La critica de Averroes contra el determinismo
de al-Ghazali y los asharies*

Luis XAVIER LOPEZ FARJEAT
Facultad de Filosofia
Universidad Panamericana
llopez@up.edu.mx

Resumen: El objetivo de este trabajo es discutir la “doctrina kasb” o “doc-
trina de la adquisiciéon”, formulada por uno de los sectores teoldgicos mas
importantes del Islam, i.e., los asharies. Dicha doctrina plantea una cuestién
compleja: équién es el verdadero agente de las acciones humanas? ¢Es el ser
humano o Dios? El ashari mds renombrado que intenta resolver estas cues-
tiones es al-Ghazali. Después de explicar cuan problemadtica es la doctrina de
la adquisicién, analizaré los argumentos de Averroes en la Inconsistencia de
la inconsistencia, con la finalidad de encontrar si verdaderamente refutan el
determinismo ashari.

Palabras clave: filosofia arabe-islamica, teologia ashari, determinismo islami-
co, al-Ghazali, Averroes

Abstract: The aim of this paper is to discuss the kasb doctrine, or “acquisition
doctrine”, formulated by one of the most important Islamic theological sec-
tors, i.e., the Asharites. This doctrine raises a complex question: Who is the
actual agent of human actions? Is it human beings or is it God? The most
renowned Asharite who tried to solve these questions is al-Ghazali. After ex-
plaining how problematic the acquisition doctrine is, I will analyze Averroes’
arguments in the Incoherence of the Incoherence in order to find out if they
really refute the Asharite determinism.

Key words: Arabic/Islamic philosophy, Asharite theology, Islamic determinism,
al-Ghazali, Averroes

En el Cordn se postula, presuntamente, cierta clase de determinismo di-
vino. Por ejemplo, un pasaje significativo y frecuentemente aludido por
los tedlogos ashartes es el siguiente: “Allah os ha creado a vosotros y a lo
que hacéis” (Cordn 37:96). No es sencillo interpretar el sentido preciso
de estas palabras: ¢significan, acaso, que nuestras acciones provienen
de Dios? A este respecto, en el propio Cordn hay pasajes contradicto-
rios: por una parte, en algunos lugares se afirma que el ser humano es
responsable de sus acciones (16:96; 21:23; 18:29-30; 32:14); no obs-
tante, en otros se confirma la omnipotencia divina y se alude a la prede-
terminacién de todo cuanto ocurre en el mundo (39:63, 37:94-96, 67:

*Este trabajo fue elaborado en el marco de actividades del proyecto CONACYT
49596. Agradezco a los dictaminadores anénimos sus observaciones, pues fueron
de gran ayuda.

Didnoia, volumen LIV, nimero 63 (noviembre 2009): pp. 115-132.



116 LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

13-14). Los tedlogos y filésofos musulmanes trataron de resolver estas
presuntas contradicciones ofreciendo distintas interpretaciones de los
versos coranicos.!

Una de las escuelas teoldgicas mas representativas fue la de los asha-
ries. Su fundador, al-Ash’ar1 (873-935), es una de las figuras centrales
del sector musulman sunnita, el mas numeroso en nuestros dias. Es
propiamente un te6logo, aunque sus obras tocan una serie de proble-
maticas filosoficas que van desde la creacion del mundo hasta el con-
flicto entre la omnipotencia divina y la libertad humana. A este dltimo
respecto, los asharies formularon una doctrina denominada kasb o de
la “adquisicién”, que plantea una interrogante compleja: ¢quién es el
verdadero agente de los acontecimientos y acciones que se suscitan en
el mundo? El ashari mas renombrado que intenta resolver esta cuestién
es al-Ghazali (1058-1111).2 Después de explicar en qué consiste la doc-
trina kasb, revisaré la version que de ella presenta al-Ghazali en las dis-
cusiones tercera y decimoséptima de su obra titulada Tahafut al-falasifa
(La incoherencia de los fildsofos). Finalmente, discutiré los argumentos
de Averroes en contra de al-Ghazali y los asharies. Se trata de someter-
los a prueba para evaluar si resultan lo suficientemente efectivos para
desarmar el determinismo tal como, segiin Averroes, esta planteado en
los asharies.

1 Un trabajo ilustrativo a este respecto es el de Abdur Rashid Bhat (2006). El
autor mantiene una interpretacion ligeramente distinta de la mia, pues tal parece
que, desde su punto de vista, al-Ghazali no es un determinista. Lo mas valioso de
su articulo es la tdltima parte, dedicada a la discusién de esta misma temadtica en
pensadores islamicos de finales del siglo Xix y la primera mitad del xx, tales como
Muhammad Igbal, M. Pickthal, Sayyid Abdul Ala Maududi y Fazlur Rahman, entre
otros.

2 Aunque me refiero a al-Ghazali como un teblogo ashari, en realidad es un pen-
sador que dificilmente puede encasillarse en una vertiente especifica. R.M. Frank
(1994) ha dedicado un libro entero al estudio de la relacién entre al-Ghazali y los
asharies. Aunque no hay duda alguna de su cercania a esta escuela, su trayectoria
intelectual es de lo mas variada. De ahi que aunque en varias de sus obras simpatiza
con los asharies, en otras mas es critico de la metodologia de los tedlogos en gene-
ral y adopta la argumentacion filoséfica; sin embargo, utiliza dicha argumentacion
para mostrar las inconsistencias de los argumentos metafisicos de los filésofos mu-
sulmanes. Hacia el final de su vida, al-Ghazali simpatiz6 con el misticismo de los
sufies. En su autobiografia intelectual titulada al-Munqidh min al-dalal (El salvador
del error) (1989), relata en un tono similar al de las Confesiones de san Agustin su
encuentro con la teologia, con la filosofia y con el sufismo.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA CRITICA DE AVERROES CONTRA EL DETERMINISMO 117

1. El planteamiento ashart y la discusion decimoséptima
del Tahafut de al-Ghazalt

Una de las discusiones mas conocidas en la filosofia arabe-islamica me-
dieval es la que intenta responder qué es lo que debe interpretarse
cuando el Cordn se refiere a Dios como Creador y agente del mundo?.
Filésofos y tedlogos suelen interpretar esta tesis de manera distinta. Las
discrepancias a este respecto son el origen de una serie de discusiones
en las que los asharfes desempefian un papel protagénico. Estos inter-
pretan que, si Dios es agente del mundo, entonces todo cuanto acontece
en él proviene de la voluntad divina. Escribe Ash'ari:

la voluntad, siendo uno de los atributos de la Esencia [divina] tal y como
hemos mostrado, debe abarcar todo aquello que puede realmente querer-
se, asi como el conocimiento, siendo uno de los atributos de la Esencia

% De hecho, ésta es la primera cuestién que se “demuestra” en el Kitab al-Luma’
[Contra heterodoxos] de al-Ash‘ari. Ahi, la prueba (dalil) que confirma que este
mundo creado tiene un Hacedor (sani‘) y un Dirigente (mudabbir), es la siguiente:
“La prueba es que el hombre maduro fue en su origen semen, luego embrion,
después feto, y finalmente carne, hueso[s] y sangre. Pues sabemos que €l no se
trasladé [entonces voluntariamente] de un estado a otro, dado que cuando su
estado es fisica y mentalmente pleno [0 maduro] él es incapaz, por si mismo, de
devenir [v.gr.] oyente y vidente, o de crear por si mismo una mano u otro miembro
fisico; luego, cuando su estado era mds débil e imperfecto tampoco pudo €l hacer
nada de eso, pues si [el hombre] puede hacer algo cuando su estado es [inmaduro
e] imperfecto, puede hacerlo también cuando su estado es [maduro y] perfecto; y
[viceversa,] si no puede hacerlo cuando su estado es maduro, es incapaz de ello
cuando éste es imperfecto. Viéndolo ser [primero] un nifio, luego un joven, luego
un hombre adulto y finalmente un anciano, sabemos que €l no se ha trasladado por
si mismo desde el estado de la juventud hasta el estado adulto, pues aunque €l trate
de librarse de la vejez y de regresar a su juventud, no puede hacerlo. Lo que hemos
dicho muestra que no es él quien se traslada por si mismo de un estado al otro, sino
que hay alguien que lo traslada de estado en estado y que dirige tales cambios, ya
que no es posible el cambio de un estado a otro sin [que] un causante (naqil) y un
dirigente [lo efectiie]” (Kitab al-Luma’ 1, 1, § 3). En otros términos, la evolucién de
un ser humano de un estado a otro (semen-embrién-feto-carne, huesos y sangre)
exige la intervencion de otro agente que haya dispuesto ese orden. Este argumento
apoya la doctrina islamica segtin la cual Allah es hacedor y ordenador del mundo.
Por tanto, no puede concebirse, segiin al-Ash‘ari, la preexistencia eterna del semen:
de ser asi, el semen no seria capaz de mutar por si mismo. Es preciso, pues, postular
una causa distinta del semen que permita la mutacién y el cambio: dicha causa,
serd el Creador (al-Bari’), un agente completamente diferente de las criaturas,
eterno, increado y, ademas, uno. Sobra decir que los filésofos arabes influidos por
Aristételes, especialmente Averroes, ven claramente que no hace falta apelar a la
accién directa de un creador para dar razon de los procesos naturales.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



118 LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

[divina], debe abarcar todo aquello que puede realmente conocerse. [...]
Allah, ensalzado sea, es el Creador de todo cuanto comienza a existir, y
[es evidente asimismo que] El no puede crear aquello que El no quiere; el
propio Allah, ensalzado sea, ha dicho [por medio de Su enviado]: “[El,]
que siempre hace lo que quiere”. (Kitab al-Luma’ 111, XVI, § 49)

La voluntad divina abarca cuanto existe y, en este sentido, todo cuanto
acontece en el mundo estd sometido a los deseos divinos. Dios es el
unico agente. En realidad, la intencidon de Al-Ashari en varios de sus
escritos teoldgicos era encontrar una manera de reconciliar la soberania
divina con las acciones que se dan en el mundo y, especialmente, con
la responsabilidad moral. Sin embargo, su alternativa, la denominada
doctrina kasb, es a mi juicio fallida dado que, en esencia, lo que sostiene
es que Dios desea y crea todos los actos, y otros ejecutores son sus
receptores:

Los actos han de tener necesariamente un agente que los cree, ya que no
pueden prescindir de éste. Y si el agente que crea el acto tal como es
no puede ser el cuerpo, tiene que serlo Allah, ensalzado sea. Pero el acto
no necesita de alguien que lo adquiera tal como es en el mismo sentido en
que [decimos que] necesita de un agente que lo cree tal como es, de modo
que si se trata de una adquisicion (kasb) Allah debe ser su adquisidor.4
(Kitab al-Luma’ V, XXVII, § 88)

En el caso de los actos humanos es evidente que ha habido un adqui-
sidor que no es Dios: los humanos somos presuntamente responsables
de nuestras acciones. No obstante, en la doctrina kasb Dios es el unico
agente libre (ha creado libre y voluntariamente el mundo, incluyendo
las acciones que acontecen en €l), y no sélo eso: cualquier causalidad
est4 determinada por El, incluyendo nuestro libre albedrio. En resumi-
das cuentas, todo estd determinado por la voluntad divina y no existe
ninguna otra causalidad que no sea la divina. Dios es la causa eficiente
de cuanto existe. Sin embargo, lejos de afirmar que los seres humanos
son responsables de sus acciones, la radicalidad de este planteamiento

* Este pasaje podria resultar sumamente ambiguo. {Cémo puede ser que Dios sea
el adquisidor siendo el creador? ¢No se supone que la doctrina kasb sostiene que
Dios es creador de los actos pero los adquisidores son los ejecutores? Todo indica,
como sefiala Richard J. McCarthy (al-Ash'ar1 1953, p. 57) en su traduccidn del Kitab
al-Luma’ a la lengua inglesa, que hay en este pasaje un problema terminolégico. Es
obvio que en el caso de las acciones humanas, explica McCarthy, Dios no puede ser
sujeto de tales adquisiciones. Si se revisa el capitulo quinto del Kitab al-Luma® se
puede entender que, en realidad, los adquisidores o ejecutores son los humanos.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA CRITICA DE AVERROES CONTRA EL DETERMINISMO 119

parece negar esta posibilidad y en él Dios aparece como el tinico agente
libre.> M4s adelante, cuando se expliquen las caracteristicas que, segin
al-Ghazali, debe tener un agente libre, sera mas claro por qué solamen-
te Dios puede serlo.

En contraste con el planteamiento anterior, todo indica que en la
doctrina islamica la omnipotencia divina ha permitido que los seres
humanos sean responsables de sus actos y por esto ha dispuesto para
ellos el premio o el castigo.® En este sentido, el mal moral también
provendria de Dios. No obstante, ello no supone un problema para los
asharies: el musulman asiente y confia en que, a pesar de que sus actos
son adquiridos, Dios no impondra ninguna acciéon que pueda resultar
una carga excesiva para los creyentes:

Allah, ensalzado sea, no impone nada a nadie que pueda resultarle una car-
ga excesivamente severa, como por ejemplo, expulsar [sin mds] del alma
aquellos pensamientos que [nos] invitan al mal, pues Allah puede discul-
par éstos y ser generoso con los musulmanes acerca de la desobediencia a
la que [en ocasiones] se ven llevados [los hombres] caso de que finalmente
no la cometan tras resultarles ella una carga. Luego el significado de Sus
palabras: “Allah no pide a nadie mds alld de sus posibilidades” es: sélo nos

® Insisto en que, para los asharies, Dios es un “agente libre”. En la tercera discu-
sién del Tahafut al-Ghazali arremete en contra de los fildsofos que han postulado
un modelo emanacionista en el cual Dios no crea el mundo libre y voluntariamente,
sino que se apuesta por el necesitarismo divino.

® En una religién revelada que contempla el castigo y, por lo tanto, la existencia
del mal, emerge enseguida la siguiente cuestidn: si Dios es causa tnica de cuanto
existe, {es también causa del mal? O dicho en otros términos, ¢permite que los
agentes actien mal? Y todavia mas: {permite que haya infieles? Un pasaje rele-
vante a este respecto aparece en el Kitab al-Luma’ de al-Ash'ari: “si hubiera en el
universo algo no querido por Allah, ensalzado sea, serfa algo cuya existencia El
rechazarfa. [¢]Habria que concluir entonces que las faltas [humanas] existen con
independencia de que Allah las quiera o no[?] iHe aqui una descripcién apropiada
[en todo caso] para alguien débil y heterénomo! Pero nuestro Sefior estd [sin duda
muy] por encima de esto!” (Kitab al-Luma" III, XVI, § 53). En otras palabras, todo
indica que al-Ash‘ari se inclina a pensar que Dios también desea la existencia de
los actos malévolos y la de los infieles. La existencia del mal no podria ser ajena a
Dios porque ello supondria un “punto ciego” para El y ello supondria un limite para
su omnipotencia. Es cierto, entonces, que Dios aprueba y reprueba actos, premia
y castiga, y ha revelado su Ley para que los fieles conozcan los actos que han de
procurar y los que deben evitar. La presencia del pecado, del mal y de que se den
los actos reprobables es algo que nos excede a nosotros, mas no a El. Por ello, el
musulmdn estd obligado a asentir y a confiar en la providencia: Dios conoce la
l6gica de los acontecimientos; los humanos no y, por ello, se someten a la voluntad
de Dios.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



120 LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

pide lo que El hace que sea posible para nosotros. Pues lo que Allah, en-
salzado sea, ordena hacer a Sus criaturas no es excesivamente dificil para
ellas, y ellas no son incapaces de hacerlo. Segtin algunos de entre nosotros,
la frase “Allah no pide a nadie més alla de sus posibilidades” significa [en
realidad]: sélo nos pide lo que legalmente podemos hacer. (Kitab al-Luma’
VI, LIV, § 149)

El determinismo divino en la teologia ashari estd respaldado por una
concepcidén especifica de la causalidad que debe entenderse a partir de
su modelo cosmoldgico. Los asharies construyen su cosmologia desde
un planteamiento atomista muy similar al atomismo helénico’ que les
permitird sostener la necesidad de un mecanicismo determinista. Di-
cho rapidamente, para los asharies, todos los cuerpos materiales estan

formados por atomos (agza) que, reunidos, dan lugar a la variedad de
cuerpos que conforman la realidad. Los 4tomos existen separados entre

si por el vacio (halciz) y cuando entran en contacto entre si, conforman
un cuerpo. Este no serd sino una red de dtomos que son distintos entre
si, que cambian radicalmente (es decir, se desintegran y se recrean cons-
tantemente). Este proceso es posible porque Dios crea y renueva libre
y permanentemente sin que El esté sujeto a leyes fisicas y ni siquiera
metafisicas: Dios es omnipotente. Recurrir a una filosofia de la natura-
leza atomista es una alternativa idonea para defender la omnipotencia
divina por las siguientes razones:

a) Con esta clase de atomizacién de la naturaleza se consigue eli-
minar la nocién aristotélica de causalidad natural. En efecto, si la
naturaleza tiene una estructura atomizada, todos los cambios fisi-
cos que puedan acontecer se explican desde una simple conexién
de dtomos y no hace falta recurrir a un modelo causa-efecto;

b) Si se elimina el modelo causa-efecto y se transmuta por una sim-
ple conexidn, entonces se enfatiza la discontinuidad de la natura-
leza, en vez de acentuar la continuidad de los fenémenos natu-
rales;

¢) Si la naturaleza es discontinua, no se rige por ninguna causa de-
terminada y, finalmente, estamos en condiciones de comprender

7 Un trabajo relevante sobre la influencia del atomismo en los circulos teolégicos
islamicos se encuentra en el cldsico y controvertido trabajo de Majid Fakhry (1958,
pp- 33-55). Se trata de uno de los primeros trabajos que motivé los debates sobre
el ocasionalismo isldmico.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA CRITICA DE AVERROES CONTRA EL DETERMINISMO 121

que el mundo no se rige por una causalidad intrinseca, sino que
depende absolutamente de un artifice externo, a saber, Dios.

Si la naturaleza esta atomizada y es discontinua, ello significa que
estd pereciendo a cada momento. Por ello, los asharies sostendran que,
si bien Dios ha creado el mundo, a la creacién (halq) sigue la disolucion

(fanciz) y enseguida la renovacion (i‘ ada) de la creacion. De ahi que sea
necesario postular un artifice externo cuya actividad sea la renovacién
constante del mundo.® Esta postura es absolutamente compatible con
lo que leemos en Cordn 30:27: “Es El Quien inicia la creacién y, luego,
la repite. Es cosa facil para EL” Dios es la causa de que el mundo
no perezca porque su voluntad divina actiia permanentemente en él.
En un mundo discontinuo no existe la posibilidad, como deciamos ya,
de explicar los fenémenos desde un modelo causal natural. En otras
palabras, no hay causalidad fuera de la divina, no hay siquiera leyes
que rijan la naturaleza y, por lo tanto, la filosofia de la naturaleza de
los asharies serd incompatible con la aristotélica. Para los asharies, en
realidad no existe la causalidad natural, sino que nuestra mente percibe
los fendmenos naturales de manera continua y les atribuye causalidad.
No obstante, si no hay causalidad intrinseca a los fendmenos naturales,
estamos en condiciones de defender lo que a tono con los asharies al-
Ghazali defiende en la discusion decimoséptima del Tahafut, a saber,
que Dios puede interferir en los fendmenos naturales si asi lo desea.’
Existe, pues, una diferencia significativa entre el planteamiento de
la causalidad natural defendida por los filésofos y la causalidad divina
defendida por los tedlogos asharies. En la discusion decimoséptima del
Tahafut esta diferencia es clara: ante un fenémeno fisico como la com-
bustién de un objeto por el fuego, los filésofos asumiran que el fuego es
la causa eficiente de la combustiéon. No obstante, al-Ghazali defendera
que, en realidad, el fuego es una entidad inorganica incapaz de ejercer
actividad alguna por si mismo: en realidad la causa eficiente de la com-
bustién seria Dios y no el fuego. Se lee en la discusiéon decimoséptima:

Para nosotros [los tedlogos] no es necesario (dariirt) que haya un enlace
(igtiran) entre lo que se considera causa y lo que se considera efecto.'®

8 Una estupenda explicacién de este proceso puede leerse en el trabajo de Do-
minik Perler y Ulrich Rudolph (2000, pp. 28-56).

° Por supuesto, se discute todavia si al-Ghazali niega la causalidad de la misma
manera en que lo hacen los asharies. A este respecto, véanse articulos como el de
L.E. Goodman (1978), el de I. Alon (1980), o el de B. Abrahamov (1988).

9 No es necesario que haya siempre un enlace entre causa y efecto. Podria enten-

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



122 LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

Nada tiene que ver una con otro. [...] De la existencia de la [causa] no se
sigue la existencia del [efecto], ni de la privacién de la primera la privacién
del segundo. Por ejemplo, calmar la sed no se sigue de la existencia del
beber, ni el hartarse del comer, ni el quemarse del contacto con el fuego;
tampoco [se sigue] la luz del nacimiento del sol; ni la muerte de la deca-
pitacion, ni la curacién de la ingestion del remedio, ni la purga del vientre
de [la ingestién] de un purgante. [...] El enlace entre ambas cosas [la
causa y el efecto] en los ejemplos anteriores obedece a una decision previa
de Dios que las ha creado simultdneamente; pero no es que tal enlace
sea necesario e indefectible. [...] Los filsofos, por el contrario, niegan tal
posibilidad pretendiendo que todo eso es absurdo. (Tahafut XVII, § 1, 5)

En esta discusion decimoséptima, discutida recurrentemente por los
especialistas en filosofia arabe-islamica, encontramos un determinismo
radical, y practicamente una posicién ocasionalista.!! Al-Ghazali est4
defendiendo que el fuego no es la causa de que algo se queme, sino
que ello obedece a una disposicién divina, con lo cual, el fuego no es la
causa de la combustion, sino que ésta se da con ocasién del fuego, no
por el fuego en si mismo. Dios es, en este escenario, el inico creador de
todo movimiento y accidente que se da en el mundo. No existen, como
defenderian los filésofos, causas segundas.'? Todo estd dominado por
una Unica voluntad y ésta es la Unica responsable de que pueda darse
alguna conexidn entre unos acontecimientos y otros. A mi juicio, el de
al-Ghazali y los asharies es un ocasionalismo naturalista. Planteemos

derse, entonces, que habitualmente ese enlace existe pero no de manera necesaria,
ya que, si Dios lo desea, puede interferir en él. Este matiz podria sugerir que al-
Ghazali no niega la causalidad natural. No descarto esta opcién; sin embargo, no
termina de convencerme dado que al-Ghazali piensa, finalmente, como se ve hacia
el final de este pasaje, que de existir algiin enlace causa-efecto, éste provendria de
una decision divina previa.

' A mi juicio, al menos en el orden de la naturaleza, la postura de al-Ghazali
es ocasionalista; sin embargo, se trata de un tema muy debatido. No descarto
que en algun momento podria variar mi postura a este respecto. Mientras tanto,
como apunta Thérése-Anne Druart, la discusion contintia: Goodman, Alon, Bahlul,
Giacaman, Abrahamov, Frank, Marmura y, obviamente, la propia Druart, discuten
el sentido de causalidad en al-Ghazali, la posibilidad de que acepte la existencia
de causas segundas y no solamente la divina, hasta qué punto es al-Ghazali un
ashari, etc. (véase Druart 2006). Hasta el momento, coincido con Marmura en que
al-Ghazali postula una tinica causalidad, la divina (véase Marmura 2002, pp. 102~
103; y 1981). Por tanto, como mostraré, en este sentido su posicién con respecto a
las acciones humanas es determinista.

12yéase la nota 10. El problema, a mi juicio, es que aunque al-Ghazali admitiese
las causas segundas, nada impide, como menciono hacia el final, que éstas también
dependan de la voluntad divina.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA CRITICA DE AVERROES CONTRA EL DETERMINISMO 123

el problema ahora desde la presunta responsabilidad de los agentes
humanos y no desde los procesos de la naturaleza. Estos ultimos, como
se ha visto, acontecen con ocasion de la voluntad divina; pero, {qué
pasa con las acciones que provienen de un agente presuntamente libre
y responsable como el ser humano?

2. Al-Ghazali y el problema de la accion libre

En la tercera discusion del Tahafut al-Ghazali explica que un agente
libre debe reunir una serie de caracteristicas para que pueda conside-
rarse propiamente agente:

a) El agente es el productor de una accion;
b) El desea y decide sobre esa accion;
¢) Lo hace porque es capaz de deliberar y elegir libremente;

d) Conoce tanto su accién particular como el objeto que ha produci-
do libremente con esa accién (cfr. Tahafut I, § 4, 5).

Con estas caracteristicas esta garantizado que Dios es un agente libre. Y,
en efecto, en la tradicién musulmana ello significa que El ha creado el
mundo por voluntad libre. Si el mundo es su accién, El decide libremen-
te sobre él. Esta es la razén por la que, como vefamos antes al revisar
la discusion decimoséptima, Dios puede interferir en el orden natural
y hacer que el fuego no queme: Dios puede todo. Dios estd por encima
de toda ley fisica, 16gica y metafisica. De hecho, toda ley fisica, ldgica
y metafisica estd sometida a El. Ahora bien, si Dios es el tinico agen-
te, ¢habria algin margen para otro agente libre? ¢Es posible sostener
el libre albedrio y la responsabilidad moral? Si un agente A entiende
que él no es responsable de sus acciones, sino que éstas son adquiridas
(kasb), pareceria que no es posible hablar ni de libre albedrio ni de
responsabilidad moral e incluso ni siquiera es posible considerarlo un
agente. Dios estaria controlando las acciones del mundo y las de los
agentes humanos. Por lo tanto, la voluntad divina es incompatible con
el libre albedrio de los seres humanos.

Mucho se ha discutido si el punto de vista expresado en esta tercera
discusion es la postura definitiva de al-Ghazali. Dado que la finalidad
del Tahafut es cuestionar algunas de las conclusiones a las que han lle-
gado los filosofos, posiblemente no sea el texto adecuado para concluir
que al-Ghazali es definitivamente partidario del determinismo de las
acciones humanas. Por ello, con la intencidon de mostrar que al menos

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



124 LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

en algunos de sus escritos en cierto modo lo es, recurro a un pasaje de
uno de sus escritos de madurez. En La vivificacion de las ciencias de la
religion (Thya’ ‘ulum al-din),'® un tratado en el que sigue existiendo la
influencia de la teologia ashari, uno de los tantos problemas filoséficos
que se plantean es, precisamente, el del libre albedrio, un tema que,
segun el propio al-Ghazali, ha sido un motivo de discusion y que, al
parecer, podria resolverse satisfactoriamente recurriendo a ciertas doc-
trinas asharies y a algunos planteamientos matizados y reinterpretados
de la filosofia avicenista. Todo indica que, en este escrito de madu-
rez, al-Ghazali es mucho mds condescendiente con Avicena que en el
Tahafut. En La vivificacion de las ciencias de la religién intenta reordenar
los argumentos asharies y avicenistas con la finalidad de dar cabida
al libre albedrio. No obstante, a mi juicio, tampoco en este tratado lo-
gra escapar del determinismo. Tengamos en consideracion el siguiente
planteamiento sugerido por Marmura:

a) El criterio basico de accién para todo musulman es evitar el vicio
y el pecado, y optar por una vida buena que lo conduzca a la
salvacién.

b) Al-Ghazali encuentra que, ante (a), pueden existir dos posiciones
encontradas: o interpretar los preceptos religiosos de manera de-
terminista (al-jabriyya) o abrir un espacio para la voluntad libre
(gadariyya). Marmura explica que al-Ghazali evalta una tercera
opcion, a saber, la que admite que las acciones humanas estan
en parte determinadas por Dios, pero también el agente decide
libremente sobre ellas (cfr. Marmura 2002, pp. 102-103);

¢) He aqui la cuestion mas compleja: existe la voluntad libre, pero
los actos han sido creados por Dios para esa voluntad libre. Mar-
mura hace notar que éste es el mismo planteamiento que aparece,
precisamente, en la doctrina kasb de los asharies (¢fr. Marmura
2002, p. 104).

Me parece claro que al-Ghazali sigue la linea ashari. Su postura se ajus-
ta, ademas, a una de las aseveraciones mas controvertidas del Cordn:
“Allah os ha creado a vosotros y a lo que hacéis” (Cordn 37:96). Me de-
tengo en un pasaje clave de La vivificacion de las ciencias de la religion
que, a mi juicio, respalda esta cita coranica:

13 La vivificacion de las ciencias de la religién es un escrito en el que al-Ghazali se
consagra como un pensador religioso y simpatizante del sufismo. Por lo tanto, los
limites de la razoén frente a las creencias religiosas es un tema recurrente en ese
trabajo.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA CRITICA DE AVERROES CONTRA EL DETERMINISMO 125

Si te preguntas si el agente es libre de actuar o contenerse, respondemos
que si; y esto es asi, porque ello no supone contradiccién alguna cuando
decimos que todo proviene de la creacién de Dios, El sea alabado. Dado
que Dios ha creado la mano sana, la comida sabrosa y en el estémago el
apetito por la comida, [por lo tanto,] ha creado en el corazén el conoci-
miento de que esa comida calma el apetito; El creé los pensamientos en
conflicto como [cuando] un alimento es dafiino aunque calme el apetito y,
si antes de haberlo tomado hay o no algin impedimento que haga posible
el tomarlo, creando después el conocimiento de que no hay impedimento.
Cuando todas estas causas se combinan, el impulso de la voluntad resulta
decisivo; la decision de la voluntad tras la indecisiéon de los pensamientos
en conflicto y después de que la accién del apetito sobre la comida ha
ocurrido, se llama “eleccidén” y ocurre inevitablemente cuando las causas
se han completado. (Thya’ ‘ulim al-din IV, 5)'*

Este pasaje ofrece varias consideraciones relevantes. Comienzo por la
parte final: de acuerdo con al-Ghazali existe la “eleccion libre” cuando
se conjugan una serie de causas que van desde la deliberacion hasta
la accién concreta. Sin embargo, a mi juicio, en este modelo podemos
ver que aunque un agente X haya deliberado y conozca la conclusién
de su deliberacion, y ello le haga pensar que ha actuado libremente, en
realidad sus acciones han sido controladas a través de una red causal
establecida por Dios. En otros términos, la conjuncién de causas es oca-
sionada por Dios: El ha dispuesto que existan el alimento y el apetito;
ha dispuesto también que existan algunos alimentos dafiinos y que, an-
te ello, el agente racional pueda hacer uso de su capacidad deliberativa.
Ahora bien, la alusién a esta capacidad deliberativa no significa que el
agente decida por si mismo. Mdas bien, los agentes deliberan en un sen-
tido muy restringido pues Dios ha permitido que se dé la conjuncién
precisa de las causas para que la eleccién establecida previamente por
El pueda darse. En pocas palabras, la eleccién libre no es una facultad
humana, sino una disposicién divina.'> De modo que un agente podria
pensar que ha elegido libremente sobre sus actos cuando, en realidad,
Dios dispuso que en determinado momento se alinearan un conjunto
de causas que dieron lugar a determinado curso de los acontecimientos,
se trate de acciones aprobadas o reprobadas. Asi es como se defiende,

4 Marmura también alude a este pasaje. He elaborado mi propia traduccién del
texto arabe establecido por Hafiz Iraqi y que se encuentra disponible en <http:/
www.ghazali.org/>.

15 En el capitulo séptimo del préximo libro de Frank Griffel (2009) se estudia a
fondo esta cuestién. He consultado el manuscrito que el autor ha tenido la gentileza
de proporcionarme.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



126 LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

pues, que supuestamente es posible armonizar la voluntad divina con el
libre albedrio. Creo que la alternativa de al-Ghazali en La vivificacion de
las ciencias de la religion no es otra cosa que una version moderada de la
doctrina kasb.

Al-Ghazali plantea que el ser humano es agente responsable de sus
acciones no porque €l sea un agente libre, sino porque Dios ha dispuesto
la red causal para que el acto libre se concrete. Los asharies distinguen
la accién divina, es decir, una accién creadora, de la accién humana,
es decir, una accién adquirida. Esta postura no rechaza que Dios sea
responsable de las acciones humanas (de no ser asi, la omnipotencia
divina seria limitada). Lo que sucede es que Dios ha otorgado a los
seres humanos una potencia operativa a través de la cual cada uno
puede apropiarse o no, de las obras que Dios como Unico agente ha
dispuesto para él.

3. Averroes y el Tahafut al-Tahafut

Conocemos ya la aproximacién de al-Ghazali al problema del deter-
minismo en dos escritos, el Tahafut y la Ihya’ ‘uliim. La refutacion al
determinismo de al-Ghazali y los asharies la encontramos en Averroes,
en su Tahafut al Tahafut (Incoherencia de la incoherencia).'® En él cons-
truye una serie de contraargumentos que responden a las criticas de
al-Ghazali a la filosofia. Con orden y cautela, el cordobés explica cudles
son los argumentos ghazalianos e intenta responderlos. Los contraargu-
mentos averroistas fungen en buena medida como una puntualizacién
del aristotelismo y corrigen tanto los pareceres de al-Ghazali como el
de los filésofos neoplaténicos con los que el tedlogo discute: al-Farabi
y Avicena.

No es el lugar para elaborar un analisis exhaustivo de todos los con-
traargumentos averroistas. Sin embargo, revisaré algunos pasajes, espe-
cialmente de la respuesta averroista a la tercera discusién del Tahafut
al-falasifa. Ahi se retinen, a mi juicio, las principales objeciones al de-
terminismo de al-Ghazali. En Tahafut 158, Averroes afirma: “la doctrina
ashar{ no reconoce una voluntad libre en los hombres ni [acepta] que
tengan poder para actuar en la realidad”. Antes, en Tahafut 147-149,
Averroes ha enunciado las tres primeras objeciones de al-Ghazali en
contra de los filésofos:

8 Viene al caso recordar que las posiciones filoséficas definitivas de Averroes no
se encuentran en el Tahafut al Tahafut. E1 mismo nos advierte que en este trabajo
presenta un ejercicio dialéctico con la finalidad de enmendar algunas imprecisiones
filosoficas de al-Ghazali.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA CRITICA DE AVERROES CONTRA EL DETERMINISMO 127

(1) Un agente debe desear y conocer aquello que desea; los filésofos
piensan que Dios no desea y que lo que de él procede se da por
necesidad;

(2) Los filésofos afirman que el mundo es eterno y pierden de vista
que, si Dios actia, los actos implican produccién;

(3) Los filésofos afirman que Dios es Uno y que la pluralidad del
mundo no puede explicarse de la unicidad pues, dicen, de la
unicidad solamente puede seguirse unicidad.

Nos interesa el contraargumento de (1). Averroes explica que (1) no es
evidente y supone que se ha probado que de lo empirico puede inferirse
lo divino. Ademas, en la critica ghazaliana no se distinguen las dos
clases de agentes que existen: i) los agentes naturales y ii) los agentes
voluntarios. Los primeros son aquellos que solamente pueden actuar de
una manera. En este sentido, estdn naturalmente determinados.!” En
cambio, los agentes voluntarios son aquellos que no estan determinados
a actuar de una sola manera, sino que pueden elegir entre contrarios
porque estan dotados de conocimiento y deliberaciéon. No obstante, no
parece un argumento eficaz en contra de lo que al-Ghazali ha pensado,
pues aun en el caso del agente voluntario los actos serian adquiridos.

En otras palabras, como mencionaba en el apartado anterior, en cier-
ta manera al-Ghazali estaria de acuerdo con que existen agentes volun-
tarios, pero propondria que los actos de un agente A son en realidad
adquiridos, y si elige p en vez de g, no es que por su conocimiento y
capacidad deliberativa esté en condiciones de elegir p; mas bien, su
eleccién de p es un acto adquirido; Dios permite que elija p y, en este
sentido, la intervencidn del agente humano es muy limitada. Ahora
bien, Dios permite que, a través de la facultad cognoscitiva, los seres
humanos se percaten de que algunos actos son necesarios y otros, los
“libres”, son adquiridos. Por ello, la mejor alternativa, aun racional, es
la sumisién a la voluntad divina.

A este respecto, Averroes recurre a los siguientes contraargumentos:

(a) Primero, en Tahafut 220, 5-10, respondiendo precisamente a la
tercera cuestion, Averroes alega que negar la causalidad natural
y atribuir toda accidn a la voluntad divina implica la negacién de

7 De ahi que la filosofia de la naturaleza averroista admita una interpretacién
determinista. Esta es una cuestién que habria que discutir a fondo y que Catarina
Belo desarrolla de manera magistral en su libro Chance and Determinism in Avicenna
and Averroes (2007).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



128

(b)

(o)

LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

la naturaleza de las cosas. En otras palabras, podemos conocer la
naturaleza a través de sus operaciones; por lo tanto, si éstas son
suprimidas, la naturaleza se reduce practicamente a la nada. Si-
guiendo a los asharies, dice Averroes, si se niegan los actos que
proceden de la naturaleza y si, todavia mads, se niega que los
seres vivientes que vemos en el mundo natural son capaces de
actuar, entonces habria que concluir que “en el mundo empiri-
co no hay vida del todo y, dado que podemos inferir que hay
vida a través de los actos de los seres del mundo empirico, seria
interesante saber cdmo obtienen [los asharies] las conclusiones
que presentan” (Tahafut 220, 10). Averroes se pregunta, pues,
écomo concluir que Dios actia sobre la naturaleza sin que exista
una distincion precisa entre la operacién divina y la operacion
natural?;

En consonancia con (a), Averroes sostendra que es necesario
distinguir entre la causalidad divina y las causas segundas que,
en contraste, no son posibles en el caso de los tedlogos. Averroes
defiende la existencia de causas segundas y, a diferencia de los
asharies, defiende el nexo necesario entre causa y efecto: no
puede darse ningun efecto si no hay causa natural. Averroes
defiende la existencia de las causas segundas explicando que
éstas pueden ser tan diversas como los seres;

Frente al atomismo ashari, Averroes defiende el hilemorfismo
aristotélico y, con ello, la continuidad de la naturaleza. Si hay
continuidad, es posible defender la causalidad natural. Averroes
afirma que la voluntad divina si actda en la naturaleza, pero no
del modo en que pensaron los asharies. En Tahafut 152, una vez
mas respondiendo a la tercera discusion, Dios es la causa prime-
ra de los acontecimientos, pero no de manera directa. Averroes
alega que debe distinguirse entre el mundo (que ha recibido la
existencia de Dios) y Dios mismo: la naturaleza es algo separado
de la voluntad divina y se rige por leyes naturales. Dios es cau-
sa en tanto que todos los acontecimientos naturales provienen
de Su accion eterna. En este sentido, el mundo, tal como sostu-
vo Aristételes, es eterno y necesario. Pero soslayo esta discusién
que tendria demasiadas aristas y nos enfrentaria a una serie de
problemas que desviarian ligeramente el planteamiento de mi
trabajo. De entrada, habria que discutir si Averroes cree en la
creacién ex nihilo o no y, en efecto, paraddjicamente no cree en

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA CRITICA DE AVERROES CONTRA EL DETERMINISMO 129

ella. Basta con anotar, pues, que Averroes reivindica la causa-
lidad y distingue entre la causalidad primera y eterna de Dios
de las causas segundas que, segun el cordobés, son evidentes e
irrefutables si ponemos atencion a nuestra experiencia fisica. Por
ello, mas adelante, en la respuesta a la discusion ntimero diez,
escribe:

La opinién que niega las causas de un modo total es contraria a la
naturaleza humana, y la que las niega en el mundo cierra el camino
para afirmar la existencia de una causa eficiente en el mundo invisible,
pues no se pueden alcanzar las causas invisibles sino partiendo de
las causas visibles. Asi pues, los asharies carecen de camino alguno
para conocer a Dios Altisimo, en tanto que se niegan a reconocer
que no hay efecto sin causa. Siendo asi, la creencia undnime de los
musulmanes acerca de que no existe otro creador que Dios Glorioso
no puede significar la negacién absoluta de la causa eficiente en el
mundo visible, pues de la existencia de ésta aqui abajo deducimos la
del agente en el mundo invisible. (Tahafut 416-417)

Ahora bien, reivindicada la causalidad natural, pasemos a la proble-
matica del agente libre. Es aqui donde viene al caso evaluar si Averroes
encuentra un argumento mas consistente para defender una causalidad
libre. Averroes sostendra que:

a) El término agente (fa‘il) no se dice de la misma manera de Dios
que de las demas causas:

Dios no es un agente como los demads agentes que son sensibles, volun-
tarios o involuntarios. [El] es més bien el agente de las causas, es lo que
conduce al universo de la no existencia a la existencia y lo conserva.
Es evidente, entonces, que su acto es mas glorioso y perfecto que [los
actos] ejecutados por los agentes sensibles (Tahafut 151, 5);

b) En consonancia con (a), existe, pues, una diferencia entre los
agentes naturales y el agente “libre”. En este ultimo caso, los ac-
tos proceden del entendimiento y la voluntad. De modo que en
el primer caso hay causalidad natural (es decir, aquella, segun
Averroes, en la que opera necesariamente un solo tipo de acto
y donde hay incluso una accidn propia, a saber, la actualizacion
de las potencias naturales) y, en el segundo, “causalidad libre” ya
que, como se alega en Tahafut 158, los agentes voluntarios son
capaces de actuar contrariamente. En otros términos, si un agen-
te puede elegir entre los contrarios, entonces estamos hablando

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



130 LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

de un agente libre y responsable. Habria que distinguir, pues, en-
tre una causalidad unidireccional (el ojo fue hecho para ver y no
tiene otra funcién) y una multidireccional que seria la definitoria
del agente voluntario, libre y responsable de sus actos.

¢) Por la distincién aducida en (b), a saber, la de un agente natural
y un agente voluntario, habria que distinguir, siguiendo a Ave-
rroes, la voluntad divina de la voluntad humana. En Tahafut 160,
Averroes afirma que no pueden ser la misma la voluntad de Dios
y la humana. Dios es causa de las causas y, dada su perfeccion,
sus acciones son necesarias;'® en cambio, la voluntad humana se
sitlia en el terreno de la posibilidad y no de la necesidad:

aquel que da a los seres separados su fin es el mismo que les confiere
su existencia, pues en este tipo de seres la forma y el fin son idénticos.
Y asi, aquel que da el fin es quien da la forma; luego, el que da la forma
es el agente. Asi pues, parece que el Principio Primero es el principio
de todos estos principios en cuanto que es su agente, su forma y sin
fin. En cuanto a su relacién con los seres sensibles, en cuanto que es El
quien les da su unidad y que ésta constituye un lazo, El serd principio
en cuanto que es agente, forma y fin. Todos buscan, pues, su fin y
se mueven hacia él, cada uno con un movimiento propio de su razén
de ser, natural para todos los seres, voluntario para el hombre; y por
esto el hombre es, entre ellos, el tinico responsable y el tinico confidente.
(Tahafut 232, 10)

Hasta aqui, pareceria que Averroes nos presenta una critica consistente
contra el determinismo ashari, representado por al-Ghazali. No obstan-
te, lo que vemos es un conjunto de argumentos que precisan ciertos
usos de la terminologia filoséfica utilizada por al-Ghazali, pero no des-
hacen frontalmente el problema del determinismo. Asi, si bien es cierto
que Averroes tiene razén en que habria que distinguir entre la causali-
dad natural y la causalidad divina, los agentes naturales y los agentes
voluntarios, la voluntad divina y la humana, si bien habria que afinar
en qué sentido Dios es causa eficiente del mundo, en realidad, ninguno
de esos argumentos desarma frontalmente el determinismo divino de
los asharies.

18 He aqui un contraste mas entre al-Ghazali y Averroes. Para el primero, Dios es
el tinico agente libre que existe; en cambio, para Averroes Dios no es libre porque en
él no existe la posibilidad. Siguiendo a Aristételes, Averroes identifica lo necesario
con lo eterno y defiende recurrentemente que en lo necesario no hay manera de que
pueda infiltrarse la posibilidad (véase Averroes 1991, cuestiones quinta y novena).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



LA CRITICA DE AVERROES CONTRA EL DETERMINISMO 131

Hasta donde veo, nada impide que las causas segundas se susciten
también bajo el consentimiento de la voluntad divina, asi como tampo-
co existe impedimento alguno, como he insistido, para que el agente
voluntario que elige aparentemente entre contrarios esté determinado
a elegir p en vez de q. En este sentido, me parece que el problema del
determinismo divino, tal como estd planteado en los asharies y en al-
Ghazali, sigue vigente y, sobre todo, que plantear que la eleccién entre
dos o mas posibilidades es una resolucion efectiva es algo cuestionable
al menos en la mentalidad teolégica de un ashari.

BIBLIOGRAFIA

Abrahamov, B., 1988, “Al-Ghazalr’s Theory of Causality”, Studia Islamica,
no. 67, pp. 75-98.

Al-Ashrari, 2006, Contra heterodoxos (al-Luma’) o lo que deben creer los musul-
manes, trad. Carlos A. Segovia, Biblioteca Nueva, Madrid.

, 1953, The Theology of Al-Ash’ari (Kitab al-Luma’), trad. Richard C.
McCarthy, Imprimérie Catholique, Beirut.

Al-Ghazali, s/f, Ihya’ ‘ulum al-din [La vivificacién de las ciencias de la religién],
texto establecido por Hafiz Iraqi, disponible en linea en <http:/www.
ghazali.org/>; consultado el 27 de abril de 2008.

, 2000, The Incoherence of the Philosophers, edicién arabe-inglés, trad.

M. Marmura, Brigham Young University Press, Provo, Utah.

, 1989, Confesiones: El Salvador del error, trad. Emilio Tornero, Alianza,
Madrid.

Alon, 1., 1980, “Al-Ghazali on Causality”, Journal of the American Oriental So-
ciety, vol. 100, no. 4, pp. 397-405.

Averroes, 1991, Questions in Physics, trad. H.T. Goldstein, Kluwer Academic
Publishers, Holanda.

, 1987, The Incoherence of the Incoherence, trad. Simon van den Bergh,
E.J.W. Gibb Memorial, Londres.

Belo, C., 2007, Chance and Determinism in Avicenna and Averroes, Brill, Leiden.

Druart, T., 2006, “Al-Ghazal’’s Conception of the Agent in the Tahafut and
the Iqtisad: Are People Really Agents?”, en James E. Montgomery (comp.),
Arabic Theology, Arabic Philosophy. From the Many to the One: Essays in
Celebration of Richard M. Frank, Uitgeverij Peeters en Departement Oosterse
Studies, Lovaina, pp. 425-440.

Fakhry, Majid, 1958, Islamic Occasionalism and Its Critique by Averroes and
Aquinas, George Allen and Unwin, Londres.

Frank, R.M., 1994, Al-Ghazali and the Ash’arite School, Duke University Press,
Durham/Londres.

, 1992, “The Science of Kalam”, Arabic Sciences and Philosophy, vol. 2,

no. 1, pp. 7-37.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



132 LUIS XAVIER LOPEZ FARJEAT

Goodman, L.E., 1978, “Did al-Ghazali Deny Causality?”, Studia Islamica,
no. 47, pp. 83-120.

Griffel, Frank, 2009, Al-Ghazali’s Philosophical Theology, Oxford University
Press, Nueva York.

Ibn al-Nadim, 1998, The Fihrist, trad. B. Dodge, Columbia University Press,
Nueva York.

Kogan, B.S., 1985, Averroes and the Metaphysics of Causation, State University
of New York Press, Nueva York.

Marmura, M.E., 2002, “Ghazali and Ash'arism Revisited”, Arabic Sciences and
Philosophy, vol. 12, pp. 91-110.

, 1981, “al-Ghazal’s Second Causal Theory in the 17th Discussion of the
Tahafut and the Igtisad”, en Parviz Morewedge (comp.), Islamic Philosophy
and Mysticism, Caravan, Nueva York, pp. 85-112.

Perler, Dominik y Ulrich Rudolph, 2000, Occasionalismus, Theorien der Kasua-
litdt im arabisch-islamischen und im europdischen Denken, Vandenhoeck und
Ruprecht, Gotinga.

Rashid Bhat, A., 2006, “Free Will and Determinism: An Overview of Muslim
Scholars’ Perspective”, Journal of Islamic Philosophy, vol. 2, pp. 7-24.

Recibido el 27 de junio de 2008; aceptado el 16 de junio de 2009.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



