Guillermo de Ockham y el desafio escéptico
en los Quodlibeta Septem

DENI GAMBOA
Universidad de Québec en Montreal
denigalo@gmail.com

Resumen: La epistemologia de Guillermo de Ockham expuesta en los Quod-
libeta Septem conduce a conclusiones escépticas. La proposicion anterior sin-
tetiza la hipotesis de este ensayo. La demostracién que aqui expongo esta
basada en mi propuesta de interpretacion sobre el modo en que se desarrolla
todo proceso cognoscitivo de singulares. Tal interpretaciéon puede expresarse
en dos proposiciones: 1) el conocimiento intuitivo y el conocimiento abstrac-
tivo son formas distintas de un asentimiento simple; 2) Ockham, dentro de
su propio esquema epistemoldgico, intenta evitar conclusiones escépticas por
medio de la nocion de conocimiento reflexivo. Esta tiltima nocién, sin embar-

g0, No nos permitiria justificar que nuestras creencias sean verdaderas.

Palabras clave: conocimiento intuitivo, conocimiento abstractivo, conocimien-

to reflexivo

Abstract: After analyzing the Quodlibeta Septem it is possible to state that
Ockham’s epistemology leads to skeptical conclusions. This statement is
grounded on my interpretation of the way in which any cognition process
of singular entities develops. My interpretation might be expressed in two
propositions: 1) the intuitive and abstractive cognitions are different forms
of a simple assent, and 2) within his own espistemological system, Ockham
tries to avoid skeptical conclusions by way of reflexive cognitions. Neverthe-
less, the idea of reflexive cognitions would not let us justify which thoughts
are true. In Ockham’s epistemology, the idea of reflexive cognitions does not

solve the skeptical challenge.
Key words: intuitive cognition, abstractive cognition, reflexive cognition

Desde la primera mitad de siglo xX, la epistemologia de Guillermo de
Ockham ha sido interpretada como una teoria que deriva en conclusio-
nes escépticas. Tal interpretacion fue puesta en duda desde la década de
1940. Podemos hallar el fundamento de tal discrepancia en el articulo
“The Notitia Intuitiva of Non-Existents According to William Ockham”
de Philotheus Bohner.! Este autor y sus adeptos han basado sus argu-
mentos en una premisa: el conocimiento intuitivo es distinto de un acto

1Ph. Bohner, “The Notitia Intuitiva of Non-Existents According to William
Ockham: With a Critical Study of the Text of Ockham’s Reportatio and a Revised

Edition of Rep. I1.Q.14-15", pp. 223-275.

Didnoia, volumen LIV, nimero 63 (noviembre 2009): pp. 89-113.



90 DENI GAMBOA

de asentimiento. En este ensayo me propongo mostrar lo contrario ¥,
en consecuencia, que la epistemologia ockhamista lleva a conclusiones
escépticas. Mi argumento recae en la interpretacién que propongo del
desarrollo de los procesos cognoscitivos de singulares expuesto en los
Quodlibeta Septem.

En la primera seccidn de este ensayo explico cudles son los elemen-
tos basicos que participan en todo conocimiento de singulares. Esto, a
modo de que el lector pueda apreciar el escenario en el cual se desarro-
llan los procesos cognoscitivos seglin la teoria epistemolégica ockha-
mista y se familiarice con los actores principales. Tal escenario, cabe
sefialar, lo constituyen las dos almas que, segin Ockham, conforman a
todo ser humano: el alma intelectiva y el alma sensitiva.

En la segunda seccidn, explico el lugar que ocupan las visiones sensi-
tivas, las visiones intelectivas, los actos de asentimiento simple, los ac-
tos de asentimiento complejo y los actos de aprehension en el desarrollo
de los procesos cognoscitivos de singulares. En la tercera, concluyo que
un conocimiento intuitivo y un conocimiento abstractivo son actos de
asentimiento simple.

En la siguiente seccion explico en qué consiste el problema teolégico
contenido en la teoria del conocimiento intuitivo y abstractivo de Gui-
llermo de Ockham. También expongo cémo tal problema se convirtio
en un problema epistemolégico.

Con base en lo expuesto en la segunda y la tercera secciones, muestro
en la quinta que el problema escéptico no fue resuelto por el Venerabilis
Inceptor.?

En la dltima seccién expongo otra via por medio de la cual es posible
probar que la epistemologia ockhamista tiene conclusiones escépticas.
Esta via apela a la concesion hecha por Ockham de que nuestros senti-
dos pueden engafiarnos.

1. Los deseos, las habilidades y los hdbitos
en el anima sensitiva y en el anima intellectiva

Todas las habilidades y todos los deseos de cualquier ser humano tie-
nen como sujeto al alma sensitiva o al alma intelectiva. La existencia de
estas dos almas posibilita, por una parte, que todo ser humano tenga

2 Venerabilis Inceptor fue el sobrenombre que se dio a Guillermo de Ockham
cuando recibid el grado de “bachiller formado” o “licenciado” en una ceremonia
llamada Inceptio. Tal sobrenombre se debié a que, no obstante la ceremonia, Gui-
llermo de Ockham no obtuvo el derecho de catedra en Oxford. Esto, segun Chris-
tophe Grellard, debido a la falta de plazas.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 91

impulsos desiderativos contradictorios entre si respecto de una misma
cosa. Por otra, que todo ser humano posea habilidades de percepcion o
sensitivas, de imaginacion, de entendimiento, etcétera. En este ensayo
no trataré sobre los deseos y las pasiones que impulsan a cualquier ser
humano, segtin Ockham, a actuar de alguna u otra forma, sino exclusi-
vamente sobre las habilidades que estan directamente involucradas en
todo proceso cognoscitivo de singulares.

Asi pues, por una parte, una persona es capaz de imaginar y de per-
cibir o sentir objetos externos debido a la existencia del alma sensitiva
y de su habilidad de aprehension. Los actos de imaginacion son causa-
dos por los sentidos internos, mientras que los actos de percepciéon o
sensaciones son causados por algiin objeto externo singular a través de
uno o varios de nuestros cinco sentidos. Por otra parte, una persona es
capaz —en primera instancia— de tener actos de entendimiento debi-
do a la existencia del alma intelectiva y su habilidad de entendimiento.
Segin Ockham, («) si el alma sensitiva y el alma intelectiva fueran
lo mismo, cualquier acto de percepcién o sensacidn seria un acto de
entendimiento.?

El alma sensitiva y el alma intelectiva no sélo son los sujetos de
diversos actos, sino también de distintos tipos de habitos. Cualquier
acto del alma sensitiva o del alma intelectiva puede causar un habito.
Un habito, en un sentido amplio segiin Ockham, existe en el cuerpo, o
bien, es parte de las habilidades aprehensivas, y es causado por un acto y
por alguna otra cosa. En un sentido estricto, un habito es causado sé6lo
por un acto y existe exclusivamente en la voluntad.* De acuerdo con
Ockham, un hébito es necesario para: 1) causar actos sin dificultad;
2) causar actos mas intensos; 3) causar actos similares a aquellos que
fueron responsables de la generacion del habito en cuestién, es decir,
para causar actos, y 4) inclinar a la voluntad.’

En aquellos procesos cognoscitivos que tienen como objeto singula-
res que estan ausentes o han sido destruidos, estan involucrados los
hébitos intelectivos. Tales habitos causan actos similares a aquellos que

Su1q premisa menor [i.e. el alma sensitiva y el alma intelectiva son distintas]
es probada por el hecho de que si no fuera verdadera, luego cualquiera de las
aprehensiones del alma sensitiva serfan un acto de entendimiento, en tanto cada
una existiria subjetivamente en el alma intelectiva. Similarmente, si las sensaciones
existen subjetivamente en el alma intelectiva, luego un alma separada seria capaz
de sentir” (Quod. I1.10, 47-53; las cursivas son mias).

*Quod. 11.18, 11-29.

> Quod. 111.20, 65-73.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



92 DENI GAMBOA

fueron responsables de haberlos causado en un primer momento.® Todo
hébito en el alma intelectiva es una cualidad absoluta y un conocimiento,
porque todo conocimiento en cuanto habito intelectivo es algo que se
suma o afiade al alma intelectiva.”

En resumen, segin Ockham, el alma sensitiva —desde un punto de
vista epistemoldégico— es el sujeto de la habilidad de aprehension: la
habilidad que posibilita los actos de percepcion o sensaciones por medio
de nuestros sentidos. El alma intelectiva, en cambio, es el sujeto de la
habilidad intelectiva que posibilita —en primera instancia— los actos
de entendimiento. Si el alma sensitiva y el alma intelectiva fueran lo
mismo, reitero, cualquier acto de percepcidn o sensacién seria un acto
de entendimiento.

2. El proceso cognoscitivo de singulares
2.1. Las visiones sensitivas y las visiones intelectivas

La primera fase de todo proceso cognoscitivo es un acto de percepcién
o sensacién causado por un objeto singular externo. Un acto de percep-
cién podria realizarse por medio del sentido de la vista y asi, un acto
de este tipo puede interpretarse como una vision sensitiva.®

Toda visién sensitiva debe causar una vision intelectiva. Segiin nues-
tra interpretacion, tal relacion causal constituye la segunda fase de todo
proceso cognoscitivo de objetos singulares externos y es necesaria por-
que ningun proceso cognoscitivo podria desarrollarse en el alma sensi-
tiva, sino so6lo en el alma intelectiva. Ockham prueba la diferencia entre
las visiones sensitivas y las visiones intelectivas por medio de tres vias.

1. Por medio de la experiencia: un nifio puede tener visiones sensiti-
vas, pero no visiones intelectivas.

®De acuerdo con los cuatro motivos por los cuales es necesario un hébito, un
habito intelectivo es necesario por la razén (3).

7 Quod. 111.20, 47-56.

8 Apelo al sentido comtin para entender una visidn sensitiva como un acto de
percepcion o sensacion. Apelo, ademas, a la historia misma del término. Para Peter
Aureolo, una visién es una percepcién: “informacién de los sentidos”; asi también
para Duns Escoto. Ockham aprendi6 la teoria epistemoldgica escotista, sobre todo
la distincion entre conocimiento intuitivo y conocimiento abstractivo que, como
veremos, esta directamente vinculada con el concepto latino visio. Apelo, ademas,
a un fragmento que citaré mas adelante dentro del cuerpo del texto. Para mas
informacién sobre la historicidad del concepto visio, véase: C.H. Tachau, Vision
and Certitude in the Age of Ockham: Optics, Epistemology and the Foundations of
Semantics, 1250-1345.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 93

2. Por medio de la razén: un alma separada o un angel puede tener
una visién intelectiva, pero no una visién sensitiva.’

3. Siuno sostiene que el alma sensitiva es la misma forma que el alma
intelectiva —dice Ockham—, luego no deberia afirmar que una vision
sensitiva es recibida en el alma intelectiva, sino deberia afirmar, en
cambio, que es recibida en el cuerpo o en algin poder en el cuerpo
que esta derivado del alma. Si fuera recibida en el alma intelectiva,
luego un alma separada serfa capaz, al menos por el poder de Dios,
de poseer dentro de ella misma toda sensacion de los cinco sentidos,
lo cual no se ve verdadero. Si fuera verdadero, luego un angel siempre
estarfa careciendo de alguna perfeccién natural.'®

La tercera prueba muestra textualmente que es licito entender que una
vision sensitiva es un acto de percepcion o sensacion. Segun tal prueba,
una sensacion o percepcion es equivalente a una vision sensitiva que,
segun lo dicho antes, sélo puede tener como sujeto al alma sensitiva,
pues los sentidos corresponden exclusivamente a ella. La tercera prue-
ba, ademds, es la misma que Ockham utiliza para distinguir un acto de
percepcion de un acto de entendimiento (= «). Luego, seglin nuestra
interpretacion, es posible afirmar, por analogia entre la tercera prueba
v (o), que si una visidn sensitiva es un acto de percepciéon o sensacién,
una vision intelectiva es un acto de entendimiento.

Seglin ambas pruebas —el argumento (o) y el argumento que cons-
tituye la via ntimero (3) con la cual Ockham distingue dos tipos de
visiones distintas— una visién sensitiva y una visién intelectiva difie-
ren porque la primera sélo puede tener como sujeto al alma sensitiva,
mientras que la segunda so6lo puede tener como sujeto al alma intelec-
tiva. En este sentido, un dngel o un alma separada no pueden tener una
visién sensitiva porque carecen de sentidos externos por cuanto carecen
de cuerpo. No obstante, segin Ockham, un angel o un alma separada
pueden tener una visién intelectiva y, de este modo, la experiencia de
una cosa singular externa. Entonces, un ser humano y un angel pue-
den conocer una misma cosa por medio de una visién sensitiva o de
una visidn intelectiva, respectivamente. Tales visiones o actos —acto de
percepcién y acto de entendimiento— se distinguen porque pertenecen
a diferentes sujetos, no por su contenido. Ambas visiones son similares
porque representan cosas externas en dos sujetos diferentes. Una repre-
senta singulares en el alma sensitiva; la otra, en el alma intelectiva.

° Quod. 1.15, 36-41.
Quod. 1.15, 17-26; las cursivas son mias.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



94 DENI GAMBOA

Segin Ockham, una visiéon sensitiva —junto con el objeto singu-
lar externo— causara una vision intelectiva siempre y cuando exista
un cuerpo. Tal relacién causal es necesaria porque todo acto cognosci-
tivo, reitero, debe tener como sujeto al alma intelectiva; es imposible
un proceso cognoscitivo en el alma sensitiva. Una vision sensitiva debe
causar una visidn intelectiva para que pueda desarrollarse un proceso
cognoscitivo ¥, si acaso no existieran los sentidos externos —como en
un angel o un alma separada—, un acto de entendimiento o visiéon
intelectiva tendria que ser causado por la sola cosa singular externa.'!

Pues bien, si una vision intelectiva es una representacion de un obje-
to singular externo causada por una visién sensitiva —segun nuestra
interpretacién—, entonces una visién intelectiva debe ser entendida
como un signo:'? como un signo simple o un acto de entendimiento.
En efecto, en los Quodlibeta,'®> Ockham expone de un modo acabado su
teoria de los actos de entendimiento como signos. Todo acto de entendi-
miento es un signo simple que representa un singular: un signo que nos
hace pensar (= significa) algo distinto del mero acto de entendimien-
to.!* Segtin lo expuesto en los Quodlibeta, un acto de entendimiento
puede formar parte de una proposicién.!®

Toda proposicion esta formada por signos o conceptos y puede for-
mularse debido a la habilidad de aprehension del alma intelectiva. En
efecto, en el alma intelectiva existen otros tipos de actos ademads de los
de entendimiento; por ejemplo, los actos de formular una proposicién,
los actos de un primer tipo de asentimiento y los actos de un segundo
tipo de asentimiento. Tales actos son también posibles por la habilidad
de aprehension del alma intelectiva y estan involucrados en todo proce-
so cognoscitivo de singulares.

" Quod. 1.15, 27-31.

12Un signo para Ockham es un concepto. En la teorfa del conocimiento de ma-
durez del Venerabilis Inceptor cualquier signo —simple o complejo— no es distinto
de un acto intelectivo. Un signo o concepto simple es un acto de entendimiento del
alma intelectiva. Quod. VI.29, 38-50.

13 Utilizo como fuente los Quodlibeta Septem porque este libro es conocido como
uno de madurez y en él Ockham expuso de un modo acabado su teoria de los
signos como actos de entendimiento. Esta teoria, ademas, aparece en los Quodlibeta
Septem ya armonizada con su teoria epistemoldgica. Por tltimo, es en este libro
donde Ockham discute con mayor detenimiento el problema de que Dios puede
causar en nosotros un acto de conocimiento.

4 Para una explicacién mds amplia de los signos en la teoria epistemoldgica de
Guillermo de Ockham, véase C. Panaccio, Ockham on Concepts.

!> Quod. V35, 115-119.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 95

Pues bien, Ockham distingue dos tipos de actos de asentimiento: los
del primer tipo constituyen conocimientos simples; los del segundo,
conocimientos complejos. Veamos en qué consiste esta clasificacion.

2.2. Los actos de asentimiento y los actos de aprehension

En el libro III de los Quodlibeta, Ockham distingue ciertos actos de asen-
timiento o juicio de un primer tipo, llamémoslos (A), de otros actos de
asentimiento o juicio de un segundo tipo, llamémoslos (B). La primera
distincion dice: a través de (A) una persona puede saber que algo es tal
o cual cosa, mientras que a través de (B) una persona puede saber algo
en el sentido en que refiere a una cosa.'® La segunda distincién sefiala:
mientras un acto (A) tiene objetos singulares externos como objetos, un
acto (B) tiene signos complejos o proposiciones como objetos.'” La terce-
ra distincion dice: mientras que un acto (A) no es propiamente un acto
de conocimiento —aunque asi puede ser entendido—, un acto (B) es
propiamente un conocimiento.'® Por tiltimo, en el libro V de los Quod-
libeta Ockham explicita: mediante un acto (A) el intelecto asiente a
la existencia de algo (duplex est assensus: unus quo intellectus assentit
aliquid esse vel aliquid esse. .. ), mientras que mediante un acto (B) esto
es imposible.'?

Por medio de un acto (A) una persona puede saber, por ejemplo, que
una roca no es un mono; en este sentido, los objetos de un acto (A) son
objetos singulares externos. Sin embargo, sefiala Ockham, es imposible
tener en el intelecto singulares externos como objetos?® —una roca o
un mono—. Entonces, todo conocimiento tiene signos como objetos.
En el caso de (A), signos simples de objetos singulares externos. Un
signo simple de un singular externo, segun lo expuesto en el aparta-
do anterior, es una vision intelectiva causada por una visidon sensitiva:
un acto de entendimiento causado por un acto de percepcién que ha
sido causado, a su vez, por un objeto singular externo a través de los
sentidos externos del alma sensitiva.

Pues bien, un acto (A) no puede tener como objeto un signo comple-
jo debido a que, segtin Ockham: 1) tal acto puede existir mediante la
formulacién de un signo complejo, pero sin la aprehensién de un signo

'® Quod. 111.8, 13-18.

7 Quod. V6, 16-18.

18 Quod. 111.8, 27-29. Ademas, Quod. I11.8, 31-34. Un signo complejo es el objeto
de un acto de asentimiento del segundo tipo por el cual algo es sabido.

1 Quod. 111.8, 11-18. Para un acto (B) es imposible asentir a la existencia de algo
debido a que un acto tal siempre tiene como objetos proposiciones y no cosas.

20 Quod. 111.12, 19-27.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



96 DENI GAMBOA

complejo, y 2) debido a que una persona ordinaria puede realizar un
acto (A) sin ser consciente de que est4 asintiendo a una proposicién.?!
Si (A) puede existir mediante un acto de formular una proposicion, lue-
go un signo complejo no es su objeto, sino su medio. El verdadero obje-
to de un acto (A) es siempre un signo de un objeto singular externo: un
signo simple y, especificamente, un signo simple aprehendido. El objeto
de un acto (B), en cambio, es un signo complejo aprehendido.

Todo acto (A) es un conocimiento simple (notitia incomplexa) porque
su objeto es siempre un signo simple; todo acto (B) es un conocimien-
to complejo (notitia complexa) porque su objeto es siempre un signo
complejo, es decir, una proposicién.

2.3. Los actos de aprehension

No s6lo los actos de asentimiento son posibles por la habilidad de apre-
hension del alma intelectiva, sino también los meros actos de aprehen-
sién. Segin Ockham, hay dos tipos de actos de aprehensidon. El primero
—llamémoslo (a)— es definido claramente: un acto de formular una
proposicion; el segundo —llamémoslo (b)—, en cambio, es definido de
un modo oscuro: el conocimiento de una proposiciéon (cognitio ipsius
complexi iam formati).?? Ockham explica ambos actos cuando los dis-
tingue de los actos de asentimiento (A) y (B). Segun nuestra interpre-
tacion, las pruebas (3), (4) y (5) indican que un acto (b) es un hébito
de una proposicién formulada.
Ockham distingue (A) y (B) de (a) y (b) del modo siguiente:

1. Los actos (A) y (B) son diferentes de (a) porque una proposicién
formulada es equivalente a una conclusién de una demostracion ¥y,
en este sentido, segin Ockham, a un acto dubitativo. (a) es un acto
de creencia (actus credendi) o acto dubitativo; mientras que todo acto
de asentimiento tal como cualquier acto (A) o (B) es un acto de
conocimiento.??

! Quod. 111.8, 20-27.

2 Quod. V.6, 20-23.

B Por cuanto un acto (a) —un acto de formular una proposicién— es un acto de
creencia, y un asentimiento (A) un acto por el cual juzgamos que una proposicién
es verdadera, un asentimiento (A), seguin nuestra interpretacion, es una creencia
verdadera: un acto que otorga un juicio de verdad a una proposicion o creencia pre-
viamente formulada por (a). Méas adelante veremos que esta interpretacién armo-
niza clara y finamente con el proceso que se desarrolla en cada acto reflexivo.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 97

2. Un acto (A) y un acto (B) son distintos de (a) porque un acto de
creencia o acto de formular una proposicién esta compuesto de par-
tes o de términos, mientras que no asi todo acto de asentimiento.?*

3. Un acto (B) es diferente de (b), porque todo conocimiento de una
proposicion formulada (= b) es causa de (B). La prueba es que si
alguien aprehende una proposicién y no asiente a ella en un primer
momento a través de un acto (B), y luego por un término medio
la misma persona asiente a la misma proposicion, ello serd porque
el intelecto tendria un habito de (a); no porque el intelecto tuviera
un hébito de (B), puesto que un hdbito no puede existir después de
un solo acto de asentimiento. En conclusidn, un acto (B) y otro (b)
difieren debido a que un hdabito de (a) —un conocimiento de una
proposicion formulada— puede causar (B). Esta conclusién coincide
con las pruebas restantes para distinguir los actos (A) y (B) de (b).

4. Ambos actos de asentimiento son distintos de (b) porque cualquier
persona puede tener un hdbito de una proposicion formulada que no
ha sido asentida o disentida, es decir, un conocimiento en cuanto
hébito de un acto (a) neutro.

5. Finalmente, todo acto de asentimiento difiere de (b) porque cual-
quier persona puede asentir consecutivamente a (b) y después di-
sentir respecto de la misma proposicién.?®> Esto sélo es posible si el
objeto de asentimiento es un hédbito y no un acto.

Los tres ultimos puntos de la lista anterior, segun lo sefialamos antes,
indican que un acto (b) es un conocimiento de una proposicién en cuan-
to hdbito de una proposicién. Tal conclusién estd apoyada en un par de
afirmaciones mas. La primera de ellas fue expuesta en el primer apar-
tado de este ensayo: todo habito es un conocimiento y una cualidad
y, en cuanto tal, existe en las habilidades de aprehension. La segunda
afirmacién evoca los objetos de conocimiento de los actos (A) y (B);
para explicar esto dltimo debemos hacer una digresién.

Segtin Ockham, todo acto (A) implica la previa aprehensiéon de un
signo simple; mientras que todo acto (B) implica la previa aprehen-
sién de un signo complejo.?® Todo acto de juicio presupone la apre-
hension de su propio objeto de conocimiento, el cual en todos los casos
es un signo. La diferencia entre los actos (A) y (B) es que (A) requiere

24 Quod. V6, 26-28, 37-43.
% Quod. Vi6, 45-47, 59-75.
26 Quod. IV.16, 40-43.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



98 DENI GAMBOA

la aprehensién de un signo simple.?” En cambio, un acto (B) requiere la
aprehensién de un signo complejo. Si un habito puede entenderse como
parte de las habilidades aprehensivas —segun lo sefialado en el primer
apartado de este ensayo—, entonces, un habito es un acto de aprehen-
sién.?® Cualquier acto de juicio —sea (A) o (B)— implica un hébito
previo causado por el mero acto de entendimiento —signo simple— o
el acto de formular una proposicién —signo complejo—. Si (b) es un
acto de aprehensién de un signo complejo, entonces, (b) es un habi-
to de formular una proposicién; un habito como el mencionado en la
distincion (2) entre un acto (B) y (b).

Ahora bien, ¢por qué todo acto de juicio presupone la aprehension
de su propio objeto de conocimiento? Segtiin Ockham, esto se debe a
que en el intelecto es imposible que existan mas de dos actos presentes
al mismo tiempo.?° Veamos cédmo se desarrollaria un juicio dentro de
un proceso cognoscitivo.

Cuando un acto (A) existe en el intelecto en el presente, un acto (a)
debe existir al mismo tiempo, pues (A) presupone un acto de formular
una proposicién.® Una proposicién estd formada por distintos signos
simples o actos de entendimiento, los cuales no podrian existir como
actos si estuvieran presentes un acto (A) y otro acto (a) al mismo tiem-
po. Los objetos de (A) tendrian que existir, entonces, como habitos; no
como actos.®! Es decir, deben ser aprehendidos previamente para que
los actos (A) y (a) sean posibles al mismo tiempo. Lo mismo ocurre
cuando se realiza un acto de asentimiento del segundo tipo. Cuando un
acto (B) existe en el intelecto en el presente, un acto (A) debe existir al

%7 Quod. IV/16, 32-36. El intelecto siempre asiente a signos de cosas singulares.

28 1os habitos que un alma sensitiva o un alma intelectiva posee son, en un
sentido aristotélico, aquello opuesto a los actos. Los actos son la operacion o el
ejercicio de los habitos; un hébito como cualidad es un acto en potencia. Para una
mayor documentacion sobre el sentido aristotélico de los actos en la epistemologia
ockhamista, véase C. Panaccio, op. cit., p. 21.

* Quod. 1.14, 47.

30 Recuérdese que la formulacién de una proposicién es el medio por el cual se
realiza un acto (A). En este sentido, todo acto (A) presupone una proposicion.

31 Cuando realizamos un acto (A) formulamos, segtin Ockham, una proposicién
tal como: “‘una piedra no es un mono’ es verdadera”. Es decir, formulamos nue-
vamente una proposicion —compuesta de signos simples— que debié haber sido
formulada previamente por (a) —“una piedra no es un mono”— y afiadimos a
ella un valor de verdad. Todo acto (B) presupone un acto de formular una pro-
posicidon con un signo complejo; por ejemplo, “‘una piedra no es un mono’ es
verdadera”. En este sentido, un acto (B) tiene un signo complejo como objeto y
presupone (A).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 99

mismo tiempo en él. Luego, un acto (a) —asi como los actos de enten-
dimiento que lo componen— no podria existir como tal en el intelecto
al mismo tiempo, sino como habito: como signo complejo aprehendido
(=Db).

En suma, seglin mi interpretacion, un acto de aprehension del alma
intelectiva puede ser entendido como (i) un acto de formular una pro-
posicion: un acto de creencia (= a); (ii) un habito de un signo complejo
formulado (= b), y (iii) un habito de un signo simple, es decir, de un
acto de entendimiento. Los casos (i) a (iii) son todos actos de aprehen-
sién porque son posibles dada la habilidad de aprehension del alma in-
telectiva.

Asi las cosas, tenemos que dentro de un proceso cognoscitivo de un
objeto singular externo, un acto (a) sigue a un acto de entendimien-
to, pues toda proposicion estd formada por signos simples. El acto de
formular una proposicion es la tercera fase dentro de todo proceso cog-
noscitivo de un objeto singular externo. La cuarta fase, en cambio, es
un acto de asentimiento del primer tipo (= A): un acto que siempre
presupone la formulacién de una proposicion. Cualquier acto (A) po-
dria ser seguido por (B). Si éste es el caso, (B) constituiria la tltima
fase de un conocimiento. Un acto (B), segtin Ockham, es propiamente
un conocimiento en cuanto que tiene signos complejos o proposiciones
como objetos.

Todo proceso cognoscitivo de singulares se desarrolla, segtin nuestra
interpretacion, como se muestra en el diagrama de la p. 101.

3. El conocimiento intuitivo y el conocimiento abstractivo

En el libro I de los Quodlibeta Ockham dice: “Una visién sensitiva no es
suficiente para causar un asentimiento de una proposicion contingente;
en cambio, es suficiente para causar un acto en el apetito sensitivo.”>?
Una vision sensitiva no es suficiente para causar un asentimiento de una
proposicién contingente porque una visién tal nunca existe en el alma
intelectiva —unico sujeto en el que puede desarrollarse un proceso cog-
noscitivo, segtin lo hemos reiterado—. Una visidn sensitiva debe causar
una visién intelectiva que posteriormente podra causar un asentimien-
to (= A) por medio del acto de formular una proposicién (= a). Pero
¢qué es una tal proposicion contingente (propositio contingente)? Una
proposicién contingente es aquella que refiere a la existencia presente

%2 Quod. 1.15, 27-29; las cursivas son mias.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



100 DENI GAMBOA

de una cosa; por ejemplo: “esta blancura existe”.3*> De acuerdo con lo
especificado en la cita anterior y con lo establecido antes, una proposi-
cién como “esta blancura existe” presupone una visién sensitiva y una
visidn intelectiva; es formulada por un acto (a) y puede estar seguida
por un acto de asentimiento (A). Todo acto de asentimiento (A) tiene
un signo de un singular como objeto —por ejemplo, una blancura o una
roca—; se realiza mediante un acto (a) —por ejemplo, “esta blancura
existe”— y puede referir a la existencia de algo (duplex est assensus:
unus quo intellectus assentit aliquid esse. . .).

Ahora bien, segiin Ockham, todo conocimiento intuitivo (i) presupo-
ne la formulacién de una proposicion que refiere a la existencia pre-
sente de un singular; (ii) es un conocimiento simple; (iii) es un co-
nocimiento propio con respecto a una cosa singular, y (iv) es prime-
ro respecto de un conocimiento universal.?* De acuerdo con (i) y (ii),
un conocimiento intuitivo es claramente un acto (A): un conocimiento
simple que presupone la formulacién de una proposicion (= a), la cual
puede referir a la existencia presente de algo (duplex est assensus: unus
quo intellectus assentit aliquid esse. . .).

Pero la identidad entre un acto (A) y un conocimiento intuitivo no
es obvia si consideramos (iii) y (iv). Esto es asi porque, segin nues-
tra interpretacion, no todo acto (A) es un conocimiento intuitivo, pero
todo conocimiento intuitivo es un acto (A). En efecto, por medio de un
acto (A) podemos saber que algo existe actualmente porque tal conoci-
miento ha sido causado por una cosa singular; es decir, porque es propio
con relacién a una cosa singular, tal como todo conocimiento intuitivo.
Ademas, si un acto (A) es causado por una cosa singular, necesaria-
mente debe ser anterior a un conocimiento universal, pues todo cono-
cimiento de este tipo, de acuerdo con el nominalismo ockhamista, es
producido por nuestra habilidad intelectiva de hallar similitudes entre
diversos singulares previamente conocidos. Un acto (A) no es necesa-

33 Segiin Ockham, una persona asiente a una proposicién contingente o a una
proposicién primaria contingente s6lo por un conocimiento intuitivo. Si por un
conocimiento intuitivo siempre asentimos a la existencia de un singular externo,
entonces, una proposicién primaria contingente y una proposicién contingente re-
fieren a la existencia de un singular externo. Ambos tipos de proposiciones no
difieren por su contenido. Segiin nuestra interpretacion, difieren porque una pro-
posicién primaria contingente es una que nunca ha sido formulada por el intelecto
previamente, mientras que una proposicién contingente es una proposicion que ya
antes fue formulada.

34 “IAlfirmo que un conocimiento que es simple, propio para el singular, y prime-
ro por el tipo de primacia en cuestién [i.e., respecto de un conocimiento universal],
es un conocimiento intuitivo” (Quod. 1.13, 38-39).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



101

GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO

BAIOB|S)UI
Bwly

BAIJISUSS
WY

[<—

(@) ap ongeH |- —

ofe|dwod ojuajwIo0u0d
:(g) ousiwnuase ap ooy

opluase ofa|dwod

ﬁ

ouBis ap ugisusyaide

() ap ongeH - —

a|dwis ojusIWIOU0d
:() ojusiwnuase ap 0oy

ofe|dwod oubig
‘uglaisodoud ap ugioeNW.I0
:(e) uoisuayaide ap ojoy

opluase ou ofs|dwod oubis ap
uoisuaya.de o ‘ofe|dwod oubis ap
0JUBIWII0U0J O O}qRY
:(q) uoisuayaide ap o}y

f

uoisuayaide ap peynoe

a|dwis oubis ap ugisuayaide
:91dwis oubis ap o)geH

BA}03]8IU UOISIA

‘gidwis oubis
“0JUBIWIPUBIUS 8P 030y

— —

ugloeuiBew ap olqeH

!

OJUBILIPUBIUB 8P pBlNoeS

uoisuayaide ap peynoe4

BAISUSS UQISIA

:UQIoBSUSS 0 UgIddadad ap 0}y

_
v

_
|

ugloeuifew 8p 0J0y [« — — — —SOUJIBJUI SOPUBS

oulalxe
JTejnbuis 018[q0

A
S~
 — — — 1 —S0UJ8IX8 SOPIUBS— — — — A_O_V
\nvAﬂ.AV

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



102 DENI GAMBOA

riamente propio ni anterior con respecto a un conocimiento universal;
aunque todo conocimiento intuitivo si lo es.

Pero hay mas pruebas para apoyar nuestra interpretacion de que
un conocimiento intuitivo es una forma especifica de un acto (A): un
acto de asentimiento respecto de la existencia actual de una cosa. En el
libro V de los Quodlibeta, Ockham caracteriza el conocimiento intuitivo
en relacién con el conocimiento abstractivo en un pdrrafo central que
en latin dice:

() Et dico ad praesens quod dupliciter different: uno modo per hoc quod
per notitiam intuitivam assentitur primo contingenti, et per abstractivam
non; alio modo per hoc quod per notitiam intuitivam non tantum iudico
rem esse quando est, sed etiam non esse quando non est; per abstracti-
vam neutro modo iudico. (Quod. V.5, 14-19; las cursivas son mias.)

La tradicién anglosajona ha traducido al inglés el parrafo anterior del
modo siguiente:

(7) T claim that they differ in two ways: in one way, by reason of the fact
that through an intuitive, but not through an abstractive cognition, one
assents to a primary contingent proposition; in a second way, by reason
of the fact that through an intuitive cognition I judge not only that a
thing exists, when it exists, but also that it does not exist, when it does
not exist; I do not judge in either of these ways through an abstractive
cognition. (Las cursivas son mias.)

En (7) se traduce la preposicidon “per” por “through”: “a través de” en
espafiol; sin embargo, en latin —asi como en espafiol— las preposicio-
nes “per” y “por” no solo significan “a través de”: “in one side and out
another side of; in the midst of; by way of”, segtin The American Her-
itage Dictionary.?® En latin tardio®® —y por herencia, en el espafiol—
cuando se utiliza “per” en las oraciones pasivas tal preposicion indica el
agente pasivo: el agente que realiza la accién de manera pasiva.’” En
(), la oracién “per notitiam intuitivam assentitur primo contingenti”
estd en voz pasiva, tal como lo indica el verbo “assentitur” que tiene la
desinencia propia de tal voz para la tercera persona en tiempo presente
(-itur). El agente pasivo de la misma oracién es “notitiam intuitivam”.

35 The American Heritage Dictionary, p. 852.

36 J.M. Bafios, “Andlisis funcional de los sintagmas preposicionales: Per + acusa-
tivo en latin clasico”, pp. 461-478.

37 En espafiol, esto lo expresa el Diccionario de la Real Academia de la Lengua
Esparfiola: “preposiciéon con que se indica la persona agente en las oraciones en
pasiva” (Diccionario de la Real Academia de la Lengua Espafiola, pp. 1086-1087).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 103

Entonces, “notitiam intuitivam” es el agente que realiza la accién de
asentir. No asi, tal como lo expresa la traducciéon inglesa, el lugar por
donde, o el medio por el cual se asiente a algo.

Pero en () también hay una oracién activa: “per notitiam intuitivam
non tantum iudico rem esse quando est, sed etiam non esse quando non
est”. El verbo “iudico” estd en voz activa, primera persona, singular, en
tiempo presente; sin embargo, es un verbo de pensamiento y no de
movimiento, lo cual, siguiendo a J.M. Bafios, nos permite interpretar
que el sustantivo regido por la preposiciéon “per” —el complemento
circunstancial— indica ubicacién y no lugar por donde®® debido a la
herencia del latin cldsico. Un conocimiento intuitivo, entonces, no es el
medio por el cual asentimos, sino el asentimiento mismo respecto de
una proposiciéon contingente. Un conocimiento intuitivo es un asenti-
miento por el cual sabemos que una cosa existe.

De acuerdo con lo anterior, el parrafo (3) debe traducirse del modo
siguiente:

(0) ahora afirmo que difieren en dos sentidos: uno, por razén de que por
un conocimiento intuitivo, pero no por un conocimiento abstractivo, se
asiente a una proposicion primaria contingente; en un segundo sentido,
por razén de que por un conocimiento intuitivo yo juzgo no sélo que
una cosa existe, cuando existe, sino también que no existe cuando no
existe; y no juzgo en cualquiera de estos sentidos por un conocimiento
abstractivo. (Las cursivas son mias.)

Traducido asi, es evidente que un conocimiento intuitivo es un acto de
asentimiento (A): un acto de asentimiento es un acto de juicio.

Ahora bien, un conocimiento intuitivo y un conocimiento abstractivo
son actos de distinta especie; sin embargo, ambos actos tienen singula-
res como objetos.>? Luego, segin nuestra interpretacién, ambos actos

38 «“IPler + accus., en el campo de las relaciones espaciales, puede expresar no
s6lo (como se afirma habitualmente) Lugar por donde sino también Ubicacién [. . .];
el criterio para determinar cudndo esta preposicién es marca de una u otra funcién
radica en la naturaleza de la accién (dindmica o estdtica) expresada por el predi-
cado verbal” (J.M. Bafios, op. cit., p. 478). Agustin Mateos Mufioz también asevera
que la preposicién per + accus. puede interpretarse como Ubicacién o Lugar, y no
necesariamente como Lugar por donde o Medio de (A. Mateos, Gramdtica latina,
p- 169).

39 “IP]luede haber conocimiento de diferentes especies con respecto a lo que es
numéricamente el mismo objeto. Esto es evidente en el caso de un conocimiento
intuitivo y un conocimiento abstractivo” (Quod. I1.18, 69-71). Recuérdese que todo
objeto singular es un signo simple en el alma intelectiva.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



104 DENI GAMBOA

son dos formas distintas en las que un acto de asentimiento (A) se reali-
za. Esto explica por qué todo conocimiento intuitivo y abstractivo es un
acto (A), pero no todo acto (A) un conocimiento intuitivo, o bien, un
conocimiento abstractivo exclusivamente. Las diferencias entre ambos
tipos de conocimiento son, segin Ockham: 1) un conocimiento abstrac-
tivo presupone un conocimiento intuitivo respecto del mismo objeto,
pero no viceversa;* 2) por un conocimiento abstractivo no podemos
asentir a una proposicién primaria contingente;* 3) un conocimiento
abstractivo no es suficiente para causar un conocimiento complejo evi-
dente,*? y 4) por un conocimiento abstractivo no podemos asentir a la
existencia presente de una cosa.*>

Un conocimiento abstractivo presupone que sabemos que algo existe.
En este sentido, presupone un conocimiento intuitivo. Por un conoci-
miento abstractivo no podemos juzgar que una cosa existe, porque un
conocimiento tal es causado por un habito que alguna vez fue causado
por un acto de entendimiento que representé a una cosa singular. Un
conocimiento abstractivo nunca podra ser causado sdlo por un objeto
singular externo presente. Por un conocimiento abstractivo no pode-
mos asentir a una proposicién contingente, porque no presupone una
proposicion que refiera a la existencia presente de una cosa, sino una
proposicion que refiere a una cosa singular, tal como todo acto de asen-
timiento (A). Un conocimiento abstractivo es un conocimiento simple
porque sus objetos son singulares causados por habitos y, en este sen-
tido —tal como todo conocimiento intuitivo—, todo conocimiento abs-
tractivo es un acto (A); aunque no todo acto (A) es un conocimiento
abstractivo: un acto (A) puede ser también un conocimiento intuitivo.
Ambos tipos de conocimiento son causados por singulares, pero difieren
debido a la naturaleza del singular que los causa de manera primordial.
Un conocimiento intuitivo es un acto (A) de un singular que existe real-
mente. Un conocimiento abstractivo es un acto (A) de un habito de un
singular que existe en el alma intelectiva.

Segtin Ockham, si un conocimiento abstractivo fuera causado sola-
mente por un habito, seria un conocimiento simple pero comun, es
decir, no propio: causado por una cosa singular externa no especifi-
ca. Un conocimiento abstractivo con tales caracteristicas ocurriria cuan-
do un conocimiento intuitivo fuera imposible; por ejemplo, cuando la
cosa no existiera o también, segin Ockham, cuando viéramos una cosa

40 Quod. 1.13, 38-41.
41 yéase (8), también: Quod. V5, 7-10.
42 Quod. 1.15, 10-14.
4 Quod. 1.13, 38-41.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 105

que se acerca a la distancia y respecto de la cual no pudiéramos afirmar
que es una persona o un animal, sino simplemente: “‘aquella cosa es
un ser’ es verdadera”. Un conocimiento tal no seria propio porque no
seria causado por un singular especifico, sino por un singular que po-
dria ser cualquier otro.** Este caso seria igual al acto de asentir a una
proposicién tal como “una roca no es un burro” si la roca y el burro no
existieran en el presente.

Asi como un conocimiento abstractivo puede ser simple pero comun,
seguin Ockham, un conocimiento tal también puede ser propio para un
singular pero compuesto de signos simples. Es el caso, por ejemplo, del
recuerdo de que alguien a quien vemos es Sdcrates. Un conocimiento
tal seria propio porque estaria causado por una cosa singular especifica,
pero seria complejo debido a que podriamos recordar que lo que vemos
es Socrates s6lo porque tendriamos en la memoria que él tiene tal o
cual figura, color y estatura, porque podriamos recurrir a todos estos
conceptos para reconocer a Socrates.*

Pero no hemos explicado otra de las caracteristicas del conocimiento
abstractivo. ¢Por qué una proposiciéon contingente no puede ser conoci-
da evidentemente por un conocimiento abstractivo? Cualquier acto (A)
puede causar un conocimiento complejo, es decir, un acto (B). Si
(A) presupusiera una proposicién contingente y el objeto al que refi-
riera estuviera realmente presente, el acto (A) serfa un conocimiento
intuitivo y un conocimiento evidente, y asi podria causar un conoci-
miento complejo evidente. Todo conocimiento evidente de una proposi-
cién contingente implica que la cosa singular existe y estd presente.*® Si
el singular no estd presente y se realiza un acto (A), este acto serd
un conocimiento abstractivo, el cual no podra causar un conocimiento
complejo evidente de una proposicién contingente, porque habria sido
causado por un habito. En los Quodlibeta Septem, segtin nuestra inter-
pretacién, un conocimiento intuitivo o un conocimiento abstractivo son
los actos pentltimos que se realizan en un proceso cognoscitivo. El ulti-
mo acto de un proceso cognoscitivo es un acto (B) que es propiamente
un conocimiento, pues, reitero, un acto (B) siempre tiene como objetos
signos complejos, es decir, proposiciones.

*“ Quod. 1.13, 46-56.

5 Quod. 1.13, 122-133.

46 «[E]1 conocimiento evidente implica que las cosas son en realidad como ellas
son afirmadas por la proposiciéon por la cual el asentimiento es dado” (Quod. V.5,
64-65).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



106 DENI GAMBOA

4. El desafio escéptico y teoldgico a la epistemologia ockhamista

En el libro V de los Quodlibeta, Ockham explica varias objeciones en
contra de su teoria del conocimiento; en particular, en contra de las
nociones de conocimiento intuitivo y conocimiento abstractivo. Tales
objeciones estan basadas en un problema teolégico: ({) si por un cono-
cimiento intuitivo sabemos que algo existe cuando existe y estd presen-
te, y por un conocimiento abstractivo no podemos saber que algo existe
porque tal conocimiento abstrae de la existencia actual, entonces, Dios
no seria capaz de causar un conocimiento de algo que no estd presente,
haciéndolo aparecer como si estuviera presente.*’” Segtin el objetor, la
conclusion anterior es imposible porque Dios es capaz de hacer cual-
quier cosa que él deseara.

Aqui no explicaré en qué consisten cada una de las objeciones que
se derivan de ({), sino solo las respuestas que Ockham formulé. Cada
respuesta explica cada uno de los medios por los cuales Dios podria
causar un conocimiento de una cosa que no esta presente haciéndola
aparecer como si lo estuviera.

En primer lugar, Ockham concede que Dios es capaz de causar un
conocimiento por el cual una cosa que estd ausente aparezca como
presente; sin embargo, un conocimiento causado por Dios no seria un
conocimiento intuitivo, sino un conocimiento abstractivo.*® Un cono-
cimiento tal, en principio, no podria ser evidente*” y no seria natural.
En segundo lugar, Ockham explica que Dios no sélo podria causar un
conocimiento abstractivo, sino también una visién sensitiva, haciendo
que ésta permanezca de manera no natural en el alma sensitiva.>° Sin
embargo, esta vision no podria causar una vision intelectiva y, final-
mente, un conocimiento intuitivo, porque el objeto singular externo
—aquel elemento necesario para que pueda desarrollarse un proceso
cognoscitivo— no existiria realmente. Puesto que un conocimiento in-
tuitivo no podria realizarse a causa de una visién sensitiva falsa, no
podriamos tener un conocimiento evidente.>!

Debido a que los conocimientos causados por Dios no podrian ser
evidentes, el objetor pregunta: ¢Dios no es capaz de causar un co-
nocimiento evidente? Ockham responde: Dios no es capaz de causar

47 Quod. V.5, 61-64.

*8 Quod. V.5, 72-76.

* Quod. V5, 65-71.

>0 Quod. V.5, 52-56.

51 “Dios podria no ser capaz de producir un asentimiento evidente de la propo-
sicién contingente ‘esta blancura existe’ cuando la blancura no exista” (Quod. V.5,
58-59).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 107

un conocimiento evidente cuando el objeto no existe realmente en el
presente; sin embargo, Dios es capaz de causar un conocimiento del
mismo tipo que un conocimiento evidente.’? La respuesta no resulta
satisfactoria al objetor y, por esta razon, refuta: Dios es capaz de pro-
ducir un objeto singular externo efimero que podria ser conocido por
el intelecto.>® Ante esta posibilidad, Ockham dice: el conocimiento de
una cosa efimera producida por Dios no seria realmente evidente por-
que tal cosa no habria sido producida naturalmente®* y seria irreal.
No obstante, una cosa efimera producida por Dios podria causar una
visién sensitiva que, a su vez, causaria una vision intelectiva y, final-
mente, un conocimiento que, segiin los apartados precedentes, no po-
dria ser otro que uno intuitivo: un asentimiento (A) de una proposicion
contingente. Nada evitarfa que un proceso cognoscitivo se siguiera de
la existencia no natural, efimera e irreal de una cosa, segtin concede
Ockham; aunque este proceso no desembocaria en un conocimiento
evidente.

Ahora bien, en el libro VI de los Quodlibeta, Ockham explica otra
objecion similar a () pero sutilmente diferente: {Dios es capaz de cau-
sar un conocimiento intuitivo? El problema es distinto de ({) porque
no establece que mediante un conocimiento tal la cosa apareceria aun
cuando realmente no existiera. La respuesta ockhamista es: Dios es ca-
paz de causar directamente un conocimiento intuitivo®> sin una visién
sensitiva o una visién intelectiva. Este conocimiento —asi como cual-
quier conocimiento causado por Dios— no podria ser evidente, pues la
cosa a la que referiria como si estuviera presente realmente no existiria
ni estaria presente. Ademas, no podria permanecer naturalmente en el
intelecto debido a la ausencia del objeto singular externo, de una vision
sensitiva y de una visién intelectiva; sin embargo, tal conocimiento po-
dria permanecer de manera no natural.>®

Pues bien, de acuerdo con lo hasta aqui explicado, Dios puede enga-
flarnos causando un objeto singular externo efimero. Asi también, Dios
puede engafiarnos causando en nosotros directamente un conocimiento
intuitivo o uno abstractivo; es decir, segun mi interpretacién, causan-
do un acto (A) respecto de una cosa singular aparentemente existente,
o un acto (A) respecto de un singular que esta ausente pero que aparece

>2 Quod. V.5, 91-100.

> Quod. V5, 105-107.

>* Quod. V5, 108-111.

5 “[P]or el poder de Dios puede haber un conocimiento intuitivo de una cosa
que no existe” (Quod. V1.6, 11-13).

*® Quod. V1.6, 46-51.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



108 DENI GAMBOA

al intelecto como si estuviera presente. Luego, ni un conocimiento intui-
tivo ni uno abstractivo es infalible: pueden ser conocimientos falsos. No
obstante, si acaso Dios los causara, ninguno de los dos conocimientos
seria realmente evidente.

La reiteraciéon ockhamista de que ningin conocimiento causado por
Dios puede ser evidente constituye, segiin nuestra interpretacién, el
centro de su estrategia para evitar consecuencias escépticas. Ninguna
creencia verdadera causada de manera no natural es evidente y, por
lo tanto, no esta justificada. {Como podemos justificar que nuestras
creencias son verdaderas? ¢Coémo podemos distinguir un conocimiento
evidente de otro causado por Dios? La respuesta, segin mi interpre-
tacién, es la siguiente: a través de actos reflexivos podemos saber con
certeza que un conocimiento ha sido causado naturalmente o por Dios.
Por un acto reflexivo, segin Ockham, podemos saber si una creencia
que consideramos verdadera esta justificada o no.

5. El conocimiento reflexivo intuitivo y la solucién ockhamista
al desafio escéptico

Naturalmente, un conocimiento intuitivo directo es un acto que presu-
pone una visidn intelectiva, mientras que un conocimiento abstractivo
directo es un acto que presupone un habito. Todo conocimiento directo
tiene signos de singulares como objetos, aun si tales singulares estan
presentes o ausentes.®” Un acto de conocimiento intuitivo reflexivo, lla-
mémoslo (c), presupone un acto intelectivo presente; mientras que un
acto de conocimiento abstractivo reflexivo, llamémoslo (d), presupone
un acto intelectivo no presente, es decir, un habito de un acto intelecti-
vo. Un conocimiento intuitivo o un conocimiento abstractivo puede ser
el objeto de algun acto reflexivo.

De acuerdo con Ockham, todo acto (d) produce un regreso infinito
de conocimientos; no asi cualquier acto (c). Esto es verdadero porque
un conocimiento abstractivo o un conocimiento intuitivo puede ser co-
nocido por un acto (d) aun cuando no existan actualmente, mientras
que un conocimiento intuitivo y un conocimiento abstractivo pueden
ser conocidos por un acto (c) siy s6lo si estan presentes en el intelec-
to.%8 Puesto que todo acto (d) causa un regreso infinito de conocimien-
tos y no puede causar ninguna certeza, aqui no explicaré este tipo de
actos, sino solamente los actos (c) y el modo en el cual producen —o

57 Quod. 11.12, 18-26.
58 Quod. 11.12, 42-54.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 109

tienen que producir— certeza en cuanto a la naturaleza de un conoci-
miento.

Un acto reflexivo (c) de un conocimiento abstractivo puede producir
certeza si un ser humano experimenta un hdbito que causé un conoci-
miento abstractivo. Ockham no explica este caso; sin embargo, infiero
que mediante un conocimiento reflexivo (d) de un conocimiento abs-
tractivo uno estaria cierto de tener como verdadera una creencia y de
que tal creencia estd justificada porque proviene de una demostracion
bien formulada.

Ahora bien, en cuanto a un conocimiento reflexivo (¢) de un cono-
cimiento intuitivo, Ockham dice lo siguiente: si experimentamos una
visién intelectiva responsable de un conocimiento intuitivo en el in-
telecto, un acto reflexivo (c) podra producir certeza. Un acto (c) de
un conocimiento intuitivo, sin embargo, no sélo presupone una vision
intelectiva que habria causado un tal conocimiento intuitivo, sino tam-
bién un habito como el siguiente: (¢) “Todo efecto de un mismo tipo
tiene causas de un mismo tipo.”>” En otras palabras, para que pueda
efectuarse un conocimiento reflexivo (c), debemos tener un habito (&)
y una vision de una visién causal de un conocimiento intuitivo para que
desarrollemos una demostraciéon como la siguiente:

1. Toda visidn es causada por un objeto singular externo;

2. Si sé que yo tengo una visién en mi intelecto, sé que tal visién fue
causada por un objeto singular externo;

3. Sé que tengo una visidn en mi intelecto;

%9 “IE]s por virtud de la visién de la piedra y también por virtud de la visién de
la primera visién que yo estoy cierto de que estoy conociendo una roca, y quiza
esto es algunas veces por virtud de las dos visiones y también por virtud de alguna
proposicién que habitualmente es sabida.

Un ejemplo: estoy cierto de que estoy teniendo un conocimiento experimental
porque yo veo la visién de la roca. Pero es por el razonamiento del efecto a la
causa que estoy cierto de que estoy conociendo una roca, en el sentido de que
estoy conociendo un fuego a través de su humo por virtud del hecho de que otras
veces he visto el humo causado en la presencia del fuego. En el mismo sentido, por
virtud del hecho de que cuando una roca estd presente al intelecto, experimento
que una visioén similar es causada en mi, razono como sigue: estos efectos son de
la misma especie; luego, son producidos por causas de la misma especie. [...] La
proposicién que es sabida habitualmente es como ésta: ‘todos los efectos tales de la
misma especie tienen causas de la misma especie’. (No estoy haciendo la afirmacién
general de que todos los efectos de la misma especie tienen causas de la misma
especie.)” (Quod. 1.14, 77-91).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



110 DENI GAMBOA
4. Sé que tal visién fue causada por un objeto singular externo.

Podemos estar ciertos de que una de nuestras creencias verdaderas o
uno de nuestros conocimientos intuitivos esta justificado porque pode-
mos ver una visién que causoé tal conocimiento y porque sabemos que
tal vision fue causada por un singular externo.

Sin embargo, y de acuerdo con lo expuesto anteriormente, tal vision
podria haber sido causada por un objeto singular efimero no natural, es
decir, un objeto singular causado por Dios. Entonces, la primera premi-
sa del argumento anterior podria ser falsa y, de este modo, podriamos
estar ciertos de que nuestro conocimiento intuitivo estd justificado y
realmente constituye un conocimiento aun cuando no sea asi. Podria-
mos estar ciertos de que nuestro conocimiento es evidente aun cuan-
do el objeto singular externo no exista de modo natural y sea irreal.
El intento ockhamista por erradicar el desafio escéptico a través de la
nocion de conocimiento reflexivo no es terminante. Dios podria enga-
flarnos constantemente sin que nosotros tengamos posibilidad alguna
de saberlo.

6 . Es posible que nuestros sentidos nos engafien

En el libro VI de los Quodlibeta Ockham dice:

Puedes objetar que si alguien ve el sol y después entra a un lugar oscuro,
le parecerd que ve el sol en el mismo lugar y con la misma medida. Luego,
la vision del sol permanece aun cuando el sol estd ausente, por la misma
razén esta visién permaneceria aunque el sol no existiera.

Replico que no es una vision del sol aquello que permanece; en cambio,
lo que permanece es cierta cualidad, viz., la luz impresa en el ojo, y ésa es
la cualidad que es vista. Y si el intelecto formula una proposicién tal como
“la luz es vista en el mismo lugar, etc.” y asiente a ella, luego estara siendo
engafiado por aquella cualidad impresa a la cual ve. (Quod. V1.6, 52-60)

De acuerdo con el parrafo anterior, hay algo que permanece en el cuer-
po cuando vemos el sol. Ese algo no es una visién, sino una cualidad
en el cuerpo que causaria una visién por la cual nosotros afirmariamos
que vemos el sol del mismo tamafio y en el mismo lugar aun cuando
el sol esté ausente. En otras palabras, tal cualidad impresa en el ojo
causaria una visién sensitiva que causaria una vision intelectiva que,
por ultimo, causaria un asentimiento por medio de un acto de formular
una proposicién. Un asentimiento tal, de acuerdo con lo expuesto en
los apartados anteriores, seria un conocimiento intuitivo.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 111

Segln el pasaje anterior, Ockham concede que podemos ser engafia-
dos naturalmente por medio del alma sensitiva y de los sentidos exter-
nos. Ademas, del pasaje anterior se sigue que podriamos estar ciertos
de que un conocimiento tal esta justificado si tuviéramos un conoci-
miento intuitivo reflexivo de la visidén intelectiva causada por la vision
sensitiva, a su vez causada por aquella cualidad impresa en el ojo.

Tal como Pasnau lo asevera,®° la solucién ockhamista es plausible;
no obstante, implica un serio problema: Ockham acepta que podemos
ser engaflados por nuestros sentidos externos y, por lo tanto, que pode-
mos ser engafiados no sélo de un modo no natural —por Dios—, sino
también, naturalmente. Ademas, en los Quodlibeta, Ockham no explica
por qué el acto de ver cualquier cosa singular no causaria una cualidad
en el ojo tal como la que causaria el acto de ver el sol. Finalmente, reite-
ro, el modo en el cual seria causado un conocimiento por tal cualidad
en el ojo permitiria que, por medio de un acto reflexivo, pudiéramos
estar ciertos de que nuestra creencia es verdadera y esta justificada aun
cuando sea falsa.

7 . Conclusiones

La interpretacién que he propuesto aqui de los procesos cognoscitivos
de singulares en la teoria epistemoldgica ockhamista expuesta en los
Quodlibeta Septem armoniza con varias ideas.

1) Coincide con la interpretacién de Karger®! y Pegis®? de que un co-
nocimiento intuitivo y un conocimiento abstractivo son actos de apre-
hensidén. En efecto, ambos tipos de conocimiento —seguin mi interpre-
tacidn— son actos de aprehensién en cuanto actos de formular una
proposicién, es decir, en cuanto actos de asentimiento (A); aunque todo
acto (A) es mas que un mero acto de formular una proposicién.

2) La interpretacién que he propuesto también coincide con la nocién
ockhamista de que todo conocimiento intuitivo y todo conocimiento
abstractivo presupone un acto de formular una proposiciéon. Si un co-
nocimiento intuitivo fuera una visién —tal como Bohner lo creyd, sin
especificar qué tipo de visién: una sensitiva o una intelectiva— un co-
nocimiento intuitivo no podria ser precedido por un acto de formular
una proposiciéon debido a que —aun de manera no natural y en caso

0 R. Pasnau, The Theories of Cognition in the Later Middle Ages, p. 293.

b1 E. Karger, “Ockham’s Misunderstood Theory of Intuitive and Abstractive Cog-
nition”, p. 206.

62 A, Pegis, “Some Recent Interpretations of Ockham”, p. 454.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



112 DENI GAMBOA

de ilusiéon éptica— toda visidén intelectiva es causada por una visién
sensitiva y toda visién sensitiva —naturalmente y fuera de un caso de
ilusién Optica— es causada por un objeto singular externo a través de
alguno de los sentidos externos.®®> Ademads, si un conocimiento intuitivo
fuera un acto de vision sensible o un acto de vision intelectiva, entonces
écomo un conocimiento intuitivo podria verse a si mismo en el alma
sensitiva o en el alma intelectiva durante un acto reflexivo intuitivo?
Esto seria imposible segtin Ockham.

3) La interpretacién que propongo coincide con lo que Ockham expresa
en un parrafo central para el estudio de la epistemologia ockhamista
temprana. Tal parrafo dice en latin lo siguiente:

notitia intuitiva rei est talis notitia virtute cuius potest sciri utrum res sit
vel non, ita quod si res sit, statim intellectus judicat eam esse et evidenter
cognoscit eam esse. (Ord. prol. I, 10-11; las cursivas son mias.)

El parrafo anterior puede traducirse asi:

Un conocimiento intuitivo de una cosa es un conocimiento tal por virtud
del cual se puede conocer que alguna cosa existe o no, y [por virtud del
cual] al momento el intelecto juzga que la cosa existe y sabe evidentemente
que existe. (Las cursivas son mias.)

El adverbio statim puede ser traducido como “al mismo tiempo”, “al
instante”, “al momento” y no s6lo como “inmediatamente” o “en segui-
da”, segin Lynn Nelson en su diccionario electrénico de latin medieval
publicado por la Universidad de Notre Dame. Si traducimos statim de
tal modo, un conocimiento intuitivo, segtin el parrafo anterior, es un

acto de juicio: por €l juzgamos que algo existe.

4) La interpretacién que propongo permite entender que, para Ock-
ham, un conocimiento intuitivo es una creencia verdadera en cuanto
asentimiento de una proposicién previamente formulada. Cada creen-
cia verdadera intuitiva constituiria conocimiento en el momento en que
fuera justificada por un acto intuitivo reflexivo. Un acto que, por hipo-
tesis, nos permitiria saber si realmente existe el objeto singular externo
al que refiere tal conocimiento intuitivo. Asi también, la interpretacién
que propongo permite entender que un conocimiento abstractivo es una

% De manera no natural, segin lo expuesto, una visién intelectiva podria ser
causada por Dios. De modo natural, una visién sensitiva podria ser causada por
una cualidad en el ojo.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



GUILLERMO DE OCKHAM Y EL DESAFIO ESCEPTICO 113

creencia verdadera o acto de asentimiento. Tal creencia resultaria jus-
tificada por medio de un acto reflexivo intuitivo. Un acto por el cual
sabriamos que nuestra creencia verdadera estd justificada en cuanto
conclusién de una demostracion bien formulada.

La interpretacion que propongo de los conocimientos intuitivo y abs-
tractivo sistematiza de modo preciso y econémico los procesos cognos-
citivos de singulares. Integra, pues, el principio de simplicidad, la ma-
xima ockhamista mejor conocida.

BIBLIOGRAFIA

Andrés, Teodoro de, El nominalismo de Guillermo de Ockham como filosofia del
lenguaje, Gredos, Madrid, 1969.

Barios Bafios, José Miguel, “Analisis funcional de los sintagmas preposicionales:
Per + acusativo en latin clasico”, Habis, no. 25, 1994, pp. 461-478.

Bohner, Philotheus, “The Notitia Intuitiva of Non-Existents According to Wil-
liam Ockham: With a Critical Study of the Text of Ockham’s Reportatio and
a Revised Edition of Rep. I1.Q. 14-15”, Traditio, no. 1, 1943, pp. 223-275.

Diccionario de la Real Academia de la Lengua Espariola, 22a. ed., Madrid, Real
Academia de la Lengua Espafiola, 2000.

Grellard, Christophe, Le Vocabulaire de Guillaume d’Ockham, Ellipses, Paris,
2005.

Karger, Elizabeth, “Ockham’s Misunderstood Theory of Intuitive and Abstrac-
tive Cognition”, en V. Spade, The Cambridge Companion to Ockham, Cam-
bridge University Press, Cambridge, 1999, pp. 204-226.

Mateos, Agustin, Gramdtica latina, 34a. ed., Esfinge, México, 2003.

Ockham, William, Guillelmi de Ockham Opera philosophica et theologica. Opera
theologica, vol. 9, Editiones Instituti Franciscani, Universitatis S. Bonaven-
turae, St. Bonaventure, N.Y., 1967-1986.

, Quodlibetal Questions, trad. A.J. Freddoso y EE. Kelley, Yale University
Press, New Haven, 1991.

Panaccio, Claude, Ockham on Concepts, Ashgate, Aldershot, 2004.

Pasnau, Robert, The Theories of Cognition in the Later Middle Ages, Cambridge
University Press, Cambridge, 1997.

Pegis, Anton, “Some Recent Interpretations of Ockham”, Speculum, vol. 33,
1948, pp. 452-463.

Tachau, Catherine, Vision and Certitude in the Age of Ockham: Optics, Epistemo-
logy and the Foundations of Semantics, 1250-1345, E.J. Brill, Leiden, 1988.

The American Heritage Dictionary, Random House, Nueva York, 2004.

Recibido el 20 de marzo de 2008; aceptado el 16 de junio de 2009.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



