
Sobre lo aparente y lo real: respuesta
a Néstor L. Cordero y a Jorge Mittelmann

MARCELO D. BOERI
Instituto de Filosofía
Universidad de los Andes
mboeri@uandes.cl

Resumen: Ésta es la réplica a las objeciones de Cordero y Mittelmann a mi
libro Apariencia y realidad en el pensamiento griego. En la respuesta principal
a Cordero muestro que, incluso en el Sofista, donde parece explotarse ma-
yormente el aspecto proposicional del conocimiento, Platón mismo sugiere
la idea del conocimiento en sentido disposicional. A las objeciones de Mittel-
mann argumento (i) que, aunque Aristóteles no usa habitualmente la palabra
“criterio”, eso no significa que carezca del concepto. En respuesta a la obje-
ción se sugiere (ii) que, como lo indica el texto aristotélico en el que baso mi
tesis (De insomniis 460b3–4), Aristóteles no está considerando el caso de la
percepción de los sensibles propios, que está libre de error o admite un error
mínimo (De anima 428b18–19), sino, probablemente, el de la percepción en
su sentido transensorial.
Palabras clave: Platón, Aristóteles, conocimiento, error

Abstract: This is the reply to Cordero’s and Mittelmann’s objections to my
book Apariencia y realidad en el pensamiento griego. In my main reply to
Cordero I show that, even in the Sophist, where the propositional aspect of
knowledge is mostly emphasized, Plato himself suggests the idea of knowl-
edge in the dispositionsal sense. I reply to Mittelmann’s objections that (i),
even though Aristotle does not use the word “criterion”, this does not mean
that he lacks the concept. In my reply to objection (ii) I suggest that, as is
pointed out by the Aristotelian text on which my thesis is based (De insom-
niis 460b3–4), Aristotle is not considering the perception of proper sensibles,
which is free of error or admits the least possible amount of error (De anima
428b18–19), but the perception in its transensorial sense.
Key words: Plato, Aristotle, knowledge, error

1 . Respuesta a Néstor Luis Cordero

Habitualmente, una réplica presupone responder a algún aspecto crí-
tico que alguien ha hecho a una interpretación o a un argumento. En
realidad, no tengo mucho que “replicar” en ese sentido, pues no sólo el
profesor Néstor L. Cordero ha tenido la amabilidad de comentar —con
mucha generosidad en sus apreciaciones— los primeros capítulos con-
sagrados a Platón de mi libro Apariencia y realidad en el pensamiento
griego (AR), sino que además sus observaciones parecen coincidir con
varias de mis sugerencias y enfoques. Eso, claro está, no tiene nada de

Diánoia, volumen LIV, número 63 (noviembre 2009): pp. 223–233.

dianoia / d63dboe / 1



224 MARCELO D. BOERI

malo: cuando un experto en Platón como Cordero hace afirmaciones
tan positivas sobre el propio trabajo, uno incluso puede estar tentado a
creer que va por el buen camino.

Aunque en general Cordero parece coincidir con el enfoque de mi
libro (en su caso, el dedicado a Platón), hay dos aspectos que parecen
generarle dudas: (i) lo que él llama mi “provocación”, y (ii) lo que
considera una “abusiva presencia” del diálogo Teeteto en los capítulos
dedicados al socratismo y a Platón. En lo que sigue me centraré en estos
dos detalles con el propósito de aclarar mi enfoque y de dar una res-
puesta a la objeción de presunta provocación de mi parte y a la abusiva
presencia del Teeteto en mi libro (en los capítulos 3–4). Comencemos
por el punto (i) y los ingredientes de “provocación” que contendría AR.
Según Cordero, parece que yo pretendo “debilitar, e incluso suprimir,
el tan criticado qwrismì
”. Como se ve enseguida, Cordero muestra
que mi aparente intención de eliminar la separación está conectada de
modo directo con su segundo reproche: (ii) haber hecho un uso abusivo
del Teeteto y un uso extremadamente restringido del Sofista que, en su
opinión, me habría dado algunos elementos de peso para justificar mi
posición. Eso es así, sugiere Cordero, porque el notable pasaje de Sofis-
ta 247e relativiza cualquier noción de separación en la medida en que
allí lo individual-sensible es “realmente real” (una descripción habitual
de las Formas en Platón: República 490b5, 597d1–2; Fedro 247c7–e3,
249c4; Timeo 28a3–4). En efecto, en el Sofista Platón establece fuera
de toda duda que todo lo que posee el poder o capacidad de actuar o de
padecer “es o existe realmente” (247e3: întw
 eỄnai). Esta afirmación,
llevada al dominio de la discusión epistemológica y, sobre todo, moral,
puede significar que los particulares sensibles pueden ser conocidos o
que los casos particulares de acción y, por ende, el bien involucrado en
ellos “son o existen realmente”.

En cierto modo, es notable lo que un texto propio puede generar en
la lectura de otro, pues de hecho nunca me propuse dsatar una polé-
mica respecto del complejísimo problema de la separación en Platón ni
introducir un elemento “provocador” al respecto, aunque sin duda tra-
bajé con el supuesto de que la “metafísica de los dos mundos” requiere
siempre un esfuerzo por superar la lectura superficial que asume que,
de ser cierta, no hay en Platón una conexión real entre ambos domi-
nios. El hecho mismo de que Platón sugiera que hay una “presencia”
(parous�a) de las Formas en los particulares sensibles que las ejem-
plifican (cfr. Fedón 100d; véase también Sofista 247a) habla en contra
de semejante interpretación trivial. No obstante, aunque tuve la ten-
tación de hacer una discusión más o menos detallada de la noción de

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 2



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 225

“separación” y el modo en que eventualmente se aplicaría tal noción
a los aspectos de teoría de la acción y ética platónica que discuto en
mi libro, preferí no hacerlo para evitar introducir dificultades mayores.
Sin embargo, no pude evitar ofrecer, al menos de una manera general,
una interpretación de cómo entender el problema de la separación y, en
particular, el modo en que estaría conectada la Forma del Bien con la
acción particular y, obviamente, en especial, con la acción buena. Como
es evidente, mi intento solapado de discutir ese difícil problema no pasó
inadvertido al profesor Cordero, y su objeción me da la oportunidad de
aclarar el tema un poco mejor.

Es cierto que el pasaje del Sofista citado por Cordero me habría dado
un mejor fundamento para justificar mi posición; pero no es menos
cierto que es ya en la República, uno de los diálogos en los que se plan-
tea la “metafísica de los dos mundos”, donde Platón establece con toda
claridad que, a pesar del carácter paradigmático de las Formas y de
su característica privilegiada de unidades absolutas, hay una manera
de hacer “reales” (en el sentido de hacer bajar al dominio sensible del
cambio) las Formas. Como intento mostrar en el capítulo 2 de AR, es
Platón mismo quien exige la necesidad de conocer el Bien para ser tam-
bién capaz de conocer algo bueno (cfr. República 534b–c y AR, p. 63).
Ésta era mi explicación en AR (siguiendo el texto platónico) de por qué
el régimen político adecuado podrá ser realizado, en la medida de lo
posible, si hubiese algún guardián capaz de conocer en qué sentido las
cosas bellas y justas son “buenas” (República 506a–b, 517c, y AR, p. 80).
Aunque Platón nunca dice que uno puede alcanzar una Forma sin más
(en cuanto a que la misma sea “realizable” en sentido estricto, como
exigía Aristóteles), sí argumenta que las Formas son alcanzables en la
medida en que uno llega lo más cerca posible a ellas (República 472b–
d): la Forma, en efecto, no puede llevarse a la práctica en los mismos
términos en que se la enuncia en el discurso (cfr. AR, pp. 80–81). Éste
era mi argumento y mi sugerencia de por qué Platón parece “neutra-
lizar”, por así decir, el problema de la separación en su consideración
de la relevancia de la Forma del Bien en el dominio práctico. Mi obje-
tivo era, más que una provocación, mostrar que es Platón mismo quien
previene respecto de la interpretación trivial del tema de la separación.

Para concluir la respuesta al profesor Cordero, me permito hacer una
breve explicación respecto del “uso abusivo” del Teeteto (en particular
en los capítulos 3–4 de AR). No hay duda de que he hecho el uso que
denuncia Cordero de ese diálogo; si tuviera que explicarlo, diría que en
parte el contexto del capítulo 3 (donde discuto el problema de aparien-
cia y realidad en la epistemología platónica) y del 4 (donde propongo

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 3



226 MARCELO D. BOERI

hacer una lectura “disposicional” de la epistemología platónica) así lo
requerían, y en parte porque, como traté de argumentar en ese con-
texto, el Teeteto es, casi como ningún otro diálogo de la producción
platónica, un texto muy peculiar que resultaba muy útil a los fines de
lo que me proponía mostrar: en efecto, no sólo presenta una discusión
concentrada sobre el problema del saber o conocimiento (âpist mh),
sino que además ofrece algunas pistas sugerentes en dirección de la
interpretación y tesis central del capítulo, esto es, que Platón está más
interesado en enfatizar el aspecto disposicional (o “actitudinal”) del sa-
ber que el proposicional, de modo que el estado psicológico o anímico
del agente puede ser decisivo en el continuo proceso de búsqueda del
saber (cfr. AR, pp. 130 ss.). Una parte importante de mi argumento era
mostrar que, además de la relevancia que pueden tener los ingredien-
tes disposicionales, la ignorancia de la que habla Platón en el Teeteto (y
en otros diálogos) no es básicamente ignorancia de ciertos contenidos
cognitivos definidos (como la de quien se dice que es ignorante porque
no conoce un hecho histórico o las operaciones matemáticas básicas),
sino más bien el estado anímico de creer saber lo que en realidad no
se sabe. En esta línea argumentativa —y esto sí fue una provocación de
mi parte—, hacia el final del capítulo 4 cito dos significativos pasajes
del Sofista, el diálogo en que Platón parece explotar mayormente el
aspecto proposicional del conocimiento: en el primer pasaje del Sofista
que cito (229c1–5), el visitante concluye que es un enorme y difícil tipo
de ignorancia creer que uno sabe, aunque en realidad no sepa (tò m�kateidìta ti dokẽin eÊdènai). En el segundo pasaje, el visitante sostiene
que el alma no puede aprovechar los conocimientos que recibe hasta
que uno, luego de ser refutado, elimina las opiniones que intervienen
en el aprendizaje y se encuentra “creyendo que conoce aquellas cosas
que solamente conoce y nada más [. . .]. Éste es el mejor y más sabio
de los estados” (Belt�sth goũn kaÈ swfronest�th tw̃n éxewn aÕth;
Sofista 230d1–5; cfr. AR, p. 136). Es decir, incluso en un contexto en el
que Platón enfatiza el enfoque proposicional del saber, no parece estar
dispuesto a abandonar los ingredientes disposicionales.

Si esta justificación de mi uso abusivo del Teeteto es al menos razona-
ble, ahora podría preguntarse cuál es el significado de la introducción
del aspecto disposicional del saber en el Sofista, el diálogo en el que
Platón parece privilegiar el tratamiento proposicional del saber. Ése se-
guramente será tema de un nuevo apartado de mi capítulo 4 de AR en
caso de que tenga oportunidad de revisar ese texto en el futuro. Si ése
efectivamente fuera el caso, estaré en deuda con Cordero por urgirme
a dar estas explicaciones.

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 4



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 227

2 . Respuesta a Jorge Mittelmann

En su comentario a AR, Jorge Mittelmann hace notar, correctamente
a mi juicio, mi referencia y, en cierto modo, enfática insistencia sobre
la presencia de modos de discriminar entre dos apariencias en conflic-
to en Aristóteles. Además de eso, presenta dos objeciones: (i) aunque
sostengo que Aristóteles puede haber visualizado un criterio para dis-
tinguir apariencia de realidad, nunca hago explícito cuál es tal criterio
de rectitud en nuestras discriminaciones perceptivas (el reproche se re-
pite en la sección conclusiva de su nota a mi interpretación general de
la psicología y de la psicología moral aristotélicas). En segundo lugar,
Mittelmann, apoyándose en una observación de J. Barnes, también me
objeta (ii) que no estoy autorizado a generalizar las consecuencias anó-
malas de ciertos estados pasionales sobre las percepciones porque el
error afecta a objetos incidentales de percepción y es respecto de ellos
que las pasiones inducen más fácilmente a error. Dado que ambos re-
proches son razonables, me parece que debo intentar responder a ellos.
La respuesta más directa a (i) y, en cierta manera, ingenua que se me
ocurre es que, aunque es posible conjeturar la existencia de ese criterio,
no hay modo de individualizarlo con claridad toda vez que Aristóteles
tampoco lo hace de modo explícito. Pero este tipo de respuesta segura-
mente no alcanza para cubrir las expectativas del profesor Mittelmann
y, probablemente, las de ningún lector atento de esta nota, de mi libro
o, lo que es más importante, de los textos aristotélicos. Respecto de
la objeción (ii), que es más de fondo, ni siquiera se me ocurre ofrecer
una respuesta ingenua pues, de ser cierta, una parte importante de mi
argumento anclado en el poder desintegrador de las pasiones como
factores que irremediablemente obnubilan la correcta distinción entre
apariencia y realidad podría desmoronarse. En lo que sigue me propon-
go realizar un esfuerzo por hacer explícito el criterio que anunciaba,
aparentemente de modo enigmático, en mi libro (cfr. AR, p. 230) para
responder a la objeción (i); en un segundo momento presentaré un ar-
gumento textual y otro sistemático-conceptual para mostrar que puede
mantenerse razonablemente la idea de que los estados emocionales o
pasionales son una fuente importante de error (si no absoluta, al me-
nos muy poderosa). En mi intento de responder a (i) y (ii) también
procuraré hacer algunas precisiones respecto de lo que Mittelmann ele-
gantemente llama mi “genealogía moral del error perceptivo” y otros
puntos de detalle, para aclarar algunos aspectos de mi interpretación.

(i) Según Mittelmann, mi supuesto básico es que la distinción entre
lo aparente y lo real no es “estrechamente” epistémica; puesta en su

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 5



228 MARCELO D. BOERI

contexto, esa observación significa que yo sostengo que los contextos
en los que originariamente surge la distinción apariencia-realidad en
Aristóteles son de tipo fundamentalmente práctico, lo cual probable-
mente significa que no se trata de dominios en los cuales el aspecto
senso-perceptivo sea el decisivo. Hay un sentido en el que esa obser-
vación es correcta y otro en la que no lo es: es correcta en la medida
en que sin duda he enfatizado con particular vigor la relevancia de la
distinción en contextos prácticos, mostrando así que la distinción no se
encuentra exclusivamente anclada del lado “epistémico-cognitivo”, por
así decir. En efecto, como hago notar en el capítulo 5 de AR (p. 149),
Aristóteles parece haber incorporado sin discusión la tesis socrático-
platónica de que una cosa es “lo que parece bueno” y otra “lo que es
bueno”, desafiando de esta manera la identificación entre “aparecer”
y “ser” propia del enfoque protagórico. Hay, por otro lado, un sentido
en que la observación no es correcta, porque, como he hecho notar en
ese mismo capítulo, la tesis que subyace a esa distinción en el dominio
práctico es que el procedimiento de búsqueda es precedido por un mo-
mento cognitivo-perceptivo. Si esto es así, el problema debería ser visto
probablemente como un fenómeno en el cual el momento perceptivo-
epistémico es al menos condición necesaria de la distinción apariencia-
realidad en el nivel práctico, ya que el modo en el que un humano se
relaciona con el mundo es, al menos en un primer momento, por vía
senso-perceptiva. En este punto de detalle Aristóteles parece seguir a
Platón o inspirarse en él.1

1 Cfr. Platón, Teeteto 186b–c y Aristóteles, Analíticos posteriores 100a3–b5, donde
enfatiza no sólo que la sensación (aÒsjhsi
) es condición necesaria de procesos y
estados cognitivos como memoria, experiencia, arte y ciencia, sino también que la
sensación, mediante la inducción (âpagwgù̃), “produce el universal” (tò kajìlouâmpoiẽi; 100b5). Véase también 99b35, donde la sensación es definida como “una
facultad connatural o innata capaz de discriminar o distinguir”, y De sensu 447b25–
26. Para la discusión platónica del sensismo epistemológico cfr. Teeteto 152b–c; la
posición sensista (que identifica conocimiento con sensación y que procede median-
te la identificación de “ser” y “aparecer”) tendría, en opinión de Platón, la negativa
consecuencia de un relativismo moral y político que anularía el criterio para dis-
tinguir lo que es justo de lo que no lo es (para una discusión pormenorizada de
este tema me permito remitir a Boeri 2007). En su interpretación de la tesis pro-
tagórica del homo mensura, Platón sostiene que para los protagóricos ese “criterio”
es un principio de determinación que cada uno tiene en sí mismo (tò krit rion ânaÍtú̃; cfr. Teeteto 178b6; véase también 178c1), aunque Platón prefiere argumentar
a favor de la tesis de que un criterio más confiable (y menos subjetivamente psico-
lógico) es la experiencia, el conocimiento y el argumento (cfr. República 582a; en
Leyes 767b aparece krit ria, pero allí no tiene valor epistemológico, sino judicial).

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 6



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 229

Por otra parte, es cierto que en Aristóteles no es habitual la palabra
“criterio” (krit rion), aunque el hecho de que no tenga la palabra o,
más precisamente, que no la use de modo habitual, no significa que
carezca del concepto.2 Es más, aunque no habla normalmente de “cri-
terio de verdad” (teórico o práctico), dice con cierta frecuencia que la
senso-percepción es un “criterio” o posee una capacidad de discrimi-
nar.3 Pero hay otro detalle relevante que hay que tener en cuenta en la
búsqueda de este “misterioso” criterio que propongo en AR: si lo que
he estado sugiriendo hasta el momento es plausible, uno tendría que
sospechar que ese “criterio” que Aristóteles habría visualizado para dis-
tinguir apariencia de realidad no es más que la aÒsjhsi
 (racionalizada
en el plano senso-perceptivo) y una aÒsjhsi
 transensorial en el domi-
nio práctico. Eso es, precisamente, lo que argumenté en AR (p. 250) al
discutir el problema de la fantas�a racional o deliberativa que, como
toda fantas�a, en algún momento debe haber sido aÒsjhsi
, aunque no
sensación en el sentido de la pura sensibilidad, sino en el que tiene la
palabra en el pasaje de Política 1253a16–18: como “captación” de cier-
tas nociones prácticas (bueno, malo, justo, injusto) que luego, cuando
esa percepción no está presente, podremos representarnos de modo de
ser capaces de planear nuestra vida práctica. Así, pues, si se extiende
la analogía, podría conjeturarse que tal como el sentido (“sensible”)
es capaz de distinguir tipos de cualidades sensibles, el sentido (“tran-
sensorial”) debe ser capaz de distinguir tipos de conceptos evaluativos,
una distinción relevante al momento de discriminar el bien aparente del
bien real.4 La posibilidad de hacer una extensión de la senso-percepción
al dominio práctico ya está sugerida por el mismo Aristóteles no sólo en
el pasaje de la Política recién citado, sino también en Ética nicomáquea,
cuando de manera casi explícita sugiere que la aÒsjhsi
, que es capaz
de percibir nociones evaluativas, no es un conocimiento sensible, sino
intelectual (cfr. EN 1142a25–30, y en especial 1143b5, donde aÒsjhsi


2 En realidad, Aristóteles usa al menos una vez la palabra “criterio” (cfr. Me-
tafísica 1063a3), aunque allí no lo hace en el sentido fuerte de “criterio” (presu-
miblemente de verdad), sino como atributo de “órgano sensorio, que discierne o
discrimina”.

3 Cfr. de nuevo Analíticos posteriores 99b35 y De anima 422a21 (donde la vista
discierne); 424a5 (la sensación discierne los sensibles); 425b21 (donde sostiene
que “discernimos mediante la vista no sólo la oscuridad sino también la luz”);
426b9–10 (donde cada sentido discierne las diferencias sensibles), et passim.

4 Para una discusión relevante de aÒsjhsi
 en su sentido “transensorial”, véase
Volpi 2003, pp. 294–300. La audaz idea de ampliar la aplicación de la aÒsjhsi
 al
dominio práctico es original de Welsch 1987, a quien Volpi sigue.

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 7



230 MARCELO D. BOERI

prácticamente se identifica con noũ
 (toÔtwn õ>un êqein dẽi aÒsjhsinaÕth d> âst̀ı noũ
).5 Si esto es así, no es tan claro que quede “indecisa”,
como cree Mittelmann, mi formulación respecto de si las apariencias
contrapuestas entre las que el agente discrimina pertenecen al ámbito
moral o al de lo que él llama la mera aÒsjhsi
.

(ii) La segunda objeción de Mittelmann se concentra en el poder,
excesivo en su opinión, que atribuyo a los estados emocionales como
factores que causan engaño a nuestras senso-percepciones. Cuando yo
afirmo que “cuando somos afectados por nuestras pasiones o estados
afectivo-emocionales somos fácilmente engañados en lo que respecta
a nuestras senso-percepciones” (AR, pp. 232–233), Mittelmann parece
sugerir que no a todas. En efecto, si la experiencia perceptiva de los sen-
sibles propios no es particularmente vulnerable a los influjos emotivo-
pasionales, no parece correcto sostener, como hago yo, que cuando nos
encontramos en estados pasionales somos fácilmente engañados en lo
que respecta a nuestras senso-percepciones. Touché, es una buena ob-
jeción: uno podría estar en un estado de enojo severo, por ejemplo,
pero seguir viendo lo que es visible u oyendo lo que es audible, sin que
esa experiencia perceptiva constituya un error o engaño, y mostrar así
que no es cierto que un estado emocional tenga un poder causal que
induzca a engaño en el plano perceptivo.

Se me ocurre, sin embargo, ensayar la siguiente respuesta: si mi én-
fasis en subrayar la extensión transensorial de la noción de aÒsjhsi

operada por el mismo Aristóteles es apropiado, creo que hay una ma-
nera muy razonable de evadir la objeción. Las emociones o pasiones
(p�jh) son un ejemplo favorito de Aristóteles de estado anímico. En
efecto, constituyen el ejemplo perfecto para mostrar que, aunque el
alma no es un cuerpo, no se da si no es a través del cuerpo (De ani-
ma 414a19–20),6 razón por la cual se explica el carácter “anfibio” de
los estados afectivos o emocionales y de su caracterización como lìgoiênuloi (De anima 403a25). Ahora bien, las emociones o estados afec-
tivos, según Aristóteles, no sólo afectan el juicio, sino que, según sea
el juicio o la propia creencia del sujeto, así será también su estado
emocional (discuto esta tesis aristotélica en AR, pp. 256–262). Si la

5 Naturalmente, Aristóteles no quiere decir que la sensación y el intelecto sean
exactamente lo mismo, sino que lo que los hace semejantes es el hecho de que
ambas facultades cognitivas captan lo que captan de modo directo, sin que haya
mediación. El pasaje citado, sin embargo, puede plantear la posibilidad de que
ambas facultades sean capaces de captar nociones evaluativas.

6 Para este importantísimo, en mi opinión, dictum de la psicología aristotélica
me permito enviar a Boeri 2009.

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 8



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 231

objeción (ii) de Mittelmann es plausible, yo debería debilitar mi afir-
mación y reformularla diciendo “cuando somos afectados por nuestras
pasiones o estados afectivo-emocionales somos fácilmente engañados
en lo que respecta a ciertas senso-percepciones”. El problema es que lo
que dice Aristóteles en De insomniis 460b3–4 (que es el texto en que
se basaba mi afirmación) es que “cuando nos encontramos sumidos en
estados emocionales (ân tõi
 p�jesin înte
) somos fácilmente engaña-
dos en relación con nuestras senso-percepciones” (per̀ı tà
 aÊsj sei
),
no que lo somos en relación con ciertas senso-percepciones o en ciertos
casos de percepción. Esto me hace pensar que, tal vez, Aristóteles no
está contemplando aquí el caso de la senso-percepción de los sensibles
propios, que están libres de error o implican un error mínimo (De ani-
ma 428b18–19), sino, probablemente, el de la senso-percepción en su
sentido transensorial. El estado emocional de miedo, por ejemplo, se
produce porque el sujeto cree que lo que se aproxima es malo para él
(ésta es la etiología de los estados afectivo-emocionales según Retóri-
ca II; discuto el punto en AR, capítulo 7), de donde parece seguirse que
“percibe” algo como temible, aunque no lo sea (eso debe significar que
“somos engañados en nuestras senso-percepciones”). Pero esa percep-
ción ya lo es de un ítem evaluativo, razón por la cual esa aÒsjhsi
 no
puede ser puramente sensible. Si este argumento es razonable, no sería
extraño que Aristóteles piense que las senso-percepciones vinculadas a
estados emocionales como el miedo o el amor (los ejemplos dados en
De insomniis 460b5; cito el pasaje en AR, p. 233) tengan la capacidad
de percibir algún tipo de ingrediente evaluativo (como la percepción
de lo malo de la que habla Aristóteles en el pasaje de la Política antes
citado).

Aristóteles señala que cuanto más “emocionada” (âmpajèstero
;
460b7–8) se encuentre la persona, una semejanza tanto menor se re-
querirá.7 De lo cual infiere que también en los estados de iracundia o en
todos los estados que involucren deseos apetitivos (debe estar pensan-
do en los deseos sexuales, de comida o de bebida) todas las personas
se vuelven más propensas a cometer un error (eÎap�thtoi). Por otra
parte, a partir de esta afirmación uno podría pensar que Aristóteles
está tomando casi como sinónimos aÒsjhsi
 y p�jo
,8 y que en el caso

7 Se refiere al hecho de que cualquier cosa parecida al miedo inspira algo temible
al miedoso, quien ve enemigos por todas partes, o la semejanza al objeto de amor
inclina al enamorado a ver a lo que es objeto de su amor en cualquiera (De insomniis
460b6–7).

8 En cuyo caso aquí aÒsjhsi
 no podría entenderse en su sentido transensorial,
como he sugerido recién, pues sería muy comprometido entender p�jo
 en ese

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 9



232 MARCELO D. BOERI

de p�jo
 su significado oscila entre “estado emocional” (ira, miedo,
amor, apetitos) y el significado más general de “estado afectivo”.9 Pero
si esto es así, cuando Aristóteles dice que si nos encontramos sumidos
en estados emocionales somos fácilmente engañados en relación con
nuestras aÊsj sei
 no puede estar pensando en la experiencia de los
sensibles propios, como argumenta Mittelmann, que no son igualmente
vulnerables a la influencia disociadora de los estados emotivo-afectivos
intensos (como argumenta Aristóteles en De anima 429a4–8 —citado
en AR, p. 261, n. 14—, un p�jo
 puede ser la causa de que “se nuble”
el intelecto).

Aunque todavía tengo ciertas dudas sobre una de mis respuestas a la
objeción (ii), esto es, que en el pasaje de De insomniis aÒsjhsi
 tenga
valor transensorial, creo que he dado razones para poner en duda que
en el texto en cuestión Aristóteles esté pensando en los sensibles pro-
pios y en la situación de invulnerabilidad en que éstos se encontrarían
respecto del influjo de los estados afectivo-emocionales. Es probable
que mi objetor no esté completamente satisfecho con mi respuesta; se-
guramente lo más sensato es seguir pensando el tema. Pero la discusión
dialógica que he mantenido con Jorge Mittelmann en este texto (y en
conversaciones personales durante los últimos tres años) me ha permi-
tido reparar en esos dos detalles que, tal vez, no estaban del todo claros
en mi libro.10

sentido, además del hecho que no hay evidencia textual para pensar que pueda
tener algún significado evaluativo, como sí la hay para aÒsjhsi
.

9 Esto explica que ponga el ejemplo de los que tienen fiebre, a quienes se les
aparecen animales que caminan por las paredes; hay casos, observa Aristóteles, en
los que, a pesar de que el estado afectivo de enfermedad es muy intenso, al sujeto
no le pasa inadvertido que es falso el estado de cosas producido por sus alucinacio-
nes. Pero si el estado de enfermedad (p�jo
) es más grave, el enfermo incluso hace
movimientos que se ajustan a los supuestos animales que cree ver, en cuyo caso el
juicio ya se ve modificado por su estado afectivo. Lo que quiere enfatizar Aristóteles
es que la capacidad de juzgar es diferente de la producir imágenes (De insomniis
460b11–18), aunque es cierto que ciertas imágenes son capaces de producir errores
de juicio cuando el sujeto se encuentra en un particular estado afectivo que nubla
su intelecto.

10 Deseo expresar mi sincero agradecimiento a Néstor Cordero y a Jorge Mit-
telmann por su buena disposición y diálogo crítico. También quiero agradecer a
Ricardo Salles, director de Diánoia, y al Comité de Dirección por aceptar esta dis-
cusión.

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 10



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 233

BIBLIOGRAFÍA

Boeri, Marcelo D., 2009, “m t> �neu s¸mato
 e Ễnaim te 
w̃m� ti � yuq  (Aristó-
teles, De anima B 2. 414 a 19–20). A propósito del alcance de las interpre-
taciones funcionalistas de la psicología aristotélica y del carácter causal del
alma”, Elenchos. Rivista di studi sul pensiero antico, vol. 30, no. 1, en prensa.

—–—, 2007, “Percepción y estados afectivos en Platón”, Quaderni Urbinati di
Cultura Classica, vol. 87, no. 2, pp. 71–93.

Volpi, Franco, 2003, “Das Problem der Aisthesis bei Aristoteles”, en G. Dams-
chen, G. Enskat y A.G. Vigo (comps.) Platon und Aristoteles—sub ratione
veritatis. Festschrift für Wolfgang Wieland zum 70, Geburtstag, Vandenhoeck
und Ruprecht, Gotinga, pp. 286–303.

Welsch, Wolfgang, 1987, Aisthesis. Grundzüge und Perspektiven der Aristoteli-
schen Sinneslehre, Klett-Cotta, Stuttgart.

Recibido el 4 de septiembre de 2009; aceptado el 28 de septiembre de 2009.

Diánoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).

dianoia / d63dboe / 11


