Sobre lo aparente y lo real: respuesta
a Néstor L. Cordero y a Jorge Mittelmann

MARCELO D. BOERI
Instituto de Filosofia
Universidad de los Andes
mboeri@uandes.cl

Resumen: Esta es la réplica a las objeciones de Cordero y Mittelmann a mi
libro Apariencia y realidad en el pensamiento griego. En la respuesta principal
a Cordero muestro que, incluso en el Sofista, donde parece explotarse ma-
yormente el aspecto proposicional del conocimiento, Platon mismo sugiere
la idea del conocimiento en sentido disposicional. A las objeciones de Mittel-
mann argumento (i) que, aunque Aristoteles no usa habitualmente la palabra
“criterio”, eso no significa que carezca del concepto. En respuesta a la obje-
cidn se sugiere (ii) que, como lo indica el texto aristotélico en el que baso mi
tesis (De insomniis 460b3—4), Aristoteles no estd considerando el caso de la
percepcion de los sensibles propios, que esta libre de error o admite un error
minimo (De anima 428b18-19), sino, probablemente, el de la percepciéon en
su sentido transensorial.

Palabras clave: Platon, Aristételes, conocimiento, error

Abstract: This is the reply to Cordero’s and Mittelmann’s objections to my
book Apariencia y realidad en el pensamiento griego. In my main reply to
Cordero I show that, even in the Sophist, where the propositional aspect of
knowledge is mostly emphasized, Plato himself suggests the idea of knowl-
edge in the dispositionsal sense. I reply to Mittelmann’s objections that (i),
even though Aristotle does not use the word “criterion”, this does not mean
that he lacks the concept. In my reply to objection (ii) I suggest that, as is
pointed out by the Aristotelian text on which my thesis is based (De insom-
niis 460b3-4), Aristotle is not considering the perception of proper sensibles,
which is free of error or admits the least possible amount of error (De anima
428b18-19), but the perception in its transensorial sense.

Key words: Plato, Aristotle, knowledge, error

1. Respuesta a Néstor Luis Cordero

Habitualmente, una réplica presupone responder a algtin aspecto cri-
tico que alguien ha hecho a una interpretacién o a un argumento. En
realidad, no tengo mucho que “replicar” en ese sentido, pues no sélo el
profesor Néstor L. Cordero ha tenido la amabilidad de comentar —con
mucha generosidad en sus apreciaciones— los primeros capitulos con-
sagrados a Platdn de mi libro Apariencia y realidad en el pensamiento
griego (AR), sino que ademads sus observaciones parecen coincidir con
varias de mis sugerencias y enfoques. Eso, claro estd, no tiene nada de

Didnoia, volumen LIV, nimero 63 (noviembre 2009): pp. 223-233.



224 MARCELO D. BOERI

malo: cuando un experto en Platén como Cordero hace afirmaciones
tan positivas sobre el propio trabajo, uno incluso puede estar tentado a
creer que va por el buen camino.

Aunque en general Cordero parece coincidir con el enfoque de mi
libro (en su caso, el dedicado a Platéon), hay dos aspectos que parecen
generarle dudas: (i) lo que él llama mi “provocacién”, y (ii) lo que
considera una “abusiva presencia” del didlogo Teeteto en los capitulos
dedicados al socratismo y a Platén. En lo que sigue me centraré en estos
dos detalles con el propdsito de aclarar mi enfoque y de dar una res-
puesta a la objecién de presunta provocacién de mi parte y a la abusiva
presencia del Teeteto en mi libro (en los capitulos 3—4). Comencemos
por el punto (i) y los ingredientes de “provocaciéon” que contendria AR.
Seglin Cordero, parece que yo pretendo “debilitar, e incluso suprimir,
el tan criticado ywplopds”. Como se ve enseguida, Cordero muestra
que mi aparente intencion de eliminar la separacién esta conectada de
modo directo con su segundo reproche: (ii) haber hecho un uso abusivo
del Teeteto y un uso extremadamente restringido del Sofista que, en su
opinidn, me habria dado algunos elementos de peso para justificar mi
posicidn. Eso es asi, sugiere Cordero, porque el notable pasaje de Sofis-
ta 247e relativiza cualquier nocién de separacion en la medida en que
alli lo individual-sensible es “realmente real” (una descripcion habitual
de las Formas en Platdn: Repiiblica 490b5, 597d1-2; Fedro 247c7-e3,
249c4; Timeo 28a3-4). En efecto, en el Sofista Platén establece fuera
de toda duda que todo lo que posee el poder o capacidad de actuar o de
padecer “es o existe realmente” (247e3: évtwg sfvoa). Esta afirmacion,
llevada al dominio de la discusién epistemoldgica y, sobre todo, moral,
puede significar que los particulares sensibles pueden ser conocidos o
que los casos particulares de accién y, por ende, el bien involucrado en
ellos “son o existen realmente”.

En cierto modo, es notable lo que un texto propio puede generar en
la lectura de otro, pues de hecho nunca me propuse dsatar una polé-
mica respecto del complejisimo problema de la separacién en Platén ni
introducir un elemento “provocador” al respecto, aunque sin duda tra-
bajé con el supuesto de que la “metafisica de los dos mundos” requiere
siempre un esfuerzo por superar la lectura superficial que asume que,
de ser cierta, no hay en Platén una conexién real entre ambos domi-
nios. El hecho mismo de que Platén sugiera que hay una “presencia”
(rapoucia) de las Formas en los particulares sensibles que las ejem-
plifican (cfr. Fedon 100d; véase también Sofista 247a) habla en contra
de semejante interpretacion trivial. No obstante, aunque tuve la ten-
tacién de hacer una discusion mds o menos detallada de la nocién de

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 225

“separacién” y el modo en que eventualmente se aplicaria tal nocién
a los aspectos de teoria de la accién y ética platénica que discuto en
mi libro, preferi no hacerlo para evitar introducir dificultades mayores.
Sin embargo, no pude evitar ofrecer, al menos de una manera general,
una interpretacion de cdmo entender el problema de la separacién y, en
particular, el modo en que estaria conectada la Forma del Bien con la
accion particular y, obviamente, en especial, con la accién buena. Como
es evidente, mi intento solapado de discutir ese dificil problema no pasé
inadvertido al profesor Cordero, y su objecién me da la oportunidad de
aclarar el tema un poco mejor.

Es cierto que el pasaje del Sofista citado por Cordero me habria dado
un mejor fundamento para justificar mi posicién; pero no es menos
cierto que es ya en la Republica, uno de los didlogos en los que se plan-
tea la “metafisica de los dos mundos”, donde Platén establece con toda
claridad que, a pesar del caracter paradigmatico de las Formas y de
su caracteristica privilegiada de unidades absolutas, hay una manera
de hacer “reales” (en el sentido de hacer bajar al dominio sensible del
cambio) las Formas. Como intento mostrar en el capitulo 2 de AR, es
Platén mismo quien exige la necesidad de conocer el Bien para ser tam-
bién capaz de conocer algo bueno (c¢fr: Repuiblica 534b—c y AR, p. 63).
Esta era mi explicacién en AR (siguiendo el texto platénico) de por qué
el régimen politico adecuado podra ser realizado, en la medida de lo
posible, si hubiese algiin guardian capaz de conocer en qué sentido las
cosas bellas y justas son “buenas” (Reptiblica 506a-b, 517c, y AR, p. 80).
Aunque Platén nunca dice que uno puede alcanzar una Forma sin mas
(en cuanto a que la misma sea “realizable” en sentido estricto, como
exigia Aristoteles), si argumenta que las Formas son alcanzables en la
medida en que uno llega lo mds cerca posible a ellas (Repiiblica 472b-
d): la Forma, en efecto, no puede llevarse a la practica en los mismos
términos en que se la enuncia en el discurso (cfr: AR, pp. 80-81). Este
era mi argumento y mi sugerencia de por qué Platén parece “neutra-
lizar”, por asi decir, el problema de la separacién en su consideracién
de la relevancia de la Forma del Bien en el dominio préctico. Mi obje-
tivo era, mds que una provocacion, mostrar que es Platén mismo quien
previene respecto de la interpretacion trivial del tema de la separacion.

Para concluir la respuesta al profesor Cordero, me permito hacer una
breve explicacién respecto del “uso abusivo” del Teeteto (en particular
en los capitulos 3-4 de AR). No hay duda de que he hecho el uso que
denuncia Cordero de ese didlogo; si tuviera que explicarlo, diria que en
parte el contexto del capitulo 3 (donde discuto el problema de aparien-
cia y realidad en la epistemologia platénica) y del 4 (donde propongo

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



226 MARCELO D. BOERI

hacer una lectura “disposicional” de la epistemologia platénica) asi lo
requerian, y en parte porque, como traté de argumentar en ese con-
texto, el Teeteto es, casi como ningun otro didlogo de la produccion
platonica, un texto muy peculiar que resultaba muy titil a los fines de
lo que me proponia mostrar: en efecto, no sélo presenta una discusion
concentrada sobre el problema del saber o conocimiento (émothur),
sino que ademds ofrece algunas pistas sugerentes en direcciéon de la
interpretacion y tesis central del capitulo, esto es, que Platon estd mas
interesado en enfatizar el aspecto disposicional (o “actitudinal”) del sa-
ber que el proposicional, de modo que el estado psicolégico o animico
del agente puede ser decisivo en el continuo proceso de busqueda del
saber (cfr. AR, pp. 130 ss.). Una parte importante de mi argumento era
mostrar que, ademas de la relevancia que pueden tener los ingredien-
tes disposicionales, la ignorancia de la que habla Platén en el Teeteto (v
en otros didlogos) no es basicamente ignorancia de ciertos contenidos
cognitivos definidos (como la de quien se dice que es ignorante porque
no conoce un hecho histdrico o las operaciones matematicas basicas),
sino mas bien el estado animico de creer saber lo que en realidad no
se sabe. En esta linea argumentativa —y esto si fue una provocacion de
mi parte—, hacia el final del capitulo 4 cito dos significativos pasajes
del Sofista, el didlogo en que Platén parece explotar mayormente el
aspecto proposicional del conocimiento: en el primer pasaje del Sofista
que cito (229¢1-5), el visitante concluye que es un enorme y dificil tipo
de ignorancia creer que uno sabe, aunque en realidad no sepa (1o u1
xatetddta Tt doxelv €idévar). En el segundo pasaje, el visitante sostiene
que el alma no puede aprovechar los conocimientos que recibe hasta
que uno, luego de ser refutado, elimina las opiniones que intervienen
en el aprendizaje y se encuentra “creyendo que conoce aquellas cosas
que solamente conoce y nada més [...]. Este es el mejor y mas sabio
de los estados” (Behtiotn yolv xal cwgpoveotdtn 1@V E€ewy abtn;
Sofista 230d1-5; cfr. AR, p. 136). Es decir, incluso en un contexto en el
que Platén enfatiza el enfoque proposicional del saber, no parece estar
dispuesto a abandonar los ingredientes disposicionales.

Si esta justificacién de mi uso abusivo del Teeteto es al menos razona-
ble, ahora podria preguntarse cudl es el significado de la introduccién
del aspecto disposicional del saber en el Sofista, el didlogo en el que
Platén parece privilegiar el tratamiento proposicional del saber. Ese se-
guramente serd tema de un nuevo apartado de mi capitulo 4 de AR en
caso de que tenga oportunidad de revisar ese texto en el futuro. Si ése
efectivamente fuera el caso, estaré en deuda con Cordero por urgirme
a dar estas explicaciones.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 227

2. Respuesta a Jorge Mittelmann

En su comentario a AR, Jorge Mittelmann hace notar, correctamente
a mi juicio, mi referencia y, en cierto modo, enfatica insistencia sobre
la presencia de modos de discriminar entre dos apariencias en conflic-
to en Aristoteles. Ademas de eso, presenta dos objeciones: (i) aunque
sostengo que Aristoteles puede haber visualizado un criterio para dis-
tinguir apariencia de realidad, nunca hago explicito cudl es tal criterio
de rectitud en nuestras discriminaciones perceptivas (el reproche se re-
pite en la seccién conclusiva de su nota a mi interpretacién general de
la psicologia y de la psicologia moral aristotélicas). En segundo lugar,
Mittelmann, apoyandose en una observacién de J. Barnes, también me
objeta (ii) que no estoy autorizado a generalizar las consecuencias ano6-
malas de ciertos estados pasionales sobre las percepciones porque el
error afecta a objetos incidentales de percepcion y es respecto de ellos
que las pasiones inducen mads facilmente a error. Dado que ambos re-
proches son razonables, me parece que debo intentar responder a ellos.
La respuesta mads directa a (i) y, en cierta manera, ingenua que se me
ocurre es que, aunque es posible conjeturar la existencia de ese criterio,
no hay modo de individualizarlo con claridad toda vez que Aristételes
tampoco lo hace de modo explicito. Pero este tipo de respuesta segura-
mente no alcanza para cubrir las expectativas del profesor Mittelmann
y, probablemente, las de ninguin lector atento de esta nota, de mi libro
0, lo que es mas importante, de los textos aristotélicos. Respecto de
la objecién (ii), que es mas de fondo, ni siquiera se me ocurre ofrecer
una respuesta ingenua pues, de ser cierta, una parte importante de mi
argumento anclado en el poder desintegrador de las pasiones como
factores que irremediablemente obnubilan la correcta distincién entre
apariencia y realidad podria desmoronarse. En lo que sigue me propon-
go realizar un esfuerzo por hacer explicito el criterio que anunciaba,
aparentemente de modo enigmadtico, en mi libro (¢fr. AR, p. 230) para
responder a la objecién (i); en un segundo momento presentaré un ar-
gumento textual y otro sistemdtico-conceptual para mostrar que puede
mantenerse razonablemente la idea de que los estados emocionales o
pasionales son una fuente importante de error (si no absoluta, al me-
nos muy poderosa). En mi intento de responder a (i) y (ii) también
procuraré hacer algunas precisiones respecto de lo que Mittelmann ele-
gantemente llama mi “genealogia moral del error perceptivo” y otros
puntos de detalle, para aclarar algunos aspectos de mi interpretacion.
(i) Segun Mittelmann, mi supuesto basico es que la distincidn entre
lo aparente y lo real no es “estrechamente” epistémica; puesta en su

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



228 MARCELO D. BOERI

contexto, esa observacion significa que yo sostengo que los contextos
en los que originariamente surge la distinciéon apariencia-realidad en
Aristételes son de tipo fundamentalmente préctico, lo cual probable-
mente significa que no se trata de dominios en los cuales el aspecto
senso-perceptivo sea el decisivo. Hay un sentido en el que esa obser-
vacién es correcta y otro en la que no lo es: es correcta en la medida
en que sin duda he enfatizado con particular vigor la relevancia de la
distincién en contextos practicos, mostrando asi que la distincion no se
encuentra exclusivamente anclada del lado “epistémico-cognitivo”, por
asi decir. En efecto, como hago notar en el capitulo 5 de AR (p. 149),
Aristdteles parece haber incorporado sin discusién la tesis socrdtico-
platénica de que una cosa es “lo que parece bueno” y otra “lo que es
bueno”, desafiando de esta manera la identificacién entre “aparecer”
y “ser” propia del enfoque protagérico. Hay, por otro lado, un sentido
en que la observacidn no es correcta, porque, como he hecho notar en
ese mismo capitulo, la tesis que subyace a esa distincidn en el dominio
practico es que el procedimiento de busqueda es precedido por un mo-
mento cognitivo-perceptivo. Si esto es asi, el problema deberia ser visto
probablemente como un fendmeno en el cual el momento perceptivo-
epistémico es al menos condicién necesaria de la distinciéon apariencia-
realidad en el nivel practico, ya que el modo en el que un humano se
relaciona con el mundo es, al menos en un primer momento, por via
senso-perceptiva. En este punto de detalle Aristoteles parece seguir a
Platén o inspirarse en él.!

L Cfr. Platén, Teeteto 186b—c y Aristdteles, Analiticos posteriores 100a3-b5, donde
enfatiza no sélo que la sensacién (oicdnoic) es condicién necesaria de procesos y
estados cognitivos como memoria, experiencia, arte y ciencia, sino también que la
sensacion, mediante la induccién (Enaywyf), “produce el universal” (10 xoddhou
gumotel; 100b5). Véase también 99b35, donde la sensacién es definida como “una
facultad connatural o innata capaz de discriminar o distinguir”, y De sensu 447b25—
26. Para la discusion platdnica del sensismo epistemolégico cfr: Teeteto 152b—c; la
posicién sensista (que identifica conocimiento con sensacion y que procede median-
te la identificacion de “ser” y “aparecer”) tendria, en opinién de Platén, la negativa
consecuencia de un relativismo moral y politico que anularia el criterio para dis-
tinguir lo que es justo de lo que no lo es (para una discusiéon pormenorizada de
este tema me permito remitir a Boeri 2007). En su interpretacion de la tesis pro-
tagorica del homo mensura, Platdn sostiene que para los protagoricos ese “criterio”
es un principio de determinacién que cada uno tiene en si mismo (16 xpttiiplov €v
abT®; cfr: Teeteto 178b6; véase también 178c1), aunque Platén prefiere argumentar
a favor de la tesis de que un criterio mas confiable (y menos subjetivamente psico-
16gico) es la experiencia, el conocimiento y el argumento (c¢fr: Reptiblica 582a; en
Leyes 767b aparece xpitfipia, pero alli no tiene valor epistemoldgico, sino judicial).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 229

Por otra parte, es cierto que en Aristoteles no es habitual la palabra
“criterio” (xpitfiptov), aunque el hecho de que no tenga la palabra o,
mads precisamente, que no la use de modo habitual, no significa que
carezca del concepto.? Es mds, aunque no habla normalmente de “cri-
terio de verdad” (tedrico o practico), dice con cierta frecuencia que la
senso-percepcion es un “criterio” o posee una capacidad de discrimi-
nar.® Pero hay otro detalle relevante que hay que tener en cuenta en la
busqueda de este “misterioso” criterio que propongo en AR: si lo que
he estado sugiriendo hasta el momento es plausible, uno tendria que
sospechar que ese “criterio” que Aristoteles habria visualizado para dis-
tinguir apariencia de realidad no es mds que la ofcUnoic (racionalizada
en el plano senso-perceptivo) y una ofcirnoig transensorial en el domi-
nio practico. Eso es, precisamente, lo que argumenté en AR (p. 250) al
discutir el problema de la gavtacioa racional o deliberativa que, como
toda gavtacia, en algiin momento debe haber sido ofcUnoic, aunque no
sensacion en el sentido de la pura sensibilidad, sino en el que tiene la
palabra en el pasaje de Politica 1253a16-18: como “captacién” de cier-
tas nociones practicas (bueno, malo, justo, injusto) que luego, cuando
esa percepcion no esta presente, podremos representarnos de modo de
ser capaces de planear nuestra vida practica. Asi, pues, si se extiende
la analogia, podria conjeturarse que tal como el sentido (“sensible”)
es capaz de distinguir tipos de cualidades sensibles, el sentido (“tran-
sensorial”) debe ser capaz de distinguir tipos de conceptos evaluativos,
una distincidn relevante al momento de discriminar el bien aparente del
bien real.* La posibilidad de hacer una extensién de la senso-percepcién
al dominio practico ya esta sugerida por el mismo Aristételes no sélo en
el pasaje de la Politica recién citado, sino también en Etica nicomdquea,
cuando de manera casi explicita sugiere que la oicUnoic, que es capaz
de percibir nociones evaluativas, no es un conocimiento sensible, sino
intelectual (cfr. EN 1142a25-30, y en especial 1143b5, donde ofcinotc

2 En realidad, Aristételes usa al menos una vez la palabra “criterio” (cfr. Me-
tafisica 1063a3), aunque alli no lo hace en el sentido fuerte de “criterio” (presu-
miblemente de verdad), sino como atributo de “érgano sensorio, que discierne o
discrimina”.

3 Cfr. de nuevo Analiticos posteriores 99b35 y De anima 422a21 (donde la vista
discierne); 424a5 (la sensacion discierne los sensibles); 425b21 (donde sostiene
que “discernimos mediante la vista no sé6lo la oscuridad sino también la luz”);
426b9-10 (donde cada sentido discierne las diferencias sensibles), et passim.

*Para una discusién relevante de oiodnoiwc en su sentido “transensorial”, véase
Volpi 2003, pp. 294-300. La audaz idea de ampliar la aplicacién de la olodnoiwc al
dominio practico es original de Welsch 1987, a quien Volpi sigue.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



230 MARCELO D. BOERI

practicamente se identifica con voic (to0twv oDy €yewv Oel ofovnory
abtn & €otl voiic).> Si esto es asi, no es tan claro que quede “indecisa”,
como cree Mittelmann, mi formulacion respecto de si las apariencias
contrapuestas entre las que el agente discrimina pertenecen al ambito
moral o al de lo que él llama la mera oicdnoic.

(i) La segunda objecién de Mittelmann se concentra en el poder,
excesivo en su opinién, que atribuyo a los estados emocionales como
factores que causan engafio a nuestras senso-percepciones. Cuando yo
afirmo que “cuando somos afectados por nuestras pasiones o estados
afectivo-emocionales somos facilmente engaflados en lo que respecta
a nuestras senso-percepciones” (AR, pp. 232-233), Mittelmann parece
sugerir que no a todas. En efecto, si la experiencia perceptiva de los sen-
sibles propios no es particularmente vulnerable a los influjos emotivo-
pasionales, no parece correcto sostener, como hago yo, que cuando nos
encontramos en estados pasionales somos facilmente engafiados en lo
que respecta a nuestras senso-percepciones. Touché, es una buena ob-
jecion: uno podria estar en un estado de enojo severo, por ejemplo,
pero seguir viendo lo que es visible u oyendo lo que es audible, sin que
esa experiencia perceptiva constituya un error o engafio, y mostrar asi
que no es cierto que un estado emocional tenga un poder causal que
induzca a engafio en el plano perceptivo.

Se me ocurre, sin embargo, ensayar la siguiente respuesta: si mi én-
fasis en subrayar la extensién transensorial de la nocién de ofcinoig
operada por el mismo Aristételes es apropiado, creo que hay una ma-
nera muy razonable de evadir la objecion. Las emociones o pasiones
(mddn) son un ejemplo favorito de Aristételes de estado animico. En
efecto, constituyen el ejemplo perfecto para mostrar que, aunque el
alma no es un cuerpo, no se da si no es a través del cuerpo (De ani-
ma 414a19-20),% razén por la cual se explica el cardcter “anfibio” de
los estados afectivos o emocionales y de su caracterizacién como A6yot
gvuhot (De anima 403a25). Ahora bien, las emociones o estados afec-
tivos, segun Aristdteles, no solo afectan el juicio, sino que, segiin sea
el juicio o la propia creencia del sujeto, asi serd también su estado
emocional (discuto esta tesis aristotélica en AR, pp. 256-262). Si la

® Naturalmente, Aristételes no quiere decir que la sensacién y el intelecto sean
exactamente lo mismo, sino que lo que los hace semejantes es el hecho de que
ambas facultades cognitivas captan lo que captan de modo directo, sin que haya
mediacion. El pasaje citado, sin embargo, puede plantear la posibilidad de que
ambas facultades sean capaces de captar nociones evaluativas.

® Para este importantisimo, en mi opinién, dictum de la psicologia aristotélica
me permito enviar a Boeri 2009.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 231

objecion (if) de Mittelmann es plausible, yo deberia debilitar mi afir-
macién y reformularla diciendo “cuando somos afectados por nuestras
pasiones o estados afectivo-emocionales somos facilmente engafiados
en lo que respecta a ciertas senso-percepciones”. El problema es que lo
que dice Aristdteles en De insomniis 460b3—4 (que es el texto en que
se basaba mi afirmacién) es que “cuando nos encontramos sumidos en
estados emocionales (¢v toic nddeowy viec) somos facilmente engafia-
dos en relacién con nuestras senso-percepciones” (nepi tag aicvroeL),
no que lo somos en relacién con ciertas senso-percepciones o en ciertos
casos de percepcién. Esto me hace pensar que, tal vez, Aristételes no
estd contemplando aqui el caso de la senso-percepcion de los sensibles
propios, que estan libres de error o implican un error minimo (De ani-
ma 428b18-19), sino, probablemente, el de la senso-percepcién en su
sentido transensorial. El estado emocional de miedo, por ejemplo, se
produce porque el sujeto cree que lo que se aproxima es malo para él
(ésta es la etiologia de los estados afectivo-emocionales segiin Retdri-
ca II; discuto el punto en AR, capitulo 7), de donde parece seguirse que
“percibe” algo como temible, aunque no lo sea (eso debe significar que
“somos engafiados en nuestras senso-percepciones”). Pero esa percep-
cién ya lo es de un item evaluativo, razén por la cual esa ofonoic no
puede ser puramente sensible. Si este argumento es razonable, no seria
extraflo que Aristételes piense que las senso-percepciones vinculadas a
estados emocionales como el miedo o el amor (los ejemplos dados en
De insomniis 460b5; cito el pasaje en AR, p. 233) tengan la capacidad
de percibir algtn tipo de ingrediente evaluativo (como la percepcion
de lo malo de la que habla Aristételes en el pasaje de la Politica antes
citado).

Aristdteles sefiala que cuanto mds “emocionada” (éunadéotepoc;
460b7-8) se encuentre la persona, una semejanza tanto menor se re-
querird.” De lo cual infiere que también en los estados de iracundia o en
todos los estados que involucren deseos apetitivos (debe estar pensan-
do en los deseos sexuales, de comida o de bebida) todas las personas
se vuelven mds propensas a cometer un error (ebandtntot). Por otra
parte, a partir de esta afirmacién uno podria pensar que Aristételes
estd tomando casi como sinénimos ofcdnoic y nédoc,® y que en el caso

7 Se refiere al hecho de que cualquier cosa parecida al miedo inspira algo temible
al miedoso, quien ve enemigos por todas partes, o la semejanza al objeto de amor
inclina al enamorado a ver a lo que es objeto de su amor en cualquiera (De insomniis
460b6-7).

8 En cuyo caso aqui oic9noic no podria entenderse en su sentido transensorial,
como he sugerido recién, pues serfa muy comprometido entender néddoc en ese

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



232 MARCELO D. BOERI

de nddoc su significado oscila entre “estado emocional” (ira, miedo,
amor, apetitos) y el significado mds general de “estado afectivo”.? Pero
si esto es asi, cuando Aristételes dice que si nos encontramos sumidos
en estados emocionales somos facilmente engafiados en relacién con
nuestras oiocUfjoelc no puede estar pensando en la experiencia de los
sensibles propios, como argumenta Mittelmann, que no son igualmente
vulnerables a la influencia disociadora de los estados emotivo-afectivos
intensos (como argumenta Aristételes en De anima 429a4-8 —citado
en AR, p. 261, n. 14—, un nddoc¢ puede ser la causa de que “se nuble”
el intelecto).

Aunque todavia tengo ciertas dudas sobre una de mis respuestas a la
objecién (ii), esto es, que en el pasaje de De insomniis aicUnolg tenga
valor transensorial, creo que he dado razones para poner en duda que
en el texto en cuestion Aristdteles esté pensando en los sensibles pro-
pios y en la situacién de invulnerabilidad en que éstos se encontrarian
respecto del influjo de los estados afectivo-emocionales. Es probable
que mi objetor no esté completamente satisfecho con mi respuesta; se-
guramente lo mas sensato es seguir pensando el tema. Pero la discusién
dialégica que he mantenido con Jorge Mittelmann en este texto (y en
conversaciones personales durante los tltimos tres afios) me ha permi-
tido reparar en esos dos detalles que, tal vez, no estaban del todo claros
en mi libro.!°

sentido, ademas del hecho que no hay evidencia textual para pensar que pueda
tener algun significado evaluativo, como si la hay para oicnotc.

°Esto explica que ponga el ejemplo de los que tienen fiebre, a quienes se les
aparecen animales que caminan por las paredes; hay casos, observa Aristdteles, en
los que, a pesar de que el estado afectivo de enfermedad es muy intenso, al sujeto
no le pasa inadvertido que es falso el estado de cosas producido por sus alucinacio-
nes. Pero si el estado de enfermedad (nddoc) es més grave, el enfermo incluso hace
movimientos que se ajustan a los supuestos animales que cree ver, en cuyo caso el
juicio ya se ve modificado por su estado afectivo. Lo que quiere enfatizar Aristételes
es que la capacidad de juzgar es diferente de la producir imdgenes (De insomniis
460b11-18), aunque es cierto que ciertas imagenes son capaces de producir errores
de juicio cuando el sujeto se encuentra en un particular estado afectivo que nubla
su intelecto.

10 Deseo expresar mi sincero agradecimiento a Néstor Cordero y a Jorge Mit-
telmann por su buena disposicién y didlogo critico. También quiero agradecer a
Ricardo Salles, director de Didnoia, y al Comité de Direccidon por aceptar esta dis-
cusion.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



SOBRE LO APARENTE Y LO REAL 233

BIBLIOGRAFIA

Boeri, Marcelo D., 2009, “uft’ dveu oduatoc €ivoruhte cdud w i Puyr (Aristd-
teles, De anima B 2. 414 a 19-20). A prop6sito del alcance de las interpre-
taciones funcionalistas de la psicologia aristotélica y del cardcter causal del
alma”, Elenchos. Rivista di studi sul pensiero antico, vol. 30, no. 1, en prensa.

, 2007, “Percepcion y estados afectivos en Platon”, Quaderni Urbinati di
Cultura Classica, vol. 87, no. 2, pp. 71-93.

Volpi, Franco, 2003, “Das Problem der Aisthesis bei Aristoteles”, en G. Dams-
chen, G. Enskat y A.G. Vigo (comps.) Platon und Aristoteles—sub ratione
veritatis. Festschrift fiir Wolfgang Wieland zum 70, Geburtstag, Vandenhoeck
und Ruprecht, Gotinga, pp. 286-303.

Welsch, Wolfgang, 1987, Aisthesis. Grundziige und Perspektiven der Aristoteli-
schen Sinneslehre, Klett-Cotta, Stuttgart.

Recibido el 4 de septiembre de 2009; aceptado el 28 de septiembre de 2009.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



