Comentario a la Parte | de Apariencia
y realidad en el pensamiento griego,
de Marcelo Boeri

NESTOR Lulis CORDERO
Universidad de Rennes 1
cordero@univ-rennes1.fr

Resumen: Las nociones de “apariencia” y “realidad” que forman parte del
titulo del trabajo de Boeri son el recurso que permite al autor hacer una ver-
dadera radiografia de esa manera de pensar a la que abusivamente llamamos
“filosofia griega”, que sabe que vivimos en un mundo que podria ser mejor,
lo cual supone que toda persona que quiere que “le vaya bien” en la vida
debe aspirar a ciertos ideales. Esta perspectiva eminentemente ética preside
la seccidén consagrada al socratismo y a Platon. Y, quizé sin que el autor se lo
haya propuesto, se deduce de su andlisis la necesidad de debilitar, e incluso
suprimir, la tan comentada “separacién” (khoérismds) entre lo inteligible y lo
sensible, entre epistéme y aisthesis. Un andlisis mds detallado del Sofista de
Platén habria podido enriquecer su tesis.

Palabras clave: ideales, ética, separacion (khorismds), el Sofista de Platon

Abstract: The concepts of “appearance” and “reality” (in the title of the book)
is a safe-conduct permitting the author to carry out a true X-ray analysis of a
thought —that we commonly call “Greek philosophy”— which acknowledges
that we live in a world that could be better, which assumes that anyone who
wants to improve his life must aspire to certain ideals. This eminently ethical
perspective appears in the section about Socratism and Plato. And perhaps
unwillingly the author states the necessity to weaken, and even suppress,
the so commented “separation” (khdrismds) between the intelligible and the
sensible word, between epistéme and aisthesis. A detailed analysis of Plato’s
Sophist would enrich Boeri’s thesis.

Key words: ideals, ethics, separation (khorismoés), Plato’s Sophist

Marcelo Boeri enriquece los estudios clasicos con un trabajo ejemplar,
paradigmatico, ya que rara vez se encuentran reunidos en una sola obra
los tres pilares que confieren solidez definitiva a un ensayo sobre el
pensamiento griego: erudicion, originalidad y, a mi entender, provoca-
cién. A la erudicion —como se debe— no se la ve, pero se la respira
en cada péarrafo. La originalidad se deduce ya del extenso subtitulo,
como si Boeri quisiera alertar al lector, ya desde la caratula del libro,
que no se imagine que va a encontrar en las espesas trescientas y pico
de paginas un ensayo mds sobre, justamente, “apariencia y realidad”.
Ambas nociones las utiliza Boeri como un trampolin que le permite

Didnoia, volumen LIV, nimero 63 (noviembre 2009): pp. 205-208.



206 NESTOR LUIS CORDERO

sumergirse directamente en una verdadera radiografia de una manera
de pensar —eso que abusivamente llamamos “filosofia griega”— que
sabe que vivimos en un mundo —éaparente?— que podria ser mejor, lo
cual supone que hay algo mejor —¢“real”?— a lo cual debe aspirar todo
aquel que quiere que “le vaya bien” en la vida (traduccién sutilisima del
clasico eu prdttein). {Y la provocacion? Este humilde lector no preten-
de comprometer al respetable autor, pero de la seccién del ensayo que
tendré el placer de comentar brevemente, consagrada al socratismo y a
Platén, se deduce que Boeri quisiera debilitar, e incluso suprimir, el tan
criticado khorismds, lo cual —a mi parecer— si es una provocacion, es
mas que saludable.

La seccién del libro consagrada al socratismo y a Platén esta estruc-
turada, e incluso determinada, por el tratamiento de la cuestion del
conocimiento. Boeri, sutil conocedor del Teeteto (y magnifico traductor:
la suya es sin lugar a dudas la mejor traduccion de la obra, y no sélo al
espafiol),! encuentra en este didlogo, que estd abusivamente presente
en esta seccién, una clave interpretativa —al menos, asi lo percibe el
lector— que le permite llegar al centro de la cuestién: tanto Sdcrates
como Platén quisieron explicarse en qué consiste conocer, lo cual los
llevé a interrogarse sobre el “contenido” del conocimiento. ¢éLo que se
percibe? ¢{Lo que se piensa? (Lo que se percibe y, ergo, se piensa? (Lo
que se piensa y que, quiza, se origina en lo que se percibe?

El Teeteto, en este sentido, es un didlogo ideal, ya que retine (a) un
analisis lucido del fenomenismo de Protdgoras —que el Socrates pla-
ténico describe en algunos pasajes sin ocultar su admiracion—; (b) un
regreso al Sécrates aporético que Platén asume como propio, ya que el
problema central del didlogo queda sin respuesta ({qué es la epistémé?
Vaya uno a saber...);? y (c) un deseo de volver a las Formas, ausentes
en el didlogo, pero “rejuvenecidas”, deseo que se hara efectivo en el
Sofista.

Hicimos ya alusion al extenso subtitulo del trabajo de Boeri. A nues-
tro juicio, si hay un término que privilegiar en este grupo, éste es el de
“ética”. En efecto: bajo la mascara de “apariencia y realidad”, Boeri nos
ofrece un apasionante ensayo de “ética del conocimiento”, al menos en
la seccién que nos ocupa. El estudio de los criterios socraticos para dis-
tinguir entre el bien real y el bien aparente conduce a Boeri (después de
un minucioso analisis de la cuestion del caracter involuntario del error)

! Platén, Teeteto, introduccién, traduccién y notas M. Boeri, Buenos Aires, Losa-
da, 2006.

2“No creer saber lo que en realidad no sabemos (Teet. 210c3-4) [...], sugiero,
es lo que Platén entiende por ‘conocimiento’ en el Teet.” (Boeri, op. cit., p. 138).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



COMENTARIO A LA PARTE I DE APARIENCIA Y REALIDAD 207

al tema que profundizara luego en Platén, y que es quiza el rasgo mas
original de su andlisis: el estudio del estado de animo y de la disposicién
del cardcter del agente cognoscente; sélo quienes tienen estabilidad y
tranquilidad de &nimo sabran que lo aparentemente bueno puede no
coincidir con lo bueno.

Siguiendo una linea coherente, el capitulo consagrado a Platén co-
mienza con el estudio de la relacién entre la Idea del Bien y la distin-
cién que hay entre apariencia y realidad, especialmente en el caso de
la justicia. Fiel al privilegio que otorga al planteamiento ético, Boeri
deduce que, en este ambito, Platén no es ni consecuencialista (suerte
de utilitarista) ni deontologista, y concluye que mas importante que el
conocimiento de la Forma que se va a seguir es el caracter de quien es
capaz de aplicarla con inteligencia. Va de suyo que Boeri es consciente
del aparente circulo vicioso en que podria caerse, ya que para aplicar
con inteligencia la Forma, hay que conocerla. Pero el circulo vicioso no
es tal, ya que la captaciéon de la Forma depende ya de la “disposicion”
animica del agente, lo cual constituye la originalidad del enfoque de
Boeri.

En efecto, a medida que se avanza en la lectura de esta seccion, el
lector comprende que cada uno de los capitulos que la integran aportan
materiales que permitiran construir el sélido edificio que Boeri llama
precisamente “un enfoque disposicional de la epistemologia platénica”.
Se trata de “la transformacién del alma individual en un estado disposi-
cional, condicién (héxis) que permite a la persona tomar distancia de si
misma y examinar su propio estado de creencia respecto de lo que cree
tener conocimiento” (p. 118). No tememos a equivocarnos si afirmamos
que este punto central de la posiciéon de Boeri, asi como las etapas pre-
cedentes, confieren al conocimiento (o al “saber”: epistémé) un papel
activo (acabamos de mencionar la nocién de “transformacion”), lo cual
supone en mas de una ocasién la colaboracién entre epistémé y aisthé-
sis, pareja contrastada especialmente en la Republica, pero reunida en
funcién de un fin comun en otros didlogos, especialmente en el Teeteto.

Si esto es asi, el Uinico reproche que nos atreveriamos a hacer al
monumental trabajo de Boeri es su uso restringido del didlogo que,
curiosamente, le hubiese ofrecido elementos de peso para justificar su
posicion: el Sofista. En efecto, ya sefialamos que incluso en una lectura
superficial de Apariencia y realidad se percibe la relativizacion —sin
llegar por ello a la negacién— de la cldsica nocién de khdrismds, que
ocupa un lugar de preferencia en lecturas superficiales de Platén. Y
bien: la frase del Sofista que otorga realidad real (dntds einai) a todo
aquello que sea susceptible de actuar o de padecer (247e) relativiza

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



208 NESTOR LUIS CORDERO

toda posible “separacion”: lo individual-sensible es realmente real, ya
que no sdlo acttia o padece, sino que, ademas, al ser copia de un mo-
delo, fue objeto de una elaboracién, mientras que el modelo es, a su
vez, realmente real porque actué como agente en esta elaboracién, v,
al ser conocido (pseudoinnovacion del Sofista, ya que las Formas desde
siempre fueron “conocidas”: participio pasivo del verbo “conocer”), el
modelo pathein.

En esta versién rejuvenecida de las Formas (que ahora adquieren
la actividad —dynamis— que las libera de la anterior solemnidad es-
tatica), tanto ellas como lo individual-sensible existen realmente, y la
Unica diferencia entre ambos universos reside en el caracter auténomo
(v ya no “verdadero”, ya que la verdad va a alojarse en el ldgos) de las
primeras, y en el estatus “dependiente” que caracteriza a sus copias.

Y, en lo que se refiere al conocimiento como proceso, la Forma del Ser
(idéa tou ontos, 254a) postulada en el Sofista confiere existencia tanto
al objeto cognoscible (que debe estar en reposo) como al sujeto cog-
noscente (que lleva a cabo una actividad). La Forma del Ser, en cuanto
“tercera realidad”, no se confunde ni con el reposo ni con el movimien-
to, y solo este fundamento (ahora) ontoldgico del cardcter dindmico
del alma del sujeto que conoce confirma el desideratum tantas veces
expresado por Boeri: “para modificar nuestras creencias mediante un
argumento, también necesitamos transformar nuestra propia disposi-
cién animica” (p. 138).

La seccién de Apariencia y realidad consagrada a Socrates y a Platén
concluye con una referencia al pasaje del Teeteto en el que se hace alu-
sion, a propdsito de Tales, al caracter “tonto y absurdo” del filésofo que
vive entre dos mundos, imagen que se invierte cuando se trata de dar
explicaciones argumentadas; en ese caso, “las personas que experimen-
tan perplejidad son aquellas que antes se estaban riendo del filésofo”
(p. 140). Y Boeri concluye: “Platén, claramente en mi opinidn, parece
estar disputando que cualquier persona, en algin momento de su vida,
tendra que enfrentar los asuntos aparentemente propios del filésofo”
(pp. 140-141). En una obra anterior de Platon, el Parménides, el pro-
tagonista del didlogo (que no es otro que el Platén adulto que, bajo la
apariencia de Parménides, aconseja al Platén joven, representado por
Sécrates) se habia adelantado ya al diagndstico de Boeri cuando habia
aconsejado a SOcrates que, para llegar a ser un verdadero filésofo, debia
dedicarse a esos ejercicios que la gente llama “charlataneria” (135d).

Recibido el 31 de julio de 2009; aceptado el 8 de septiembre de 2009.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



