Reflexiones en torno a algunas reacciones

ANDRE LAKS

UFR de Philosophie et sociologie
Centre Léon Robin (UMR 8061)
Université de Paris-Sorbonne
andre.laks@paris-sorbonne.fr

Resumen: Respuesta del autor a unas preguntas y criticas en torno a su libro
La filosofia politica de Platon a la luz de las Leyes.
Palabras clave: Platon, Republica, Leyes, posibilidad

Abstract: Author’s answer to some questions and criticisms of his book La
filosofia politica de Platén a la luz de las Leyes.
Key words: Plato, Republic, Laws, possibility

Doy las gracias a Paulette Dieterlen y a José Molina por la presentacion
que hicieron de mi libro y por sus observaciones y criticas. También
agradezco a Ulrike Bruchmiiller la manera frontal en que cuestioné mi
lectura, basdndose en lo que ella considera hechos bien establecidos
en la investigacién sobre Platén. Last but not least, Nicole Ooms, quien
ha hecho posible este libro, al traducir la presente respuesta también
me hizo una observacién importante que me llev6 a ver mejor las im-
plicaciones de una expresion dificil en un pasaje crucial de las Leyes
(875d3).

José Molina lamenta que, en la antologia de textos que acompaiia el
estudio, no figure el pasaje del libro VII de las Leyes donde el Extranjero
de Atenas equipara la constitucion de la ciudad de las Leyes y la vida
que en ella se vive a “la mas verdadera de todas las tragedias” (817a-
d), una identificacién que resulta sorprendente cuando recordamos la
rotunda condena de la tragedia que aparece en Republica X. Durante
la sesién de presentacién del libro en el Instituto de Investigaciones
Filoséficas,! dije, a manera de respuesta, que la omisién de este pasaje
tenia la ventaja de invitar al lector a consultar directamente las Leyes.
Pero era, claro estd, una suerte de pirueta. Sin lugar a dudas, el pasaje
debid haber figurado en el libro a pesar de que, a la hora de redactarlo,
no hubiese pensado aun con claridad en lo que dicho pasaje implica-
ba realmente. De ahi que, como lo ha notado muy bien J. Molina, el
pasaje no desempeiie sino un papel marginal en mi exposicién. Claro
que el problema consiste en saber cuél es el valor que se le ha de dar al

! Aula José Gaos, 21 de enero de 2009.

Didnoia, volumen LIV, nimero 63 (noviembre 2009): pp. 197-204.



198 ANDRE LAKS

término “tragedia” para que la identificacién entre ambas pueda cobrar
sentido. Desde aquel entonces he procurado dar respuesta a la pregun-
ta, desarrollando la idea de que el pasaje no sdlo permite, sino que
también exige, una doble lectura, ya sea optimista, ya sea pesimista,
segun se considere la ley (nomos), de la cual dice Platén que “lleva a
su término” la tragedia constitucional, bajo el aspecto de su contenido
o bien de su forma.? También ha de existir una relacién, que seria me-
nester explorar mds adelante, entre esta dualidad y las dos referencias
a la “marioneta” humana que se hacen en el libro I, 644d-645b y en el
libro VII, 803c, las cuales también pueden ser calificadas de “optimista”
y de “pesimista”, respectivamente.® Esto me lleva a la pregunta de Pau-
lette Dieterlen en torno al modo en que se ha de concebir el “cambio” de
la marioneta meramente humana, jaloneada en direcciones opuestas,
en una marioneta “divina” capaz de promulgar leyes (pp. 170-171). La
respuesta correcta es, sin duda alguna, la que ella misma sugiere con
respecto a la cuestién de saber “cudl es la motivacién necesaria para
que los ciudadanos acepten y se comporten en un sistema de pream-
bulos y leyes” (p. 169): todo depende de la educacidn, la cual reduce
la distancia entre las emociones (pathe) y las normas. No obstante eso,
en la ciudad de las Leyes, la mejor educacién no garantiza el que la
simple “marioneta” se transforme en un legislador en el sentido cabal
del término, si por legislador hemos de entender alguien dotado de
poder. La gran leccidn de las Leyes, en efecto, es que el poder también
ha de dividirse, so pena de corromperse, y ha de permanecer bajo el
control de la ley y de los guardianes de la ley. Con todo, es menester
reconocer que Platén no proporciona muchos detalles sobre la manera
en que este control puede efectuarse ni tampoco sobre las instancias de
control que tendrian que imponerlo.

En las Leyes, la reflexiéon que versa sobre la ley es indisociable de
la que versa sobre el predmbulo, el cual, como lo subraya Platén y yo
mismo después de él, constituye la gran innovacion de su legislacion.

2E] articulo serd publicado en las actas del coloquio de Cerisy-la-Salle orga-
nizado en julio de 2009 alrededor de la obra de Jean Bollack (“La lectura insis-
tente”). Una version en inglés también saldra en Cambridge University Press, en
un volumen colectivo consagrado a las Leyes, bajo la coordinacién de Christopher
Bobonich.

3 Para un episodio, desde este punto de vista interesante, de la historia de la
recepcién de la comparacion con la marioneta en Marsilio Ficino, véase A. Laks,
“Marionnette ou miracle? Une note sur l'interprétation ficinienne d’un passage des
Lois de Platon (I, 644c1-645c8)”, en L. Boulegue y C. Levy (comps), Hédonismes.
Penser et dire le plaisir dans UAntiquité et a la Renaissance, Presses Universitaires du
Septentrion, 2007, pp. 255-260.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



REFLEXIONES EN TORNO A ALGUNAS REACCIONES 199

P Dieterlen plantea la pregunta de saber si la sucesidon preambulo/ley,
donde me parecié reconocer uno de los principios de composiciéon del
conjunto de la obra, corresponde o no a un orden genético (los pream-
bulos aparecerian antes de los magistrados y de las leyes), o sea si lo
que ella llama los “elementos morales” contenidos en los preambulos
coexisten con las “normas” incorporadas a las leyes. La segunda res-
puesta me parece mas atinada que la primera, con la salvedad de que
la ley, para Platéon, no puede reducirse a una norma, ya que contiene
un ingrediente de constrefiimiento y hasta de violencia que los pream-
bulos, si no han de suprimir, al menos han de reducir, en la medida de
lo posible, recurriendo a la persuasién. La norma se ubica entonces en
ambos lados: del lado del preambulo y del lado de la ley, y virtualmente
mas del lado de aquél —cuando adopta una forma didactica— que de
ésta, cuya forma es siempre punitiva. Esta diferencia es lo que expli-
ca que, en la composicién misma de la obra, la ley aparezca siempre
“después”, como un ultimo recurso. Pero, filoséficamente hablando, es
evidentemente contemporanea del preambulo: asi, la oposicién entre
preambulo y ley refleja, a su nivel, la dualidad misma de la marioneta
humana.

U. Bruchmiiller comienza sus consideraciones con una frase aparen-
temente descriptiva, una descripcién que también refleja el subtitulo de
su intervencion: “En su libro La filosofia politica de Platén a la luz de las
Leyes, André Laks intenta reconstruir a partir de las Leyes una historia
del desarrollo de la filosofia politica de Platén.” Ahora bien, al hablar
de la “distancia que toman las Leyes con respecto a la Republica”, he
escrito algo distinto si no es que contrario del todo:

Sin embargo, dicho distanciamiento no significa que Platén, en un mo-
mento dado, haya renunciado a la ciudad de la Reptiblica para sustituirla
con la de las Leyes. En realidad, la relacién entre ambas obras es de una
complejidad extrema, y seria mas exacto decir que la filosofia politica de
Platon se ubica en la articulacién de una y otra obra. (p. 21)

Y lo que he intentado es traducir esta relacion compleja en los términos
mads simples posibles, en el marco de una obra que, en conformidad con
la vocacién de la serie en la cual fue publicada, pretendia ser didactica.
Es verdad que la atencién que he otorgado a los problemas planteados
por los filosofemas politicos de Platén, problemas no sélo de gran im-
portancia, sino a veces hasta de cierta actualidad, tiene muy poco que
ver con el dogmatismo de una lectura que dependa del modelo ela-
borado por la escuela de Tubinga, cuyo principal credo es que Platén,

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



200 ANDRE LAKS

al controlar de manera magistral y en todo momento el conjunto de
sus afirmaciones, no hubiera producido nunca enunciados ni articula-
do posturas que no fueran compatibles entre si.* Y claro, esté por verse
lo que se ha de entender por “compatibilidad”. Yo mismo he sostenido
en otros lugares y desde hace mucho tiempo que, si se ha de tomar
en serio lo que dice Platén de la “posibilidad” de la ciudad justa en la
Reptiblica, se podria llegar a afirmar que, desde cierto punto de vista, el
proyecto de las Leyes se deriva de la Reptiblica.> Al mismo tiempo, he
insistido en que la compatibilidad podia muy bien ser el resultado de
una construccién a posteriori, tal como a menudo sucede con los auto-
res (con los grandes antes que con los pequefios, pero en estos ultimos
también) que vuelven a leer y luego integran lo que dijeron antafio a lo
que llega a conformar una vision mas amplia en la cual lo dicho antes
llega a ser una parte necesariamente modificada.®

Sea lo que fuese de estas posibles interpretaciones (naturalmente,
irreducibles la una a la otra, pero que no tienen por qué verse descar-
tadas a la ligera), una respuesta adecuada a la pregunta de si la ciudad
justa es posible pide un analisis detallado de cuatro pasajes clave: Re-
publica V, 473a-b; Leyes IV, 711c5-712a7; Leyes IV, 739 b8—e4, vy Leyes
IX, 875a—-d.” Me limitaré aqui a recordar algunos de los problemas que
plantea el uso del término “posible” tanto en Platén como en el uso
que hacemos de la palabra a la hora de aplicarla a Platén. Como lo
he subrayado en A la luz de las Leyes, se puede o, mas bien, se ha de
distinguir entre un sentido fuerte del término “posibilidad”, que es el
sentido usual (conceptualizado de la manera mds clara por Kant: nada
distingue un objeto real de su concepto posible, de no ser su existen-
cia misma o “posicién”), y un sentido “débil”, un tanto extrafio para
nosotros pero que de hecho es el que opera en Platén (lo posible como
“mayor aproximacion”, Republica 473a). Hubiera querido que las pagi-
nas 104 a 108 del libro, donde desarrollo un analisis matizado de las
consecuencias de dicha distincién sobre la lectura de la Reptiblica y de

*He sugerido en otros lugares que el anonimato platénico favorece la ilusién de
omnipotencia del autor (véase Laks, “ ‘Qu’importe qui parle’. Sur 'anonymat plato-
nicien et ses antécédents”, en C. Calame y R. Chartier (comps.), Identités d’auteur
dans UAntiquité et la tradition européenne, Jérome Millon, Grenoble, 2004, pp. 99—
117).

> Cfr. infray n. 8.

6 Para una critica inteligente y constructiva de mis posiciones, véase la seccién
“Dieux, héros, philosophes” del articulo de E Lisi titulado “Héros, dieux et philo-
sophes”, Revue des Etudes Anciennes, vol. 106, 2004, pp. 5-22.

7 También se debe tener en cuenta 853c4-7, citado al final de mi texto.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



REFLEXIONES EN TORNO A ALGUNAS REACCIONES 201

las Leyes hubiesen sido tomadas en cuenta.® Con las precauciones que
dictan las complicaciones y sutilezas del texto platénico —y a pesar de
ellas—, la tesis oficial de la Repiiblica es que tanto la ciudad justa como
el filésofo-rey son posibles. Y ello se encuentra subrayado de manera
enfatica. Lo menos que se puede decir es que no sucede lo mismo en
las Leyes.

En IX, 875a, tras insistir en la dificultad extrema que supone el ad-
quirir el conocimiento del arte politico, el Extranjero de Atenas dice:

En segundo lugar, [...] aunque uno comprendiera suficientemente en su
arte el conocer que esto es asi por naturaleza, si después llega a asumir el
gobierno ilimitado y absoluto de una ciudad, nunca podria permanecer fiel
a esta doctrina y vivir alimentando lo comun en la ciudad como elemento
guia y lo particular siguiendo a lo comun, sino que la naturaleza mortal
lo empujara siempre al exceso y a la actuacién en interés personal, puesto
que busca de manera irracional evitar el dolor y perseguir el placer, y co-
locara siempre a estos dos [...] por delante de lo més justo y mejor y, al
producir en si misma la oscuridad, se llenara a si misma y a toda la ciudad
de los males hasta el final.

Pero tened por seguro que, si alguna vez un hombre engendrado con
esa capacidad natural por un destino divino pudiera asumir el poder, no
necesitaria en absoluto de leyes que lo gobernaran. En efecto, ni la ley
ni ningtin orden es mejor que la ciencia, ni es justo que la inteligencia
obedezca a nada ni sea esclava de nada, [. . .] sino que debe gobernar todas
las cosas, si realmente es verdaderamente libre por naturaleza.

Pero ahora no existe en absoluto en ningtin lado, sino en pequeiia me-
dida.”

Sin lugar a dudas, es legitimo decir que el tema de este pasaje es el
filésofo-rey de la Republica, aun cuando no se haga uso de la férmula
como tal y aun cuando la concepcion que se hace del filésofo en la
Repiiblica no coincida necesariamente con la del individuo ex hypothesi

8 Cfr. A. Laks, “Legislation and Demiurgy. On the Relationship between Plato’s
Republic and Laws”, Classical Antiquity, vol. 9, 1990, pp. 209-229 (especialmen-
te las pp. 212-218). El articulo se puede consultar en linea (http:/www.andre-
laks.placita.org, en el apartado Textos).

°Véase T28 en la antologia que conforma la segunda parte del libro. La traduc-
cién es de Francisco Lisi. Habria unas cosas que discutir, tales como el sentido de
nun de con respecto, por un lado, al potencial de la frase precedente y, por otro
lado, al gar (que no esta traducido por Lisi); pero no es éste el lugar indicado para
hacerlo.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



202 ANDRE LAKS

politicamente competente de las Leyes.'° Lo que sabemos con certeza
es que Platon considera la eventualidad de que un hombre dotado del
conocimiento adecuado en materia de politica llegue al poder.

En el pasaje que acabo de citar podemos distinguir tres momentos
que he indicado al dividirlo en tres parrafos.

Primer momento. No se puede dejar que un gobernante que hipotéti-
camente esté en posesion del saber politico adecuado reine de manera
absoluta, sin tener que rendirle cuentas a nadie, lo cual implica, como
lo dice explicitamente el texto, que tendra que verse sometido a la ley
(no se precisa cudl sea la relacidn entre la ley y el rendir cuentas; puede
ser reconstruida con cierta facilidad, lo cual no significa que no plantee
problemas interesantes; por ejemplo, en torno a los guardianes de la ley
y en torno a la relacién entre el poder de un solo individuo y el poder
compartido). De no ser el caso, su saber no podra conservarse. Y es que
dada su naturaleza humana (“mortal”), no le es posible combinar por
mucho tiempo el conocimiento politico y el ejercicio del poder absoluto.

Segundo momento. Lo que tenemos aqui es la lectura que hace Platén
del filésofo-rey de la Repiiblica basandose en el problema de la tensién
que existe entre la posesién de un saber politico y el ejercicio de un
poder “solitario”, una tensién que se encuentra tematizada en el Po-
litico. Naturalmente, es importante subrayar que, en la Repiiblica, el
énfasis esta puesto en las capacidades cognitivas del filésofo y no en su
capacidad de mantener dichas capacidades intactas mientras ejercite el
poder. (Esto corresponde a la inflexiéon que se le da a la temadtica en
el Politico.)!!

Tercer momento. La frase, en su brevedad, es decisiva. Al volver sobre
una negacion que no podria ser mas absoluta (“pero ahora no existe
en sentido absoluto en ningun lado...”), admite que pueda existir “en
pequeila medida” un hombre que (segtn la férmula del primer mo-
mento) sea por naturaleza capaz, gracias a una dispensacién divina,
de ejercer un poder absoluto sin dejar de regirse por su saber, sin que
éste y por consiguiente él mismo, se corrompa. Pero ¢qué quiere de-

10 En las Leyes no se afirma que la competencia politica, entre otras cosas, depen-
de del conocimiento de las Formas, pero evidentemente nada lo excluye tampoco:
se trata de un silencio que puede ser interpretado de esta forma o bien de otra.

1 Aprovecho la oportunidad para agradecer a Pedro Tapia, quien en el marco de
la primera presentacion de mi libro (en la Facultad de Filosofia y Letras) me llamd la
atencion sobre el hecho de que el analisis estilistico sittia cronologicamente las Leyes
antes del Politico. Nunca he tenido mucha confianza en los resultados particulares
de dicho andlisis, pero valdria la pena investigar el problema de manera detenida.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



REFLEXIONES EN TORNO A ALGUNAS REACCIONES 203

cir “en pequefia medida”? El texto griego dice kata brakhu. El sentido
de la expresién no es evidente, ni en si misma (depende del contexto,
como lo atestigua una btisqueda en el Thesaurus Linguae Graecae),*? ni
mucho menos como correccién de la negacidn absoluta que la precede.
En un libro mio anterior a éste le di el significado de “por un tiempo
breve”,'3 en relacién con el problema de la corruptibilidad planteado en
el primer momento del texto. Sin embargo, también se puede entender,
y probablemente es mejor entenderla asi, como si quisiera decir “de
manera débil”, como ocurre cuando hablamos de un esbozo o de una
promesa todavia incumplida y que, claro estd, no se cumplird jaméas.'*
Hay hombres asi, que prometen mas de lo que pueden cumplir.

Basandome en reflexiones como las anteriores, he considerado que si
haciendo abstraccién de toda especificacion tuviéramos que contestar
la pregunta a secas de saber si el filésofo-rey, declarado “posible” en
la Reptiblica, también lo era en las Leyes, disponiamos de elementos
suficientes para contestar que éste no era el caso. Sin lugar a dudas,
existen similitudes estructurales entre los enunciados y las configura-
ciones respectivas de cada texto. Pero me parece que es un error de
lectura apoyarse en aquellas para concluir que lo que se dice en una y
otra obras es lo mismo. M4s aun, las similitudes hacen resaltar las dife-
rencias, las cuales son muy impactantes. Para citar un solo ejemplo, en
la Reptiblica también hay un deterioro forzoso: la ciudad justa no durara
y sobrevendra la decadencia; pero las modalidades de dicha decadencia
son muy diferentes de la corrupcion a la cual el pasaje del libro IX de
las Leyes hace referencia. En la Reptiblica, el deterioro es progresivo y
se efectia a lo largo de varias generaciones. Y lo que es mas importante
aun es que se trata de una deficiencia exclusivamente cognitiva y que
no hay indicio de que ésta se deba a una corrupcién a causa del poder

12F] sentido de la locucién adverbial varia segtin el verbo que modifica: “bre-
vemente” (= con pocas palabras), “poco a poco”, “escasamente”, “en pequefios
trozos”, etc. En las obras de Platén, la expresion también aparece en Sofista 240e4,
Protdgoras 329b3 y 338a2, Gorgias 449b8, Hippias Mayor 304a6, Republica 396d5,
Timeo 27c2 y, en las Leyes mismas, por segunda vez en 968b4.

13 Médiation et coercition. Pour une lecture des Lois de Platon, Presses Universitai-
res du Septentrion, 2005, p. 171.

4No puedo desarrollar aqui las razones por las cuales la segunda opcién (que
también es la mas comun, seguin recuerdo; pero no tengo manera de verificarlo en
el lugar donde me encuentro a la hora de escribir estas lineas) me parece ahora
mejor que la primera, que tiene ventajas y desventajas. En cualquier caso, excluyo
el sentido de “escasamente”, posible en si, pero que introduciria una contradiccién
patente en la frase después de la triple negacion.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



204 ANDRE LAKS

(por error de célculo los filésofos acabaran por desconocer el momento
propicio para los acoplamientos).!® Con toda evidencia, esto tiene que
ver con el hecho de que la Reptiblica sigue defendiendo la tesis socratica
de la identidad entre virtud y conocimiento, una tesis que no seria facil
de encontrar en las Leyes. En este ultimo texto, en cambio, la corrup-
cién proviene del ejercicio mismo del poder, y se da necesariamente,
dada la naturaleza del ser humano. En su versién fuerte al menos, la
paradoja socratica no vale para los seres humanos que somos. Es la
razén por la cual Platén puede escribir en otro pasaje del libro IX (que
no he mencionado en mi libro): “Mas dado que no legislamos como
legislaban los antiguos legisladores, que lo hacian para los héroes, hi-
jos de dioses como ahora se relata, y, siendo ellos mismos progenie de
dioses, daban leyes para otros nacidos de los mismos, sino que ahora
legislamos como hombres para simiente de hombres. ..”'® En cuanto a
los seres humanos que no somos, aparecen mencionados en el pasaje
del libro IV, 739b8-e4. No voy a examinarlo aqui, pero el lector puede
hacerlo en mi lugar: después de todo, se trataba de invitar a leer las
Leyes, y esta vez no estoy haciendo piruetas.

[Traduccion del francés: Nicole Ooms]

Recibido el 18 de agosto de 2009; aceptado el 6 de septiembre de 2009.

15 Reptiblica VIII, 546a—d.
16 Leyes IX, 853c4-7, en la traduccién de Francisco Lisi.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



