Heidegger y Vattimo: intérpretes de Nietzsche

Luis CESAR SANTIESTEBAN
Facultad de Filosofia y Letras
Universidad Auténoma de Chihuahua
Isanties@uach.mx

Resumen: En el presente articulo se revisan dos de las mas importantes in-
terpretaciones realizadas durante el siglo Xx sobre Nietzsche: la exégesis de
Heidegger y la lectura de Vattimo. En la primera parte se analiza el proce-
dimiento que siguié Heidegger para interpretar a Nietzsche y que lo hace
aparecer como el ultimo metafisico. La lectura que aqui se hace de esta in-
terpretacion conduce a sugerir que Heidegger mismo se vale de las ideas de
Nietzsche para afianzar su propio proyecto de superacion de la metafisica.
Para ello, se abordan los temas del nihilismo y la comprension heideggeriana
de Nietzsche como decisiéon y transito. En la segunda parte, el andlisis se
centra en la audaz lectura que Vattimo ha realizado de Nietzsche al conside-
rarlo un filésofo que ha superado la metafisica. Para tal propdsito, Vattimo
acenttia el nihilismo de Nietzsche y conmina al hombre actual a tomar nota
del mensaje de dicho evento y a actuar en consecuencia.

Palabras clave: nihilismo, metafisica, decision, transito

Abstract: The present article examines two of the most important twentieth-
century interpretations of Nietzsche: the exegesis of Heidegger, and Vattimo’s
interpretation. In the first part, the process Heidegger followed to interpret
Nietzsche is analyzed. On his interpretation, Heidegger portrays Nietzsche
as the last metaphysician. The article understands this interpretation as sug-
gesting that Heidegger used the ideas of Nietzsche to secure his own project
of overcoming metaphysics. The article thus deals with the themes of ni-
hilism and Heidegger’s understanding of Nietzsche as decision and transit.
In the second part, the analysis focuses on Vattimo’s daring interpretation of
Nietzsche as a philosopher that surpassed metaphysics. For that purpose he
emphasizes Nietzsche’s nihilism, and urges the man of today to take notice
of the message of such an event and to act accordingly.

Key words: nihilism, metaphysics, decision, transit

Nietzsche es un pensador que marca nuestra época; eso es algo que
dificilmente se puede ocultar. Es un filésofo cargado de futuro en el
sentido de que da respuestas a preguntas que habran de mover todavia
los tiempos por venir y, al mismo tiempo, plantea preguntas que habran
de mantener en vilo el filosofar y la existencia del hombre futuro. Frie-
drich Nietzsche afirmé que, después de tres siglos, su filosofia seguiria
resplandeciendo, y uno de los grandes pensadores del siglo xx corrobo-
16 ya esto al declarar que la confrontacion con Nietzsche constituia una

Didnoia, volumen LIV, nimero 63 (noviembre 2009): pp. 3-36.



4 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

de las tareas centrales de la filosofia no sélo de ese siglo, sino también
de los tiempos por venir (Heidegger 2000a).

Aun cuando la interpretacién de Nietzsche que Heidegger lleva a
cabo, en razén de su cardcter arquitectdnico y su originalidad, ha mar-
cado de manera decisiva la recepcién de Nietzsche desde la segunda
mitad del siglo xx, se han levantado voces en su contra debido a su
unilateralidad. Lo que se le objeta a dicha exégesis es que toma como
base casi exclusivamente la obra tardia de Nietzsche, y de preferencia
La voluntad de poder, pero deja fuera de consideracion los escritos de
sus fases temprana y media. Estos son, precisamente, los textos que
contienen los elementos fundamentales de la critica radical a la meta-
fisica, en los que se muestra el significado rico en facetas de la posicion
de Nietzsche respecto de ella. Nos referimos en especial al Creptsculo
de los idolos y Humano, demasiado humano.

En ellos se muestra un Nietzsche que intenta superar los rasgos fun-
damentales con que se ha configurado la metafisica. Ademas, queda
claro que condena la metafisica de manera sumaria no sélo ligdndola
al platonismo, sino también atacdndola desde otros flancos: critica el
primado de la vista sobre los demas sentidos, reivindicando en ocasio-
nes el olfato sobre aquélla; rehabilita la sensibilidad y la corporeidad;
critica la razén y la subjetividad. Pero la tesis antimetafisica por exce-
lencia de Nietzsche es que declara el ser como una ficcion vacia, y frente
a eso hace valer el devenir.!

! Las obras de Nietzsche que contienen los desarrollos mas profusos en torno a
la critica a la metafisica son: Humano, demasiado humano (1984) y Creptisculo de
los idolos (1989). La metafisica es, para Nietzsche, la creencia en otro mundo, en un
mundo ideal, en un mundo verdadero; dicho de manera resumida, es platonismo.
Acerca de la hostilidad de la metafisica contra el devenir y su desprecio al cuerpo
y los sentidos, véase el capitulo del Creptisculo de los idolos titulado “La ‘razén’ en
la filosofia”. Los capitulos siguientes prosiguen esta critica radical a la metafisica.
Asi, el apartado “Cémo el ‘mundo verdadero’ acabé convirtiéndose en una fdbula”
ofrece una versién resumida de la historia de la metafisica como platonismo en
sus estaciones fundamentales. La metafisica contribuye a calumniar el mundo, lo
cual estd en estrecha relacién con la hostilidad del conocimiento filoséfico con-
tra el cuerpo y los sentidos. En cambio, Nietzsche apuesta por una racionalidad
ampliada mediante las experiencias corporales, afectivas y sensitivas. Al respecto,
véase “Incursiones de un intempestivo”, aforismos 8-11, en Nietzsche 1989. Sobre
la rehabilitacién de los afectos, véase La genealogia de la moral (1986), Tratado
Tercero, 12. La religién y la metafisica proceden, para Nietzsche, de un instinto de
debilidad. Es comun a ellas una pretensién de verdad absoluta para satisfacer la
necesidad de fe, sostén y certeza. En Humano, demasiado humano, dice Nietzsche
que su tarea consiste en “golpear el hacha en la raiz de la necesidad metafisica del
hombre” (1984, aforismo 37). Nietzsche designa la metafisica como la ciencia que

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 5

En su comprensiéon de si mismo, Nietzsche se concibe como un su-
perador de la metafisica, como el filésofo que ya la dejé atras. Sin em-
bargo, en la comprensiéon de Heidegger queda inscrito en la tradicion
metafisica que Nietzsche pretende haber superado.

Si bien la interpretacidon que hace Heidegger de Nietzsche no se ago-
ta en la cuestion metafisica, tiende a gravitar en gran medida en torno a
ella. Por eso puede decir Wolfgang Miiller-Lauter: “En todo caso es esta
confrontacién (la metafisica) el verdadero tema de Heidegger” (2000,
p. 23). En el marco de esta interpretacion Nietzsche permanece en el
interior de la metafisica, y Heidegger lo declara el ultimo metafisico,
pues su filosofia sigue en la linea que piensa el ser del ente y se le
sustrae el ser en cuanto tal.

Frente a la voluntad de poder como principio de una metafisica, la
interpretacion postheideggeriana de Nietzsche plantea la irreductible
multiplicidad y pluralidad que es posible extraer de su filosofia. Lo
que salta a la vista es el perspectivismo general, la relacionalidad. La
voluntad de poder apunta en general a un espectro en que no hay
un ultimo asidero. Frente al juicio sumario de Heidegger, que hace de
Nietzsche el dltimo metafisico, es necesario hacer valer lo siguiente: la
voluntad de poder, dice Nietzsche, no consiste en codiciar, ni siquiera
en tomar, sino en crear y dar (véase La gaya ciencia (1996), § 25).

En ese sentido, Gadamer es de la opinién de que Heidegger no hizo
justicia a Nietzsche, que habria que leer el cuarto libro del Zaratustra
de Nietzsche, donde es posible encontrar una respuesta a eso. Para
Gadamer es evidente que Heidegger, en su interpretacion de Nietzsche,
toma como base sobre todo el concepto de nihilismo y la voluntad
de poder, es decir, dos nociones fundamentales de la obra tardia de
Nietzsche.

Nietzsche, es en algunos respectos, un precursor de Heidegger, y eso
da como resultado algunos puntos de contacto entre ambos fildsofos.
El primero de ellos es, quizd, el encarnizamiento con que combaten
la metafisica, en cuanto que fueron los primeros en ver en ella no una
disciplina filoséfica fundamental, sino un acontecer en el que esta impli-

trata “de los errores fundamentales del hombre, pero esto como si fuesen verdades
fundamentales” (aforismo 18). Puesto que no hay verdades metafisicas, la filoso-
fia puede, a lo sumo, tematizar “apariencias metafisicas (en el fondo, igualmente
falsedades)” (aforismo 109). La necesidad metafisica es una forma derivada de
la necesidad religiosa. Tras la liberacion de las supersticiones religiosas, como la
creencia en el angel guardian o en el pecado original, se tiene que dar la emancipa-
cién metafisica: “una vez adquirido este grado de liberacién, tiene atin que triunfar
de la metafisica, a costa de los mayores esfuerzos de la inteligencia” (aforismo 20).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



6 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

cado y comprometido el hombre con su destino, mismo que ha marcado
hasta ahora al mundo occidental y que debe ser superado. Intimamen-
te relacionado con eso se da su pensar del nihilismo. A eso se suma
que los dos también llevan a cabo una relativizacién del rango de la
ciencia, y de la mano de ello hacen una critica a la razén. Se aprecia
en ambos una tentativa de rehabilitacion de los afectos y una radical
puesta en cuestion del antropocentrismo. Se pueden constatar notables
coincidencias entre sus filosofias; sin embargo, no se pueden dejar de
lado sus claras diferencias.

El cardcter protagdénico que habria de tener el pensamiento nietzs-
cheano, augurado por el propio Nietzsche y reconocido por Heidegger,
ha encontrado un eco particular en el fildsofo italiano Gianni Vattimo,
quien entiende que la tarea central de la filosofia en la actualidad es
pensar a Nietzsche y a Heidegger en un mismo horizonte tedrico. Sin
embargo, Vattimo es consciente de que una interpretacion de Nietzsche
y Heidegger que los haga coincidir filos6ficamente no se puede realizar
sin mas, sino que supone tomar determinadas decisiones interpretati-
vas. Una de ellas estriba en lograr que la recepcion de Nietzsche se
verifique en contra de la lectura que hace Heidegger de este autor, pues
lo ve como la culminacién de la metafisica, y que en vez de ello se le
considere superador de la metafisica.

Por lo anterior, queda trazado el propdésito de nuestra indagacién: en
la primera parte analizaremos la forma en que Heidegger hace de Nietz-
sche un pensador metafisico; en la segunda parte se expondra cémo
Heidegger, en su confrontacién con el nihilismo de Nietzsche, precisa
su propia posicion al respecto; en la tercera parte intentaremos mostrar
la manera en que Heidegger hace fructifero el pensamiento de trdnsito
y decision de Nietzsche para su propio planteamiento del otro comienzo.
La cuarta seccion se dedicara a la interpretacion postheideggeriana de
Nietzsche, recurriendo a uno de sus tedricos mas destacados, el fildsofo
italiano Gianni Vattimo.

1. El Nietzsche metafisico de Heidegger

Los pensadores son siempre unilaterales
(Heidegger 2000a, p. 385)

Nietzsche constituye una estacién muy importante en el itinerario del
camino filoséfico de Heidegger. Su consagracion a €l no se limita a las
lecciones que dicta sobre éste de 1936 a 1946 (en 1961 aparecieron los
dos volumenes de las conferencias, compuestos por mas de 1100 pagi-

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 7

nas),? sino que esta ocupacién se prosigue en forma de ensayos: “La pa-
labra de Nietzsche ‘Dios ha muerto’” que aparece en 1950, incluido en
Caminos de bosque (1997); “éQuién es el Zaratustra de Nietzsche?”, pu-
blicado en 1954 en Conferencias y articulos. Otros tratados dan cuenta
también de esta ocupacion con Nietzsche: ¢Qué significa pensar?, publi-
cado en 1954, y, por ultimo, Zur Seinsfrage en 1955. Es decir, Nietzsche
acapara su interés y absorbe casi por completo su actividad filoséfica
durante un lapso de veinte afios.® Por eso nos preguntamos: ¢qué es lo
que motiva esta ocupacion tan intensa y febril con un solo filésofo des-
plegada durante tanto tiempo? ¢A qué obedece que Heidegger le haya
dedicado més tiempo a Nietzsche que a ningun otro filésofo, incluido
Aristételes? ¢Por qué es, pues, Nietzsche tan importante para Heideg-
ger? En el curso de la siguiente exposicién esperamos dar respuesta a
estas preguntas.

En la época en que Heidegger empieza sus lecciones sobre Nietzsche
(1936), ya habia alcanzado prestigio internacional como el filésofo de
Ser y tiempo y también para ese entonces habia presentado su dimisién
como rector de la universidad de Friburgo durante el régimen del nacio-
nalsocialismo. Tiempo antes, en la fase inmediatamente posterior a la
publicacién de Ser y tiempo, en el marco de su trabajo en colaboracién
con Rudolf Bultmann se habian abierto posibilidades de publicacién
conjunta sobre fenomenologia y teologia, que Heidegger habria aban-
donado porque pasé a primer plano su confrontacién con Nietzsche.*
Estas Lecciones se inscriben en ese contexto y, como Heidegger mismo
ha confesado, representan una forma de “resistencia espiritual” al na-
zismo y al intento de hacer armonizar a Nietzsche con dicho movimien-
to; es decir, tienen una connotacion politica y representan una forma de
protesta que sélo podia manifestarse de manera soterrada por razones
obvias. En una carta que Heidegger dirige al rectorado de la Universi-

2La leccién que dicta Heidegger el semestre de invierno 1938/1939 sobre la
segunda consideracién intempestiva de Nietzsche no fue recogida por Heidegger
en los dos volimenes sobre Nietzsche, basdndose en que ahi no tiene lugar la
confrontacién con el Nietzsche metafisico. (Véase acerca de esto Miiller-Lauter
2000, p. 22). Dicha leccién ha aparecido publicada en forma separada como el
volumen 46 de la GA.

3 Cfr. Haar 1992, pp. 94-96: “Aucun philosophe majeur n’avait jamais par le pas-
sé mené une lécture aussi longue, aussi detaillé, aussi persistante dans sa volonté
réductrice, d’un autre grand philosophe” [Ningtin gran filésofo habia llevado a cabo
en el pasado una lectura tan extensa, tan detallada, tan persistente en su voluntad
reductora, de otro gran filésofo] (p. 94).

“Poggeler 1990, p. 178.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



8 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

dad de Friburgo, fechada el 4 de noviembre de 1945, se expresa de la
manera siguiente:

Desde el afio 1936 hasta 1943 emprend{ una serie de lecciones y charlas
sobre Nietzsche que constituyen una explicacion y resistencia espiritual.
En verdad no se debe asociar a Nietzsche con el nacionalsocialismo; eso
lo impide —aparte de lo fundamental— la posicion de Nietzsche contra el
antisemitismo y su actitud positiva con respecto a Rusia.’

Esta “resistencia espiritual”, aunque la practicé Heidegger de manera
discreta y sutil, pero al mas alto nivel filoséfico, fue advertida por el
partido y no dej6 de tener consecuencias para el filésofo. En esa misma
carta Heidegger refiere las medidas que tomé el partido en su contra.
Entre ellas, menciona su exclusion como parte de la delegacién para
participar en varios congresos internacionales de filosofia. Asimismo, la
reimpresion de su libro Kant y el problema de la metafisica, que aparecio
en 1929, pero que se encontraba agotado en 1931, fue denegada por las
mismas instancias. Ademas, se prohibié a los directores de las revistas
de filosofia de ese tiempo hacer mencién de Heidegger o elogiarlo. Este,
por su parte, dejé ver al partido su posicién de muy diversas maneras:
no asistiendo a las reuniones del partido ni portando las insignias, y sus
lecciones o charlas las dictd sin el usual saludo alemén.

En vista de que esa resistencia espiritual no fue valorada en su real
dimension, y en su lugar se lleg6 a afirmar que durante el afio que duré
su rectorado gand a muchos estudiantes para el nacionalsocialismo,
Heidegger hace una réplica al final de la carta: “entonces es cuestién
de justicia por lo menos reconocer, que entre los afios 1934 y 1944 miles
de oyentes fueron educados por mis lecciones a una reflexion sobre las
bases metafisicas de nuestra era y les abri los ojos al mundo del espiritu
y a su gran herencia en la historia de occidente”.®

Hago mencién de todo esto porque, en general, se desconoce o bien
se pasa por alto el trasfondo de estas Lecciones, todos estos aconteci-
mientos; pero esta carta nos permite ver el calado de esas lecciones
sobre Nietzsche, el espiritu que las anima y, no menos importante, el
coraje o valentia de Heidegger, faceta, me parece, poco conocida del
filésofo. Hay en ello la intencién tltima de reivindicar a Nietzsche, res-
catandolo de las garras del nazismo.

® Heidegger, GA Bd. 16, p. 402. Las traducciones de este texto incluidas aqui son
mias.

® Heidegger GA Bd. 16, p. 404.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 9

Ahora bien, las Lecciones de Heidegger sobre Nietzsche reunidas en
dos voliimenes toman como base de la interpretacién las notas pdstu-
mas de Nietzsche, La voluntad de poder (GA Bd. 43), considerada por
Heidegger como la “verdadera obra” de Nietzsche, dejando de lado los
escritos publicados por el mismo Nietzsche y calificados como “anterio-
res” (Vordergrund).

El estado de la discusion muestra, segtin Heidegger lo constata, que
sobre Nietzsche se han llegado a los resultados mas discrepantes, a las
posiciones mds encontradas. Asi, se le ha reconocido como un negador
de dios, pero otros lo ven como alguien que busca a dios; algunos lo
consideran antisemita y, al mismo tiempo, otros piensan que desprecia
a los antisemitas. Lo que ha campeado en la interpretacion sobre Nietz-
sche ha sido la superficialidad, la confusién y la contingencia.

Frente a eso, la pretensién de su confrontacién (Auseinendersetzung)
con Nietzsche aspira a dejar atras las interpretaciones precedentes y
aprestarse a una interpretacion totalmente nueva, todo lo cual lleva a
la afirmacién provocadora con la que abre sus Lecciones, a saber, que
dicha confrontacion no ha empezado, ni siquiera ha creado los presu-
puestos necesarios para ella. Una afirmacién de esa naturaleza puede
parecer a primera vista exagerada, e incluso soberbia; por eso es nece-
sario detenernos a analizarla. Como es evidente, no significa que hasta
ese momento no se hubiese escrito nada sobre Nietzsche, o bien que
Heidegger desconociera la recepcién de la Nietzsche-Forschung hasta
ese momento. Mas bien, lo que subyace a dicho sefialamiento es que
una confrontacién con un filésofo debe reunir determinadas condicio-
nes para ser considerada como tal. Una de las razones que a la sazén ha-
bian impedido una recepcién adecuada de Nietzsche, segiin Heidegger,
es que se requiere guardar cierta distancia que permita hacer madurar
una interpretacion. Tal madurez no se produce, como es natural, por
el mero transcurso del tiempo, pero su cercania obstruye la adecuada
recepcion de sus ideas y su pensamiento.

Heidegger hace referencia a dos interpretaciones sobre Nietzsche
que proceden de los afios 1931 y 1936, a saber, la de Alfred Baumler
y Karl Jaspers, respectivamente. Ambas las desmonta Heidegger, entre
otras razones, porque fracasan en su intento de pensar la voluntad de
poder y el eterno retorno de lo mismo en un mismo contexto. Esa es
precisamente una de las claves de su interpretacion de Nietzsche, como
veremos mas adelante.

La posicién de Heidegger que hace de Nietzsche un metafisico se
muestra a través de varios pasos que a continuacién abordaremos:

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



10 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

1) Todo pensador elabora un sistema de Uinico pensamiento, y en el
caso de Nietzsche, lo hace a partir de la voluntad de poder, del cual
también forma parte el eterno retorno de lo mismo.” Su concepcién
sobre la voluntad de poder y el eterno retorno de lo mismo contienen
una afirmacién sobre el ente en su totalidad. Heidegger toma la idea de
la voluntad de poder y del eterno retorno de lo mismo como la teoria
fundamental de la filosofia de Nietzsche.

2) “Toda interpretacion de esta filosofia debe estar fundada en el co-
nocimiento de que la filosofia de Nietzsche es el fin de la metafisica
occidental.”®

3) Al igual que en los Aportes a la filosofia (2003), en las Lecciones
Heidegger hace la distincién entre la pregunta rectora (Leitfrage) y la
pregunta fundamental (Grundfrage). La voluntad de poder es la res-
puesta de Nietzsche a la pregunta por el ser del ente, es decir, se mueve
en el interior de la pregunta rectora, vale decir, de la metafisica; pero de
esa manera se le escapd la pregunta fundamental, es decir, la pregunta
por el ser.

4) Heidegger intenta por todos los medios hacer a Nietzsche parte del
pensar metafisico; por ejemplo, afirma que la idea de “voluntad” y de
“poder” no aparecen por primera vez en Nietzsche, sino que encuentran
su expresion mas elaborada en la tradicién metafisica. Ahora bien, lo
que caracteriza a la voluntad de poder es un querer ser mas, es decir, un
acrecentamiento de poder, que es lo que garantiza el mantenimiento de
su esencia. Toda suspension, interrupcion o vacilacién va en detrimento
de la voluntad y atenta contra su pleno ejercicio. La voluntad de poder
asi concebida vale no sélo para el hombre, sino que se halla inscrita en
la totalidad del ente. Heidegger hace ver que la voluntad de poder no
es un mero acto de autoconservacién, sino de autoafirmacién; es decir,
la voluntad de poder no acttia por una mera cuestion de supervivencia,
para poder seguir viviendo, sino por un anhelo profundo de poder. Esta
idea la hace valer Nietzsche también contra explicaciones en boga en su
tiempo, como el darwinismo. Esta voluntad de poder, repito, no tiene
la modesta pretensién de valer para un ente o para un sector de entes,
sino que es propia del ente en su totalidad; es decir, trata de explicar la
esencia de todos los entes.

7 Heidegger 2000a, p. 477.
8 Heidegger GA Bd. 43, p. 283.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 11

El acrecentamiento del poder se logra sobre la base de un ininterrum-
pido querer, y, por el contrario, la abstinencia y la suspension atentan
contra su afianzamiento.

En su interpretacion, Heidegger intercala la idea de que el caracter
creador forma parte de la voluntad de poder, y que la creacién, a su
vez, presupone un momento de destruccion.

En este punto, Heidegger conecta el curso de sus reflexiones con el
idealismo aleméan, presentandolo como un antecedente de Nietzsche
que ha pensado el ser como querer. De este movimiento forma parte,
desde luego, Hegel, quien piensa el desarrollo del espiritu como el des-
pliegue de la voluntad. Otro momento de esta concepcién del ser como
voluntad encuentra un exponente destacado en Schopenhauer.

De manera que la comprensién de Nietzsche del ser como voluntad
no es algo inusitado, sino que se halla asentada en la metafisica alema-
na, vision que permite a Heidegger subsumir a Nietzsche dentro de ella.

5) Ademas, Heidegger rastrea también las huellas del concepto de po-
der en el interior de la metafisica y se remonta a Aristoteles; con ello
encuentra un importante punto de apoyo para su interpretacion y de-
muestra la innegable pertenencia de Nietzsche a la metafisica occiden-
tal, por mas que a Nietzsche le haya quedado oculta su secreta relacion
con Aristdteles en lo que toca a su concepcién del poder: “cierto es que
con su interpretacion del ser del ente Nietzsche penetra en el dmbito
mds intimo y mds vasto del pensamiento occidental”.” A fin de docu-
mentar este intimo contacto entre ambos filosofos, Heidegger recurre a
la definicién de poder (Macht), que traduce como fuerza (Kraft), expli-
cacién que ofrece da en algunos pasajes.'® De la concepcién de fuerza
como “estar en condiciones” (imstandesein) Heidegger concluye qué es
lo que Aristoteles entiende como dynamis. Pero poder (Macht) es tam-
bién un acto de dominio, de estar en obra, es decir, energeia. Heidegger
hace, pues, coincidir el concepto de poder de Nietzsche con el par de
conceptos aristotélicos dynamis y energeia, y un tercero, entelecheia:

Aunque Nietzsche desconozca la conexién oculta y viviente que existe en-
tre su concepto de ser y la doctrina de Aristdteles, y aunque esta conexion
quede aparentemente muy vaga e indeterminada, puede decirse que esa
doctrina aristotélica tiene mds relacién con la nietzscheana de la voluntad

? Heidegger 2000a, p. 70.

19Vattimo enfatiza este punto de la interpretacién que Heidegger hace de Nietz-
sche colocandolo en relacidon con Aristételes. Véase Vattimo 1989, pp. 145-146;
también para esto, su Introduccién a Nietzsche (2001, p. 13).

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



12 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

de poder que con cualquier doctrina de las categorias y modalidades de la
filosofia escoldstica. (Heidegger 2000a, p. 71)

Hay otros momentos de su obra en que pone a Nietzsche en relacion
con Aristételes. Asi, por ejemplo, en Was heifst Denken? [¢Qué significa
pensar?], da su conocido consejo a los lectores de Nietzsche: “Por eso
es aconsejable que pospongan la lectura de Nietzsche y antes estudien
diez o quince afios a Aristételes.”!!

Sin embargo, esta puesta en relacion de los secretos nexos que unen
a Nietzsche y Aristételes no es tan inofensiva como parece, sino que
apunta a remitirlos a la misma tradicion metafisica de la que Heidegger
pretende desmarcarse.

Asi, esta puesta en relacion de ambos fildsofos, situdndolos en igual
rango, esta también en funcion de lo que Heidegger admira en ellos, es
decir, su rigor y sobriedad. En la leccién que dicta en 1923, “Ontologia
(hermenéutica de la facticidad)”, se refiere a las influencias determi-
nantes que ha recibido de otros filésofos, y menciona, entre otros, a
Aristételes como modelo. En este punto, podemos preguntarnos en qué
sentido Aristételes sirve como modelo a Heidegger, y no hay duda que
se debe a la labor fenomenoldgica, su consagraciéon al hombre y la exis-
tencia en su inmediatez y originariedad, por eso se refiere a él como
un protofenomendlogo; el hecho de que Aristoteles nunca profiere una
queja, un lamento, es lo que fascina a Heidegger, y es un estilo que ha-
ce suyo. Asi, en el momento de referirse al drama de la existencia, esto
queda sugerido al lector, y en todo momento se abstiene de ser patético
y emitir juicios de valor. En el caso de Nietzsche, pondera igualmente
esta sobriedad y su rigor: “Pero si hemos llegado a un momento en que
podemos aprender a ver que [...] el pensamiento de Nietzsche, no es
menos concreto y riguroso que el de Aristételes.”!?

Por su magnitud y envergadura, la confrontaciéon de Heidegger con
Nietzsche sigue siendo, sin duda, la mas importante realizada en el
siglo XX.

Todo lo expuesto anteriormente no impide que Heidegger incorpore
a Nietzsche en favor de su propio proyecto de superaciéon de la metafi-
sica; esto se hace patente, como trataremos de mostrar en lo que sigue,
en su reflexion sobre el nihilismo y en su idea del transito del primer
comienzo al otro comienzo.

1 Heidegger GA Bd. 8, p. 70.
12 Heidegger 1997, p. 225.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 13

2. El problema del nihilismo en Nietzsche y Heidegger

La valoracion especial de Heidegger por el Nietzsche tardio esta en es-
trecha relacién con su visién del nihilismo, mas atin porque en ésta se
encuentra la Voluntad de poder, considerada por Heidegger la “verdade-
ra obra” de Nietzsche. Este tltimo es, en algunos aspectos, un precursor
de Heidegger, y eso da como resultado algunos puntos de contacto en-
tre ambos filésofos. Uno de los mas importantes es, sin duda, su pensar
acerca del nihilismo, y uno se halla tentado a afirmar que en esa pro-
blematica afin puede residir, en parte, el “intimo parentesco” (innige
Verwandtschaft) a que Heidegger se ha referido en algiin momento para
caracterizar su relacion con Nietzsche. Para ambos, con este fendmeno
se trata de captar el clima de la época; es decir, vale como una forma de
diagndstico. Nietzsche y Heidegger comparten la comprensién del nihi-
lismo como el “movimiento fundamental de la historia de occidente”.!3

No obstante, el concepto de nihilismo de Nietzsche lo retoma Heideg-
ger de manera critica. Remitamonos, pues, a la pregunta que nos debe
llevar a la comprension de este fendmeno: “.Qué significa el nihilismo?,
que los supremos valores se desvalorizan.”'* Sin embargo, ¢{cudles son
esos supremos valores? Para Nietzsche, los supremos valores son la re-
ligién, la moral y la filosofia. Heidegger enmienda esta afirmacién de
Nietzsche en el curso de su interpretacién, argumentando que la reli-
gién, la moral y la filosofia no son los valores mismos, sino las instancias
a partir de las cuales se establecen e imponen los valores: “El modo en
que Nietzsche habla y escribe es aqui con frecuencia poco preciso y se
presta a equivocos.”*®

Se trata, pues, de los supremos valores que le conferian un sentido y
orientacion a la existencia. El nihilismo se experimenta, entonces, como
la desvalorizacién del mundo, de la vida, en tanto que las categorias
con que se midi6 la existencia se vuelven caducas. No se trata, pues,
de cualesquiera valores de cuya desvalorizacién se pueda hablar desen-
fadadamente, sino de aquellos valores de los que pende la existencia.
Que los supremos valores se devalian significa: estos valores pierden
su caracter obligatorio, ya no nos obligan a nada, ya no nos mueven
a nada. A fin de cuentas, el titulo de “supremos valores” no significa
otra cosa que el hombre habia depositado en ellos todo el significado
de su existencia, por lo cual no es de extrafiar que su desvalorizacién

13 Heidegger GA Bd. 5, p. 201.
14 Nietzsche 1988, p. 34.
15 Heidegger 2000a, p. 38.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



14 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

lo arrastre consigo. El destino de occidente depende de este aconteci-
miento fundamental:

Se puede abusar del titulo “nihilismo” como una ruidosa consigna carente
de contenido que tiene a la vez la funcién de amedrentar, de descalificar
y de ocultar al mismo que comete el abuso ocultando su propia falta de
pensamiento. Pero también podemos experimentar toda la gravedad de lo
que dice ese titulo en el sentido de Nietzsche. Esto significa entonces: pen-
sar la historia de la metafisica occidental como el fundamento de nuestra
propia historia, y esto quiere decir como el fundamento de las decisiones
futuras. (Heidegger 2000b, pp. 41-42)

Asi pues, el nihilismo reviste una constelacién destinal donde estd en
juego, para el hombre, no sélo su presente sino también su porvenir,
por lo que el hombre tiene que asumirlo con toda seriedad.

En este punto se impone la pregunta: {como se las ve Heidegger
con la comprensién nietzscheana del nihilismo? ¢Invalida esa vision
del nihilismo en la medida en que designa a Nietzsche como el dltimo
metafisico?

Se pueden distinguir tres momentos fundamentales que caracteri-
zan la relacién que guarda Heidegger con la visién nietzscheana del
nihilismo.'® En un primer momento, Heidegger critica la concepcién
que Nietzsche profesa del nihilismo; segtn ello, su comprension sigue

16 Esta afirmacién estd en consonancia con la tesis que sostiene Michel Haar de
que es una “lectura ambivalente” en el analisis que Heidegger hace de Nietzsche y
al mismo tiempo reconoce que es una interpretacion que evoluciona a lo largo de
su recorrido: “Pourtant cette thése massive, dogmatique, et sans doute excessive, de
lappartenance sans réserve a la métaphysique, n’est soutenue par Heidegger que
dans une période médiane, vers 1940-46, dans le Nietzsche II et dans le célebre
et brilliant essai ‘Le Mot de Nietzsche ‘Dieu est mort’’, publié en 1950, mais redigé
pour l'essentiel en 1943. Car‘sa position a cette égard a constamment et considera-
blement évolué: elle est tres différente au début, dans le Nietzsche I (1936/37), et
a la fin, dans Qu’appele-t-on penser?, ou I'on trouve dependant dans les deux cas,
une sorte de défense et una justification de certains thémes nietzschéens” [A pesar
de esta tesis masiva, dogmatica, y sin duda excesiva, de la pertenencia sin reservas
a la metafisica, es sostenida por Heidegger sélo en este periodo, hacia 1940-1946,
en el Nietzsche II y en el célebre y brillante ensayo ‘La palabra de Nietzsche ‘Dios
ha muerto’’, publicado en 1950, pero redactado en lo esencial en 1943. Pues su
posicion en este respecto ha evolucionado constante y considerablemente: es muy
diferente al principio, en el Nietzsche I (1936/37), y al final de ¢Qué significa pen-
sar?, donde se encuentra, en los dos casos, una especie de defensa y justificacién
de ciertos temas nietzscheanos] (Haar 1992, p. 95). Wolfgang Miiller-Lauter coin-
cide con Michel Haar en que la posicién de Heidegger con respecto a Nietzsche no
permanece idéntica, sino que se modifica en el curso de su confrontacién, aunque

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 15

siendo nihilista, debido a que se mueve en el plano del olvido del ser. A
Nietzsche se le escapé que el nihilismo atafie al ser mismo:

La pregunta nietzscheana por lo que signifique el nihilismo es, por lo tanto,
una pregunta que aun piensa, a su vez, de modo nihilista. Por eso, por su
manera de cuestionar, no llega al ambito de lo que busca la pregunta por
la esencia del nihilismo, o sea, a que, y cdmo, el nihilismo es una historia
que concierne al ser mismo. (Heidegger 2000b, p. 278)

Acaso por eso puede decir Wolfgang Miiller-Lauter: “En la discusion de
la problematica del nihilismo, Heidegger parece desplazarse acercan-
dose al pensar de Nietzsche. Pero si se considera mas de cerca, en su
propio planteamiento se manifiesta una lejania con respecto a é1.”!”

No obstante, Heidegger pregunta en sus Lecciones sobre Nietzsche
por un posible contexto tedrico, eso es lo que consideramos un segun-
do momento, en el que pueda abordarse y elaborar la comprension
nietzscheana del nihilismo a través de la suya propia:

Si por lo menos fuera visible una conexién del nihilismo real, o aunque
mas no fuera del experimentado por Nietzsche, con la esencia pensada
del nihilismo. Entonces se le quitaria a ésta la evidente apariencia de total
irrealidad, que parece ser aun mayor que la enigmaticidad que se le ha
reconocido. (Heidegger 2000b, p. 303)

En un tercer momento, Heidegger esboza el contexto filoséfico en que
puedan ser tratadas ambas concepciones del nihilismo; a saber, la suya
propia y la de Nietzsche. Heidegger se ha referido, en algunos pasajes
de su obra, al contexto en que puedan ser abordadas estas concepcio-
nes, y para ello ha establecido una relacién fundante: “El abandono del
ser es el fundamento, y con ello, al mismo tiempo una determinacion
esencial mds originaria de lo que Nietzsche por primera vez reconocid
como nihilismo.”*®

Este es un procedimiento tipico de Heidegger, segtin el cual deter-
mina ciertos fendmenos de manera mas originaria, retrotrayendo su
analisis hasta los bordes del origen, mas alld del cual no es posible
explorar.

refiere de manera mas puntual y detallada los avatares de esta relacién: “Sus va-
loraciones resultan muy diferentes en el curso de los afios” (Miiller-Lauter 2000,
p- 24).

17 Miiller-Lauter 2000, p. 26.

18 Heidegger 2003, p. 108; las cursivas son mias.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



16 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

Asi pues, la comprension nietzscheana del nihilismo encuentra su
fundamento en la de Heidegger. Ambas concepciones se hallan en una
relacién fundante una con la otra. De acuerdo con esta interpreta-
cién, Heidegger no invalida la comprensién nietzscheana del nihilismo.
Nietzsche no sélo ha procurado una profunda y clarividente compren-
sion de una época que esta bajo la férula de este evento, sino que tam-
bién ha dado importantes indicaciones que pueden ayudar a sortear
las primeras estocadas del nihilismo. Estas aparecen bajo la impresién
engafiosa de que lo que se desvaloriza es el mundo tout court y no el
mundo moderno; que los que se desvalorizan son los valores tout court
y no mads bien los supremos valores. A fin de que el andlisis del nihilis-
mo pueda ser suficientemente desarrollado, importa en verdad que el
fruto de la reflexién nietzscheana acerca del nihilismo sea abonado a
la cuenta del inicio de la tarea indicada por Heidegger, es decir, pensar
ese evento en el marco de una relaciéon fundante. Heidegger retoma
la discusion de Nietzsche sobre el nihilismo bajo el supuesto de que la
pregunta por el nihilismo representa un asunto esencial, pero, al mis-
mo tiempo, arduo y dificil como todas las cuestiones metafisicas. La
pregunta por la esencia del nihilismo es, para Heidegger, la tarea mas
urgente del pensar. En la situaciéon actual del mundo, ninguna cosa,
ninglin asunto, nos acucia mas que éste, de ese problema deberia ocu-
parse el pensar sin mas dilaciones.

Heidegger no invalida la reflexion de Nietzsche sobre el nihilismo,
pero relativiza su alcance en la medida en que la subsume en el espec-
tro de su propia meditacion, la cual piensa el nihilismo como expresién
del abandono del ser (Seinsverlassenheit). Si bien Nietzsche no presen-
ta una exposicion concluyente y definitiva del nihilismo, si llega a una
explicacién de algunos de sus rasgos fundamentales: “Nietzsche mismo
no llegd a una cerrada y completa exposicién de la esencia, de las dis-
tintas configuraciones y grados del despliegue histérico del nihilismo,
a pesar de eso dispuso de una comprension esencial de estos distintos
respectos.”!?

En el horizonte de su explicacién del nihilismo, Heidegger comenta
que ya Nietzsche, quien anuncié por primera vez el nihilismo, fracasa
en su intento de hacer consciente al hombre actual de la seriedad y
gravedad de este acontecimiento. Y aun mads dificil le parece a Hei-
degger que la época actual tome conciencia del inquietante panorama
que representa el nihilismo descrito por él. La razén consiste en que
entre mds se ahonda en la penuria, mds tercamente se nos sustrae su

19 Heidegger GA Bd. 44, p. 181.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 17

condicién de indigencia. El hombre actual estd completamente cegado
por el pulso del tiempo para percatarse de dicha penuria.

Por su parte, Heidegger reconoce el rasgo fundamental de esta época
nihilista en el abandono del ser. El olvido del ser, por su parte, se funda
en el abandono del ser. Es decir, el abandono del ser es una determi-
nacion mas originaria que el olvido del ser. Aquél se manifiesta en su
madxima expresién cuando se realiza una glorificacién del ente.

Pero, a los ojos de Heidegger, lo que condena a Nietzsche a perma-
necer prisionero de la metafisica es que sigue pensando el nihilismo y
su superacion en términos de valores. En primer término, hay que decir
que la critica de Heidegger al concepto de valor debe ser entendida
como una explicacidon de una categoria central de la metafisica. Es in-
teresante observar la manera en que Heidegger ya en Ser y tiempo ha
comenzado la discusion del concepto de valor. Las indicaciones en rela-
cioén con este concepto son, sin embargo, parcas en esta obra. Ademas,
aparecen de manera dispersa, como ya lo ha notado H. Mongis en su
espléndido libro sobre el tema,?° donde, ademds, se refiere al hecho de
que las referencias de Heidegger al concepto de valor en Ser y tiempo
estan desprovistas de una intencién hermenéutica unitaria (Monguis
1976, p. 1).

Efectivamente, el tratamiento de esta problematica no recibe en la
obra maestra de Heidegger una exposicion sistematica. Pero el filésofo
ya deja en claro aqui que la esencia de los valores remite al estar ahi
(vorhanden): “Valores son determinaciones que estan-ahi en una cosa.
Los valores tienen en definitiva su origen ontoldgico iinicamente en la
previa posicion de la realidad de la cosa como el estrato fundamen-
tal.”?! La pregunta que arroja en este libro, a saber: “éQué significa
ontolégicamente esa ‘inherencia’ de los valores a las cosas?”?? sélo pu-
do responderla una década después. El Heidegger tardio asienta esta
problematica en el interior de la voluntad de poder. Heidegger sélo
pudo reconocer efectivamente en el marco de su confrontacién con
Nietzsche el contexto esencial entre subjetividad y valores, circunstan-
cia que le queda oculta todavia en Ser y tiempo: “Puesto que Nietzsche
experimenta el ser de lo ente como voluntad de poder, su pensamiento
tiene que pensar en direccion a los valores. Por eso se trata de plantear
siempre y antes que todo la cuestién del valor.”?3

20y¢ase Henri Mongis, Heidegger et la critique de la notion de valeur (1976).
21 Heidegger 2006, p. 125.
22 Heidegger 2006, p. 125.
B Heidegger 1997, p. 225.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



18 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

Heidegger interpreta el pensar en valores como una modalidad de
la filosofia de la subjetividad y como su dltimo retofio, por eso puede
llamar a Nietzsche el tltimo metafisico. El pensar en valores pertenece,
pues, al ambito metafisico de la subjetividad: “Los valores valen. Pero
validez recuerda ain mucho a valer para un sujeto.”?*

Heidegger designa la metafisica de Nietzsche como una metafisica de
los valores: “La proposiciéon fundamental de la metafisica de la voluntad
de poder es una proposicién de valor.”?® La critica de Heidegger al
concepto de valor toma como hilo conductor su pregunta del ser. El
pensar en valores forma parte de una comprensién metafisica del ser,
la cual constituye una degeneracién de la esencia del ser y, por ello, de
la esencia del Dasein:

El pensar en valores es aqui y en todas partes la mas grande blasfemia que
se puede cometer contra el ser. (Heidegger 2001, p. 286)

Sélo cuando se consigue comprender el pensamiento de Nietzsche con
independencia de la nocién de valor, llegamos al punto desde el que la
obra del ultimo pensador de la metafisica se convierte en una tarea del
preguntar... (Heidegger 1997, p. 99)

El filésofo italiano Gianni Vattimo se ha hecho eco de esta reflexion de
Heidegger, en la medida en que propone una lectura que trata de liberar
a Nietzsche del peso de la metafisica y, conforme a eso, deja de lado la
idea de valor de Nietzsche. Por eso Emil Kettering puede preguntar con
razon: “(No se orienta acaso Heidegger de forma demasiado unilateral
al concepto de valor de Nietzsche?”26

Heidegger no ha reconocido abiertamente que la filosofia de Nietz-
sche contenga elementos que vayan mas alla de la metafisica. En vista
de esta circunstancia, se impone preguntarse: (estaba Heidegger tan
empefado en hacer de Nietzsche el dltimo metafisico que no dejé que
aparecieran en toda su dimensién aquellos aspectos posmetafisicos que
estan prefigurados en su pensamiento? ¢Sobredimensiond el concep-
to de valor en Nietzsche para erigirse en el superador de la meta-
fisica?

Hay momentos en que Heidegger estd inclinado a conceder cierto
grado de superacion de la metafisica en Nietzsche, como en el pasaje
que a continuacion se cita:

%4 Heidegger GA Bd. 40, p. 151.
% Heidegger 1997, p. 218.
26 Kettering 1987, p. 371.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 19

Se trata de despejar el camino para una nueva interpretacién de lo sensible
a partir de un nuevo orden jerarquico de lo sensible y lo no sensible. Este
nuevo orden jerarquico no quiere simplemente invertir los términos dentro
del viejo esquema y apreciar mucho lo sensible y poco lo no sensible, no
quiere poner arriba lo que estaba abajo. Un nuevo orden jerarquico y una
nueva posicion de valores significa: alterar el esquema de orden. En ese
sentido, la inversidn tiene que convertirse en una expulsion fuera del pla-
tonismo. Hasta dénde se extiende y puede extenderse esto en Nietzsche,
hasta qué punto llega a una superacién del platonismo y hasta qué punto
no, todas éstas son preguntas necesarias de la critica que sin embargo sélo
pueden plantearse si hemos repensado su mas interna voluntad pensan-
te, mas alla de todas las confusiones, ambigiiedades y medianias que con
facilidad se le podrian contabilizar. (Heidegger 2000a, pp. 197-198.)

Pero pasajes como éste pasan casi inadvertidos en medio de la abundan-
te tarea de exégesis realizada por Heidegger sobre Nietzsche. Ademas,
representa un flaco intento de reivindicar a Nietzsche, de reconocer
aspectos posmetafisicos en su filosofia, que termina cediendo ante el
impetu mas poderoso de Heidegger de querer hacer de Nietzsche el
ultimo metafisico. Los esfuerzos de Nietzsche por superar la metafisi-
ca, segun Heidegger, se han revelado infructuosos, han fracasado, y ha
quedado atrapado en sus tenaces redes.

3. Nietzsche como decision y trdnsito

Heidegger concibe a Nietzsche como un pensador en transito. En esta
valoracion reside, me parece, el otro componente del “intimo parentes-
co” (Innige Verwandtschaft) que Heidegger dice tener con él, pues se
concibe también como un pensador de transito en la obra que escribe
de manera paralela a las Lecciones sobre Nietzsche, es decir, Aportes a
la filosofia (2003), redactada entre 1936-1938. Ahi Heidegger habla
expresamente del paso del “primer comienzo” al “otro comienzo”. Con
el titulo de “primer comienzo” designa la totalidad de la historia de la
metafisica, que Aristdteles en sus albores llama “filosofia primera”, y
cuyo acontecer lo ve Heidegger afectado de un ininterrumpido olvido
del ser. Pero Heidegger se asume, al mismo tiempo, como preparador de
un nuevo comienzo, de “otro comienzo” que elabore ese olvido del ser,
apuntando de esa manera a la experiencia posmetafisica de la epifania
del ser.

La idea de transito estd estrechamente relacionada con la nocién
de fin. Lo que es mas, solo desde la perspectiva del otro comienzo se
revela Nietzsche como el fin de la metafisica en vias de transito. De

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



20 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

ahf que, para Heidegger, Nietzsche ocupe en la historia de la metafisica
occidental una posicidn particular, pues si bien queda encasillado en
la metafisica, es el dltimo metafisico y, como tal, queda en calidad de
umbral que avista el otro comienzo.

Nietzsche representa el fin de la metafisica occidental y el principio
de un transito. El transito tiende un puente hacia la otra orilla; esto
es, en este transito se decide el paso de la preeminencia de la verdad
del ente hacia la verdad del ser. Aun cuando Nietzsche queda inscrito
en la metafisica, le corresponde un lugar privilegiado; como ultimo
metafisico, se apresta ya hacia lo que Heidegger designa como el “otro
comienzo” y detenta esa investidura, por asi decir, de darle la estafeta a
Heidegger: “Lo maximo que puede decirse de un pensador. Un transito
que prepara transiciones hacia el segundo comienzo.”?”

De modo que el juicio criptico de Heidegger, segtin el cual Nietzsche
es el ultimo metafisico, implica, por un lado, encasillarlo sin ningu-
na concesién en el marco de la historia de la metafisica occidental;
pero, por otro, en su calidad de dltimo metafisico, es decir, el tltimo
de la serie, le corresponde, con todo, un estatus privilegiado en razén
de ser precisamente un puente hacia el “otro comienzo”. Si bien toda-
via metafisico, contiene elementos preparatorios para el otro comienzo,
mismo que Heidegger trata de pensar y conjurar. Lo que une a Nietz-
sche con sus predecesores es, precisamente, que también ha pensado
el ser del ente. Lo que lo separa de ellos es que, como consumador
de la metafisica, representa un transito, el umbral a partir del cual se
decide el paso de la verdad del ente hacia la verdad del ser. El pen-
sar de Nietzsche tiende un puente, un primer puente, hacia el otro co-
mienzo:

Nietzsche estd en una decisién, lo mismo que todo pensador occidental an-
tes de él. Al igual que ellos afirma la preponderancia del ente frente al ser,
sin saber lo que hay en tal afirmacion. Pero, al mismo tiempo, Nietzsche
es aquel pensador occidental que lleva a cabo de manera incondicionada
y definitiva la afirmacién de esta preponderancia del ente, con lo que se
coloca en el mas duro rigor de la decision. (Heidegger 2000a, p. 386)

La idea de transito en Heidegger estd en estrecha relacién con la deci-
sién (Entscheidung), mas exactamente, la decision madura en el periodo
de transito. Nietzsche piensa el nihilismo como un periodo de transito,
en la medida en que, sefiala, es un evento cuya duracidn se extiende

7 Heidegger, GA Bd. 43, p. 278. Las traducciones de este texto aqui incluidas son
mias.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 21

durante doscientos afios. Mas alld de que se pueda datar con precisién
la duracién de este evento, aqui lo decisivo es el cardcter provisional
que se le atribuye. Heidegger no piensa el transito referido al nihilismo,
o por lo menos no directamente, sino que entiende este transito bajo la
égida del paso del “primer comienzo” al “otro comienzo”. La orilla del
primer comienzo (Nietzsche) que conduce a la orilla del otro comienzo
(Heidegger). Este transito encuentra su pleno sentido sélo en la medida
en que se lleve a cumplimiento el Ereignis. Al hacerlo tomar parte en el
transito y la decisién, Heidegger incorpora a Nietzsche en el cauce de
su propio proyecto y pareciera que con eso piensa resarcirlo de haberlo
hecho recaer en la metafisica:

Su interpretacion le exige a Nietzsche dos cosas: por un lado, tiene que de-
jarse encasillar como consumador de la metafisica, misma que él pretende
ya haber superado. Por otro lado, como consumador de la metafisica tiene
que aparecer al mismo tiempo como preparador de un transito, que lo
conduce a una nueva esfera, para él totalmente extrafia. (Miiller-Lauter
2000, p. 24)

Heidegger tiene escrupulos para usar la palabra “decisién” por lo gas-
tada y por su carga metafisica, pero con ella se refiere a aquello “por
obra de lo cual queda referida a la mas intima separacién y la extrema
diferencia”.?® La extrema diferencia alude a la distincién entre el ente
en su totalidad, lo que comprende a los dioses, al hombre, el mundo
v la tierra, y el ser cuyo imperar posibilita o impide que el ente sea.
La maxima decisién que puede tomarse y de la que pende la historia
futura atafie al dominio del ente y la verdad del ser. Sin embargo, esta
decisidén no recae en el hombre, su resolucién “decide mas bien sobre el
hombre y de otra manera sobre el Dios”.2° En esta decisién est4n reuni-
dos los nombres de Nietzsche y Heidegger, situados al final del primer
comienzo y al inicio del otro comienzo, respectivamente. El pensar de
Nietzsche se sitiia en el umbral de esa decision.

Lo mas 16gico para el hombre actual estriba en comprender la deci-
sién como un acto de la voluntad que debe conducir a ella. No obstante,
no se trata de una actividad del hombre, sino de su pasividad.

Acaso para evitar malentendidos, Heidegger renuncia en sus escritos
tardios a hacer uso del término “decision”. En los Aportes a la filosofia
(2003) habla de decisién en lugar de “resolucion”, como lo hace en Ser
y tiempo, si bien la carga decisionista sigue siendo inevitable. Estamos

28 Heidegger 2000a, p. 476.
» Heidegger, GA Bd. 43, p. 476.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



22 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

tan predispuestos a pensar todo desde el hombre que se hace imposible
pensar la decision desde el ser mismo, desde su destinacion (Geschick)
en la forma de ocultamiento y desocultamiento. Cuando se habla de
decision se piensa en una accion del hombre, un acto de cumplimiento;
pero esto no es lo esencial. Lo que Heidegger seflala en los Aportes a
la filosofia sobre la decisién vale también para la resoluciéon expuesta
en Ser y tiempo; es decir, se trata de captar su esencia no a partir del
hombre, sino desde el ser mismo.

Heidegger quizd ha tomado la idea de lo abismal del transito de
Nietzsche, pues escribe en el mismo tenor que éste en los Aportes a la
filosofia: “En esta determinacién se aguanta y fundamenta lo abierto del
transito— el abismatico en-medio del entre hacia el ya-no del primer
comienzo y su historia y hacia el atin-no del cumplimiento del otro co-
mienzo.”®® De este pasaje se desprende que Heidegger, como Nietzsche,
entiende esta época de transicion con base en su indeterminacién. Lo
abierto del transito remite a una circunstancia en la cual nada es cierto
para el hombre. La reflexion de Heidegger sobre el transito es un pen-
samiento nuclear de su filosofia tardia. Aqui se quiere plantear la tesis
que este pensamiento ha ido madurando en el marco de su didlogo
con Nietzsche. Por eso no es casualidad que estas reflexiones sobre el
transito aparezcan en gran medida en el marco de sus Lecciones sobre
Nietzsche:

El transito no es pro-greso ni tampoco deslizarse de lo que habia hasta
ahora hacia algo nuevo. El transito es lo que no tiene transito, es lo sin
transiciéon porque pertenece a la determinacién de la inicialidad del co-
mienzo. Este no se deja captar mediante retrocesos histéricos y el cultivo
histérico de lo legado. Comienzo esta solamente en el comenzar, comienzo
es: tradicion. (Heidegger 2003, p. 29)

El rasgo fundamental de este transito lo determina Heidegger con la ex-
presién “abismal”. Esta se refiere a lo misterioso, enigmatico. Heidegger
llega cada vez mas a la comprensién de que el rasgo fundamental de
nuestra era puede ser descrito mediante el recurso al “transito”. En los
Aportes a la filosofia, el transito es objeto de analisis, pues Heidegger
habla del transito del primer comienzo al otro comienzo, que pretende
ser realizado a través del alzado (Aufriss) en que queda enunciado este
plan: la resonancia, el pase, el salto, la fundacién, los futuros y el ul-
timo dios. Voy a referirme brevemente a la articulacion del alzado. En
la resonancia se experimenta el abandono del ser en su paroxismo, el

30 Heidegger 2003, p. 23.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 23

cual conduce al pase del primer comienzo al otro comienzo, en un salto
a lo abismatico del ser (Seyn) con miras a la fundacién de su verdad,
que constela con la fundacién del Dasein, en la cual comparecen los
futuros, con el fin de que pueda advenir el tltimo dios. El transito es,
pues, tematizado concretamente en el marco de la explicacion del pase
(Zuspiel). El entiende por pase “la esencia histérica y un primer tender
un puente del transito, pero un puente que vibra en una orilla atin por
decidir.”®! Con pase se refiere Heidegger a la disposicién que inicia el
transito del primer comienzo al otro comienzo. Esto ocurre mediante
el cumplimiento del transito de la pregunta rectora acerca del ente,
hacia la pregunta fundamental, la pregunta por la verdad del ser.3? Lo
que por su parte no significa otra cosa que la superacién, “es decir, la
primera, primera posible de toda ‘Metafisica’” (p. 171).

Con ello se revela el pase como aquella disposicién que avala el tran-
sito del primer comienzo al otro comienzo. El pase es, pues, la instancia
mediadora que hace plausible el transito. Que la metafisica llegue a su
fin no debe inducirnos a la idea de considerarla inservible. Se trata, mas
bien, con vistas a atizar el transito al otro comienzo, de emprender una
productiva confrontacién (Auseinandersetzung) con el primer comienzo
que, como hemos visto, Heidegger identifica con la totalidad de la histo-
ria de la metafisica (p. 171). Interpreta el primer comienzo como olvido
del ser, el cual no puede ser experimentado desde la metafisica misma;
él puede llegar a esta constataciéon porque ya avanzoé al otro comien-
zo. Ahora bien, {cdmo se relaciona el otro comienzo con el primero? El
otro comienzo no se relaciona de ninguna manera con el primero en
la forma de un contramovimiento: “El otro comienzo no es la direccién
contraria del primero, sino que se halla como otro fuera de la contra e
inmediata comparabilidad” (p. 187). Ni rechazo ni supresion se revelan
como conceptos adecuados para determinar la forma de relacién con el
primer comienzo. Heidegger estd mas bien empefiado en pensar esta
relacion en la forma de un regreso (Riickgang), cuya fecundidad consis-
te en que ambos se sobrepujen mutuamente. El fildsofo alemédn pugna
por una reactivacién del primer comienzo, que s6lo puede tener lugar,
por su parte, a la luz de la verdad del ser. Esta confrontacién con el
primer comienzo la concibe especificamente en términos de un didlogo
con las grandes filosofias. De suerte que el filon del primer comienzo,
constituido por las grandes filosofias, debe ser puesto al servicio del
otro comienzo. Heidegger ve el apoyo en la metafisica, en la forma de

31 Heidegger 2003, p. 169.
%2 Heidegger 2003, p. 171.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



24 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

un didlogo con ella, como la viva relacién con el primer comienzo. Para
dar una idea del lugar que recibe el primer comienzo en la configura-
cién del otro comienzo, seria pertinente recordar aquellas palabras de
Heidegger, seglin las cuales el poner pie en el otro comienzo exige la
apropiacion originaria del primer comienzo (p. 171).

Se trata de retener lo siguiente: este transito no discurre en un suje-
to, y tampoco basta con que figure tedricamente en el interior de una
filosofia, sino que hay que entenderlo como una manifestacién histori-
ca del ser cuyo efecto ya ha entrado en accion. El primer comienzo se
caracteriza por el olvido del ser, en ello el ente es afirmado con vehe-
mencia, por lo cual el primer comienzo manifiesta una prescindibilidad
del ser. Este primer comienzo histdrico del ser ha llegado a su fin, segin
Heidegger, y se encuentra actualmente en camino al otro comienzo: “En
el otro comiengzo es reconocida la verdad y fundada como verdad del ser
y el ser (Seyn) mismo como Verdad del Ser (Seyn), o sea, como el acae-
cer (Ereignis) recaido en si mismo, en el cual figura la merma interior
del quebranto y por ende el abismo” (p. 185).

El proceso de transito se caracteriza por su indeterminacién, pues
todo esta todavia en proceso. El hombre se halla en camino al otro
comienzo, pero el aspecto que tiene este transito Heidegger lo deja sin
determinar. Lo tnico cierto es que, en el Otro comienzo, el olvido del
ser que domina el primer comienzo llega a su término: “La transicién
hacia el otro comienzo estd decidida, sin embargo, no sabemos a don-
de vamos, cuando la verdad del ser llega a ser lo verdadero y de dénde
la historia como historia del ser toma su via mas empinada y corta”
(p. 177).

La experiencia fundamental de los Aportes a la filosofia es cerciorarse
de que atravesamos por una etapa de transicion. Heidegger se concibe
a si mismo como preparador de una nueva era, este gesto preparatorio
impregna esta obra. En el espectro del nihilismo se agita ya un nuevo
destino del ser, pero atin no tiene un contenido claro. En eso reside este
caracter abismal del transito. La abismalidad del transito va de la mano
con una incertidumbre. Por mds que se revele sombrio e indigente este
panorama, Heidegger tiende, en afinidad con Nietzsche, a entender esta
época mediante el pensamiento del eschaton, lo cual quiere decir que
en el espectro del nihilismo se agitan ya los preliminares de un nuevo
destino del ser.

La filosofia de Nietzsche es de un significado sobresaliente desde
ahora, porque Heidegger sélo con atencién a esta pregunta puede plan-
tear si el fin de la metafisica como fin del primer comienzo, representado

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 25

por esta filosofia, sefiala la posibilidad del transito hacia otro comienzo,
el cual deberia considerar al ser como ser.>3

4. La interpretacion postheideggeriana de Nietzsche
tomando como ejemplo a Vattimo

Hacia 1936, en el marco de su primera leccion, Heidegger habia argu-
mentado la falta de “distancia” como una de las razones que habian
impedido hasta ese entonces una verdadera confrontacién (Auseinader-
setzung) con Nietzsche; que éste era algo todavia muy cercano, y esa
inmediatez de su presencia obnubilaba la mirada y hacia dificil valorar
la dimensidn y el verdadero significado de su filosofia. En ese mismo
tenor aseverd que no so6lo no habia tenido lugar una verdadera con-
frontacion con la filosofia de Nietzsche, sino que no existian ni siquiera
los presupuestos para su realizacion.

Entre tanto, la filosofia de Nietzsche entrd en una nueva fase de re-
cepcidn; quizd esa distancia se ha ensanchado, y al ajustarse la mirada
ha hecho posible una mas adecuada visiéon y comprensién de su filo-
sofia. De eso dan testimonio la cantidad de trabajos dedicados a la
interpretacién de su pensamiento en todas partes del mundo, procu-
rando una imagen mas balanceada de su filosofia. Pero destaca, sin
duda, ademas de su nueva recepcién en Alemania, el renacimiento que
ha tenido en Italia y Francia. En lo que sigue nos abocaremos a analizar
brevemente esta tentativa de interpretacion de Nietzsche, ateniéndonos
sobre todo al fil6sofo italiano Gianni Vattimo.

El filésofo de Turin es uno de los mds significativos intérpretes de
Nietzsche y Heidegger; divisa una continuidad entre ambos filésofos y
los reconoce como dos filésofos cargados de futuro.>* Para Vattimo, el
abordaje del problema de esta continuidad se revela rico en consecuen-
cias filosoficas; precisamente en su tematizacion reside la tarea de la
filosofia en la actualidad:

Ahora bien, sin que vayamos a desarrollar aqui pormenorizadamente este
discurso (cosa que hemos hecho, por lo demads, en otros lugares), lo cierto
es que clarificar precisamente la relaciéon Heidegger-Nietzsche por lo que
afecta a advertir su sustancial continuidad, o su decir la misma cosa (o sea,
el nihilismo) parece ser hoy, no sélo un tema de investigacion historiografi-
ca, sino la tarea de la filosofia, o al menos, una de sus tareas teéricamente
decisivas. (Vattimo 1991, p. 116)

33 Miiller-Lauter 2000, p. 23.
34 Vattimo 1991, p. 115.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



26 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

Sobre el trasfondo de la hermenéutica se hace posible reconstruir esta
continuidad Nietzsche-Heidegger, en la cual no se trata de una mera
documentacién de las semejanzas que entre uno y otro pueda haber,
sino en pensar filoséficamente sus reflexiones acerca del nihilismo. Vat-
timo ha acufiado la expresién “pensamiento débil” (pensiero debole), el
cual estd inspirado en el intento de pensar a Nietzsche y a Heidegger
de manera conjunta, en un mismo contexto filoséfico, con la particu-
laridad de que Nietzsche funge como intérprete de Heidegger. Va mas
alla y proclama que la asi llamada posmodernidad en filosofia parte
del reconocimiento de que la continuidad sustancial entre Nietzsche y
Heidegger constituye su rasgo fundamental.

Sin embargo, en contra de la autocomprension de Heidegger, segun
la cual Nietzsche es el ultimo metafisico, Vattimo intenta restarle fuer-
za a esta lapidaria afirmacién heideggeriana.®> En su lugar, aboga el
filésofo italiano por una lectura que quiere ver a Nietzsche como el
anunciador de una filosofia posmetafisica. Paralelamente a eso procede
Vattimo en su interpretacion de Heidegger, de tal suerte que éste quede
liberado del peso de sus grandes proyectos de un “pensar completa-
mente diferente”, porque esto conduce a ciertos misticismos que luego
podrian contradecir la coloraciéon nihilista del pensar de Heidegger que
Vattimo, por su parte, trata de destacar.>® Es decir, Vattimo no sigue a
Heidegger en su tentativa de pensar y preparar el “otro comienzo”; ésta
constituye otra de sus decisiones interpretativas. El juicio de Heidegger
que concibe a Nietzsche como el tltimo metafisico no debe inducirnos

% Junto a Vattimo, Michel Haar emprende la tarea de relativizar el juicio de
Heidegger acerca de la pertenencia sin reservas de Nietzsche a la metafisica: “Sin
embargo, esta tesis masiva, dogmatica y sin duda excesiva sobre la pertenencia
sin reservas a la metafisica no la sostiene Heidegger sino en su periodo mediano,
hacia 1940-1946, en Nietzsche II (capitulo VI) y en el célebre y brillante ensayo
‘La férmula de Nietzsche ‘Dios ha muerto’’, publicado en 1943. Pues su posicién
a este respecto ha evolucionado constante y considerablemente: al principio es
muy diferente, en el Nietzsche I (1935-1937), y al final, en {Qué significa pensar?
(1951-1952), donde se encuentra; sin embargo, en ambos casos hay una especie
de defensa y justificacién de ciertos temas nietzscheanos. En un primer momento
se mostr6 cuidadoso, modesto y reservado respecto de la posibilidad de reducir a
Nietzsche a una simple reiteracion de la metafisica” (Haar 1992, p. 95). Véase tam-
bién el ensayo muy iluminador de Hans Peter Balmer: “Por todos lados se muestra
que la obra de Nietzsche se opone a una reduccién a tesis metafisicas. Mas bien se
revela que Nietzsche ha sido el primero que traté de superar de manera radical y
creativamente la metafisica, como hasta ahora fue marcada por la historia” (1989,
p. 37).

36 yattimo 1986, p. 156.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 27

a descalificar a Nietzsche en bloque y sumariamente; éste no es, en
definitiva, metafisico, como Heidegger pretende.

Es decir, el ntcleo del programa filoséfico de Vattimo estriba en no
tomar al pie de la letra la interpretacion de Heidegger en relacién con
Nietzsche y, paralelamente a eso, reactivar a Nietzsche con vistas a la
elaboracién de una filosofia posmetafisica.

Aungque la interpretacion de Nietzsche realizada por Vattimo estd en-
raizada en la interpretacion que Heidegger hace de aquél, se distingue,
pues, esencialmente de esta dltima, en tanto Vattimo se esfuerza por
localizar en Nietzsche elementos que apuntan a una superacién de la
metafisica. Vattimo recurre a aquella definicién de Heidegger sobre el
nihilismo, segun la cual del ser en cuanto tal ya no queda nada.” Asi-
mismo, asume la concepcién de Nietzsche del nihilismo, contenida en
La voluntad de poder; segun la cual este evento alude a la situacién en
la cual el hombre abandona el centro para dirigirse a la X. Vattimo ha-
ce converger ambas versiones del nihilismo, sin perder de vista que el
nihilismo concierne al Ser mismo, antes que ser un asunto meramente
humano.

El filésofo italiano hace valer ambas versiones del nihilismo en un
contexto tedrico en el que aparecen como de igual rango. Por eso no
recurre a la concepcidn heideggeriana del nihilismo en términos de
“abandono del Ser” (Seinsverlassenheit), pues eso significaria reconocer
la mas originaria esencia del nihilismo, puesta de relieve por Heidegger,
en la que, a su vez, se funda la versidn nietzscheana del nihilismo, lo
cual contrariaria la intencion fundamental de Vattimo. Con todo, sigue
siendo esta tentativa de Vattimo por reunir y pensar el nihilismo de
Nietzsche y Heidegger en un mismo contexto filosdfico acaso la mds
significativa de nuestro tiempo. No sin razén se cuenta Vattimo entre
los pocos filésofos, si no el tnico, que confiesa ser nihilista.

En una época en la que atun hay residuos de “Ontoteologia”, para
usar una expresion de Heidegger, nos acucia Vattimo a empufar el
nihilismo como la tinica auténtica oportunidad que nos esta dada:

Creo que nuestra posicién frente al nihilismo (lo cual significa nuestra co-
locacién en el proceso del nihilismo) se puede definir recurriendo a una
expresion que aparece a menudo en los textos de Nietzsche, la expresion
“nihilismo consumado”. El nihilista consumado o cabal es aquel que com-
prendié que el nihilismo es su (Unica) chance. Lo que ocurre hoy respecto

37 Heidegger 2000b, pp. 338, 341 y 350 de la versién en aleman. Ademas, GA
Bd. 9, p. 415.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



28 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

del nihilismo es lo siguiente: que hoy comenzamos a ser, a poder ser, nihi-
listas cabales. (Vattimo 1986, p. 23)

Del planteamiento de Vattimo se desprende que, en tanto nos rebelemos
contra el nihilismo y no tomemos nota de su fuerza de accién, perma-
nece oculto su significado positivo: “Ciertas neurosis contemporaneas
se explican porque no somos suficientemente nihilistas.”®

Es decir, tan pronto empufiemos el nihilismo, muchas situaciones que
tenemos por problematicas no apareceran mas como tales. Cuando el
factum del nihilismo, la muerte de Dios y la desvalorizacion de los va-
lores supremos, se traduzca en la actitud que demanda de nosotros,
estaremos en vias de practicar lo que Nietzsche proclamaba como el
nihilismo consumado. En este sentido, Vattimo nos acucia a coadyuvar
a ese esfuerzo de colocacién del nihilismo.?° Con miras a esta coloca-
cién, se impone preguntarnos: éa qué nos obliga el nihilismo? ¢A qué
actitudes nos llama? ¢A qué reflexiones nos conmina?: “El nihilismo
estd en accion y no se puede hacer un balance de él, pero se puede y
se debe tratar de comprender en qué punto estd, en qué nos incumbe
y a cuéles decisiones y actitudes nos llama.”*° Para Vattimo no se trata
de esquivar el nihilismo o bien salir de él, sino de empuifiarlo y llevarlo
hasta sus ultimas consecuencias. Por esa razén, me parece, la pregunta
que late con mads fuerza en la idea de posmodernidad de Vattimo es la
pregunta por la actitud que esté en conformidad con el nihilismo y que
haga justicia al estado de cosas que encierra. Vattimo entiende la his-
toria del Ser como la historia de su disolucion: “El nihilismo activo, en
el sentido en que yo lo entiendo, seria la fuerza de vivir en un mundo
en el que ya no hay fundamentos, ni en el plano metafisico, ni en el
plano de las autoridades politicas.”*! Por eso recurre al pensamiento de
Nietzsche del “hombre moderado”. Hay buenas razones para suponer
que su teoria del hombre moderado toma como base el siguiente pasaje
de Nietzsche:

3 vattimo 1990, p. 21.

39 Remito aqui a la elucidacién del término Er-6rterung que en italiano significa
“colocaciéon”: “Escribo esta palabra entre comillas porque quiero llamar la aten-
cién sobre el empleo del término Er-drterung, que se debe traducir por ‘colocaciéon’
(atendiendo a la etimologia mas que al sentido corriente que es el de ‘discusion’),
que hace Martin Heidegger en sus obras: sobre este punto véase G. Vattimo, Essere,
storia e linguaggio in Heidegger, Turin, ed. De ‘Filosofia’, 1963” (Vattimo 1986, p. 10,
n. 2).

“OVattimo 1986, p. 23.

“IVattimo 1990, p. 21.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 29

¢Quiénes se mostraran aqui como los mas fuertes? Los mas moderados, los
que no tenfan necesidad de dogmas extremos, los que no sélo aceptaban
una buena parte de la casualidad, del absurdo, sino que la amaban; los que
pueden pensar en el hombre con una significativa aminoracién de su valor,
sin por eso empequeilecerse ni debilitarse: los mas ricos en salud, los que
se han acostumbrado a las mayores desgracias y por ello ya no temen a la
desgracia, hombres que estan seguros de su poder y que representan con
un orgullo consciente la fuerza que el hombre ha adquirido. (Nietzsche
1990, p. 217)

El hombre moderado es aquel que puede prescindir de dogmas extre-
mos; en eso reside la fuerza en tiempos de nihilismo. Este pasaje Vat-
timo lo hace suyo, sin duda, para articular su teoria de la posmoder-
nidad:

En Nietzsche, el hilo del discurso es mas lineal: la muerte de Dios sig-
nifica el fin de la creencia en fundamentos y valores ultimos porque tal
creencia respondia a la necesidad de seguridad propia de una humanidad
atun “primitiva”. La racionalizaciéon y organizacién del trabajo social, asi
como el desarrollo de la ciencia-técnica, que son estados hechos posibles
precisamente por la visién religioso-metafisica del mundo [...] han vuel-
to superflua esa misma creencia, y también esto es el nihilismo. (Vattimo
1991, pp. 135-136)

El hombre moderado de Nietzsche es el que se muestra reacio a los
“dogmas extremos”; su fuerza reside precisamente en el hecho de que
puede prescindir de garantes metafisicos: “Si se leen atentamente los
apuntes del dltimo Nietzsche parece posible explicarse este giro ha-
cia un ideal de moderacidn, ciertamente poco conforme con la imagen
corriente de su pensamiento.”*? El Ubermensch (ultrahombre) de Nietz-
sche dista mucho de ser una criatura portentosa, como suelen sugerir
algunos intérpretes, mds bien le corresponde una nota de moderacidn.
Se trata de aceptar la disolucién del fundamento; mas aun, del factum
del nihilismo sacar la energia, la fuerza necesaria, para poder vivir en
un mundo en el que ya no hay mds fundamentos. En eso ve Vattimo el
mads genuino camino emancipador, ya que todo intento de fundamenta-
cién implica el sometimiento a una nueva forma de autoridad. Si piensa
uno en la Edad Media, se da un sometimiento a Dios; en una sociedad
que descansa en la ciencia y la técnica se da un sometimiento a los ex-
pertos. De ahi que la arremeta Vattimo contra toda forma de estructuras

42 Vattimo 1991, p. 195.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



30 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

de dominio, contra toda nostalgia de estructuras fuertes y contra toda
forma de fundamentacion, detras de la cual se esconde la busqueda
de garantes, consuelos metafisicos. En ese sentido, el pensamiento de
Vattimo estd inspirado por un impulso antitotalitario y antiautoritario,
lo cual tiene implicaciones ético-practicas.

El nihilismo profesado por Vattimo quiere liberarnos del peso de las
estructuras fuertes. Vattimo tiende a ver nuestras auténticas oportuni-
dades en estados de cosas que desde la éptica de la modernidad tie-
nen que ser superadas: “La recaida en la contrafinalidad esta vinculada
a la permanente tendencia de vivir la ‘desrealizacién’ en términos de
reapropiaciéon.”*® Vattimo sostiene la tesis del fin de la modernidad.
La posmodernidad, en tanto que contiene una transformacién esencial,
no puede tratarse de una “superacion” de la modernidad, pues la su-
peracién (Uberwindung) era precisamente el estilo tipico de sobrepasa-
miento de la modernidad. La modernidad era aquella época en que lo
nuevo (Novum) avanzaba como la quintaesencia del ser, y asi es una
despedida de este novisimo, la minima condicién de transito a la pos-
modernidad. No quiere superar sencillamente lo pasado, sino intenta
apropiarse de él de manera transformada. Para ello, Vattimo recurre
al pensamiento de la Verwindung de Heidegger. El término expresa, de
manera acertada, de lo que se trata para la posmodernidad: despedida
de todas las imdgenes de una superacion. El nihilismo representa, para
Vattimo, la sefial de que debe darse una liberacion de la reapropiacion,
y de las superaciones. Pero no por ello debe uno tildar su posicién de
derrotista.

Esta toma de posiciéon de Vattimo, que puede ser interpretada de
manera resumida como una desmedida tolerancia hacia el capitalismo
tardio, le ha acarreado el reproche de neoconservador por parte de Ha-
bermas. Se podria objetar que Vattimo practica una mirada indulgente
hacia un estado de cosas que es todo menos subyugante. El alega, sin
embargo, lo siguiente: “en realidad, la perspectiva de la reapropiacién
perdié precisamente su significacién de norma ideal. Lo mismo que el
Dios de Nietzsche, esa perspectiva terminé por revelarse como super-
flua” (Vattimo 1986, p. 27). En vista del nihilismo, la emancipacién y
el progreso se han vuelto ideas caducas. La posmodernidad de Vattimo
recomienda embarcarse en la experiencia de la disolucién del funda-
mento, sin experimentar ningun tipo de nostalgia por las estructuras
fuertes. En eso reside, para Vattimo, nuestra oportunidad. Asi vistas las
cosas, el nihilismo nos coloca frente al cardcter abismatico de la exis-

“3 Vattimo 1986, p. 31.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 31

tencia, ante el cual no debemos retroceder. Estamos ante una ingravida
experiencia del Ser; ésta disolucién del ser se opone a todo tipo de
fundamentacion:

Cuando ya no hay mas fundamentos metafisicos, para ejercer una funcién
critica nos queda la relativizaciéon histérica. Reconstituyendo la historia
de la que provenimos, se pueden reconocer las direcciones que han sido
indebidamente rechazadas, posibilidades que se podria reutilizar. Se hace
movible una situacién que se presenta como la dnica posible. (Vattimo
1990, p. 22)

La idea de posmodernidad de Vattimo depende en gran medida del con-
cepto de Verwindung, que toma prestado de Heidegger. Este concepto se
revela como una nocidn clave con vistas a la articulacion de su filosofia
posmoderna; se puede decir, por eso, sin exagerar, que sin la nocién de
Verwindung dificilmente puede articularse su idea de posmodernidad de
manera consistente. Vattimo recurre a esta nocién heideggeriana para
cimentar la relaciéon de la modernidad con la posmodernidad: “No se
puede salir de la modernidad —o de la metafisica— por via de supera-
cién —o de critica—, porque ello significaria permanecer precisamente
dentro del horizonte moderno, el de la fundacién, el del historicismo”
(Vattimo 1991, p. 24).

Vattimo es plenamente consciente que la modernidad se alimenta
de superaciones (Uberwindungen). El tinico camino que se ofrece, para
sobrepujar la superaciéon de la metafisica es mediante la Verwindung, en
tanto empuilemos el nihilismo y pongamos en libertad la superacion.
Se trata de tomar en serio la ensefianza del nihilismo, lo cual significa
despedirse de todo intento de fundamentacidn, pues se incurre en éstos
al precio inevitable de sufrir restauraciones metafisicas:

Por tal motivo, se puede incluso sostener con buenas razones que la domi-
nante atencion filosdfica por los escritos del tltimo Nietzsche es excesiva
y supone el riesgo de dejar escapar el significado mas propio de la filo-
sofia nietzscheana: ésta vive totalmente en el nexo, que hay que volver a
estudiar constantemente, entre reflexién sobre el curso de la civilizacién
europea y meditacion sobre el ser. (Vattimo 2001, pp. 60-61)

En su Introduccion a Nietzsche (2001), Vattimo puede colocar a Nietz-
sche y a Heidegger como pensadores del “final de la metafisica”, toda
vez que echa mano de la caracterizacidon que Dilthey hace de Nietzsche,
ubicdndolo como tal, en funcién del nexo de su filosofia con la literatura
y la poesia. En una audaz estrategia de interpretacion, al reconocer que

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



32 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

este nexo con la poesia y la literatura se halla presente también en la
filosofia de Heidegger, hace extensiva esa vision de Dilthey a Heidegger.
De esa manera, Vattimo permanece fiel a su proyecto de hacer coinci-
dir filosoficamente a Nietzsche y a Heidegger, si bien esta vez por vias
no exploradas con anterioridad. La interpretacién de Vattimo es audaz,
porque de esa manera elude una confrontacién directa con las tesis de
Heidegger que hacen de Nietzsche un metafisico.

Para Vattimo, la Nietzsche-Forschung mads reciente tiende a contra-
rrestar la corriente interpretativa inaugurada por Heidegger, con su
acento puesto sobre la obra péstuma de Nietzsche, y en su lugar aboga
por una puesta en relacion de las “tesis filoséficas” del Nietzsche tardio
con su “critica de la cultura”, todo lo cual ha supuesto, a la vez, una
atencién a las obras del periodo medio de Nietzsche, que es el que
contiene de manera mas profusa este planteamiento nietzscheano. Tan
solo a la luz de esta lectura aparece su filosofia en una dimensiéon que
hace justicia a Nietzsche. Es decir, las tesis sobre el ser de Nietzsche no
estan disociadas de una critica de la cultura. En este punto, Vattimo no
esgrime en contra de Heidegger la critica a la metafisica emprendida
por Nietzsche en esa fase de su produccion, y de la cual Heidegger no
toma en absoluto nota. Empero, su Introduccion a Nietzsche (2001) trata
de reflejar de manera demostrativa este punto de vista brindando una
imagen de Nietzsche que da cuenta de su periodo medio y haciendo
evidente el contraste con la lectura heideggeriana de Nietzsche.

Incluso, por el contrario, se debe decir que las ‘tesis’ ontoldgicas que Nietz-
sche desarrollara en los escritos del tltimo periodo (aquellas, para enten-
dernos, en que se detuvo la lectura heideggeriana) no tienen un sentido
muy diferente de la critica de la cultura de Humano, demasiado humano, y
representan su prolongacion. (Vattimo 2001, p. 103)

La relacién Nietzsche-Heidegger o bien Heidegger-Nietzsche no es, por
asi decir, parte del repertorio de problemas de la filosofia contempora-
nea, sino que representa la tarea decisiva de la filosofia de la actuali-
dad. Vattimo ha conseguido, de manera audaz, presentar una lectura de
Nietzsche y Heidegger segtn la cual el primero funge como intérprete
del segundo, pero de tal manera que ambos pensadores se sobrepu-
jen mutuamente, en lugar de una lectura que tome partido por uno
en detrimento del otro. Mediante este paso hermenéutico, Nietzsche
se sustrae de una interpretacién petrificante a que pudiera conducir
una exégesis unidireccional, y queda junto a Heidegger en el flujo de
una interpretacion dinamica. Esta concepcion interpretativa le reporta

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 33

a Vattimo buenos dividendos. Un componente esencial de esta exégesis
considera que la utilizacion actual de Nietzsche no puede pasar por alto
la importante interpretacion de éste hecha por Heidegger, si bien hay
que someterla a una serie de correcciones y matizaciones.

Una circunstancia que habla a favor de esta tesis de Vattimo, a saber,
de la conveniencia de tematizar de manera conjunta a Nietzsche y a
Heidegger, es el hecho de que buena parte de la filosofia mas impor-
tante que se ha producido a finales del siglo xx los tiene a ambos como
punto comun de referencia; es el caso de Foucault, Derrida, pero tam-
bién de Richard Rorty. Aunado a eso, la recepcién de Nietzsche en Italia
ha tenido lugar en estrecha relacién con la asimilacién del pensamiento
de Heidegger.

Para Vattimo, se trata de seguir siendo heideggeriano desacatando en
algunos respectos la interpretacion que Heidegger hace de Nietzsche,
sobre todo la que tiende a hacerlo pasar como pensador metafisico. Esta
tesis se ve ratificada en razon de la posicién que han asumido algunos
heideggerianos que ven a Nietzsche, en un abierto desafio contra la
posicion del mismo Heidegger, como un pensador que dejé atras la
metafisica.

La postura de Vattimo, por lo que hace a su forma de proceder, con-
trasta notoriamente con la de Wolfgang Miiller-Lauter, en la medida en
que Vattimo evita una confrontacién puntual con las tesis de Heidegger
que hacen de Nietzsche un metafisico, y atacando la tesis fuerte de
manera tangencial, pero no por ello menos audaz. Por su parte, Miiller-
Lauter ha realizado un trabajo puntual, meticuloso, tratando de defen-
der a Nietzsche de algunas tesis injustificadas de Heidegger.

Para Vattimo, la distancia entre Nietzsche y Heidegger parece por
momentos insalvable, pero esta relacién también alcanza una gran cer-
cania. Un punto de apoyo de esta tesis se da, por ejemplo, en el reco-
nocimiento por parte de Gadamer de que Nietzsche es quien sirve de
impulso a Heidegger en la renovacién de la pregunta por el ser, y no,
como se pudiera pensar, Dilthey o Husserl.**

En suma, la imagen de Nietzsche que Vattimo trata de transmitir
emerge del fondo de su confrontacién con el Nietzsche de Heidegger y
en un notorio contraste con ella. Se resume en aquella frase de Nietz-
che, por lo demas, completamente acorde con su pensiero debole: “El
hombre del futuro serd educado méds en los matices, que en los grandes
combates del destino.”

“ Gadamer 1960, p. 243.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



34 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

5. Conclusiones

He tratado de mostrar la lectura que de Nietzsche hacen Heidegger y
Vattimo, dos de las interpretaciones mds representativas llevadas a cabo
en el siglo xX.

La intensa dedicacién a Nietzsche por parte de Heidegger, por lo que
hace al tiempo, s6lo comparable con su consagracidn a Aristdteles, da
testimonio de la enorme relevancia que adquiere para la elaboracion
de su propia filosofia. El interés que reviste Nietzsche para Heidegger
estd determinado en gran medida por el problema del nihilismo; sin
embargo, sabemos por Otto Poggeler, encargado de la edicion de los
dos volumenes de Nietzsche, de la incapacidad de Heidegger para dejar
en el prélogo constancia de su deuda para con Nietzsche.

En la presente investigacion traté de mostrar que la interpretaciéon
de Nietzsche que Heidegger lleva a cabo no se agota en remitirlo a la
tradicion metafisica, sino que lo hace fructifero para su propio proyecto
de superacién de la metafisica, en su concepcién del “otro comienzo”.
En ese sentido, Nietzsche representa, para Heidegger, un pensador de
transito, en cuyo umbral se ha de incubar la suprema decisién que ter-
mina con la exclusiva hegemonia del ente y opta por la verdad del ser.

Vattimo toma distancia de esta vena escatoldgica del pensamiento
de Heidegger, de la posibilidad de una realidad completamente dife-
rente de la metafisica, haciendo terminar a los dos filésofos alemanes
en la experiencia del nihilismo, lo que equivale a decir, en la renuncia
vehemente de toda nueva tentativa de superaciéon. De manera que el
nihilismo representa la sefial mas clara de que con la erosion del fun-
damento, se nos insta a desistir de toda nueva fundamentacién, y por
lo tanto a embarcarnos en una experiencia débil, aligerada del ser.

En suma, los tres filésofos ponen de manifiesto que el nihilismo es
un concepto fundamental para pensar nuestra época y que su omision
se paga al precio de insuficiencias en el analisis.*

BIBLIOGRAF{A
Obras de Martin Heidegger

GA Bd. 5, Holzwege, ed. E-W. von Herrmann, Klostermann, Francfort del Meno,
1977.
GA BD. 8, Was heifst Denken?, Max Niemeyer, Tubinga, 1954.

*Agradezco al DAAD (Servicio aleman de intercambio académico) el apoyo reci-
bido para una estancia de investigacidn, fruto de la cual resulté este articulo.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



HEIDEGGER Y VATTIMO: INTERPRETES DE NIETZSCHE 35

GA Bd. 9, Wegmarken, en Gesamtausgabe, vol. 9, Klostermann, Francfort del
Meno, 1976.

GA Bd. 16, Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges. 1910-1976, ed. Her-
mann Heidegger, en Gesamtausgabe, vol. 16, Klostermann, Francfort del
Meno, 2000, pp. 285-307.

GA Bd. 40, Einfithrung in die Metaphysik, en Gesamtausgabe, vol. 40, Kloster-
mann, Francfort del Meno, 1983.

GA Bd. 43, Nietgsche: Der Wille zur Macht als Kunst [Nietzsche: la voluntad de
poder en cuanto arte], en Gesamtausgabe, vol. 43, Klostermann, Francfort
del Meno, 1983.

GA Bd. 44, Nietzsches metaphysische Grundstellung im abenldndischen Denken:
Die ewige Wiederkehr des Gleichen, en Gesamtausgabe, vol. 44, Klostermann,
Francfort del Meno, 1986.

Heidegger, 2006, Ser y tiempo, trad. Jorge Eduardo Rivera, Trotta, Madrid.

, 2003, Aportes a la filosofia. Acerca del evento, trad. Dina V. Picotti C.,

Biblos, Buenos Aires.

, 2001, Hitos, trad. Helena Cortés y Arturo Leyte, Alianza, Madrid.

———, 20004, Nietgsche I, trad. Juan Luis Vermal, Destino, Barcelona.

., 2000b, Nietzsche II, trad. Juan Luis Vermal, Destino, Barcelona. [Version

en aleman: Guenther Neske, Pfullingen, 1989.]

, 1997, Caminos de bosque, trad. Helena Cortés y Arturo Leyte, Alianza,

Madrid.

Obras de Friedrich Nietzsche

Nietzsche, 1996, La gaya ciencia, trad. y prol. Charo Grego y Ger Groot, Fonta-
mara, México.

, 1989, Creptisculo de los idolos, o como se filosofa con el martillo, trad.,

introd. y notas Andrés Sanchez Pascual, Alianza, Madrid.

, 1988, Werke. Kritische Gesamtausgabe, ed. Giorgio Colli y Mazzino Mon-

tinari, De Gruyter, Berlin, vol. 12.

, 1986, La genealogia de la moral, trad. Andrés Sanchez Pascual, Alianza,

Madrid.

, 1984, Humano, demasiado humano, trad. Carlos Vergara, Edaf, Madrid.

Bibliografia secundaria

Balmer, Hans Peter, 1989, “Uberwundene Metaphysik?”, en Emerich Coreth
(comp.), Metaphysik in Un-Metaphysischer Zeit, Patmos, Diisseldorf, pp. 27—
44.

David, Pascal, 1994, “Der Metaphysikbegriff bei Nietzsche und Heidegger”,
en Verwechselt mich vor allem nicht! Heidegger und Nietzsche, Schriftenreihe
der Martin-Heidegger-Gesellschaft, vol. 3, Klostermann, Francfort del Meno,
pp.- 109-126.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



36 LUIS CESAR SANTIESTEBAN

Gadamer, Hans-Georg, 1960, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosop-
hischen Hermeneutik, Mohr, Tubinga. [Versién en castellano: Verdad y mé-
todo. Fundamentos de un hermenéutica filosdfica, trad. Ana Agud Aparicio y
Rafael de Agapito, Sigueme, Salamanca, 1999.]

Haar, Michel, 1993, Nietzsche et la métaphysique, Gallimard, Paris.

, 1992, “Heidegger: un lecture ambivalente”, Magazine littéraire, no. 298,
pp. 94-96.

Halder, Alois, 1984, “Die metaphysisch-religiose Transzendenz im Experiment
des Willens zur Macht”, en Mihailo Duric y Josef Simon (comps.), Zur Aktua-
litdt Nietzsches, vol. 1, Konigshausen und Neumann, Wiirzburg, pp. 45-62.

Kettering, Emil, 1987, Ndhe. Das Denken Martin Heideggers, Neske, Pfullingen.

Leyte, Arturo, 2005, Heidegger, Alianza, Madrid.

L’Herne, 2000, Heidegger, L’Herne, Paris (Cahier de I'Herne, 73).

Mongis, Henri, 1976, Heidegger et la critique de la notion de valeur, Martinus
Nijhoff, La Haya.

Miiller-Lauter, Wolfgang, 2000, Heidegger und Nietzsche. Nietzsche-Interpreta-
tionen III, Walter de Gruyter, Berlin/Nueva York.

Poggeler, Otto, 1990, “Nietzsche, Heidegger und Holderlin”, en Martin Heideg-
ger-Faszination und Erschrecken. Die politische Dimension einer Philosophie,
ed. Peter Kemper, Campus, Francfort del Meno, pp. 178-195.

Riedel, Manfred, 1998, “Heimisch werden im Denken. Heideggers Dialog mit
Nietzsche”, en “Verwechselt mich vor allem nicht!” Heidegger und Nietzsche,
Martin Heidegger Gesselschaft Schriftenreihe, vol. 3, ed. Hans Helmuth
Gander, Klostermann, Francfort del Meno, pp. 17-42.

Vattimo, Gianni, 2001, Introduccién a Nietzsche, Peninsula, Barcelona.

, 1991, Etica de la interpretacion, trad. Teresa Ofiate, Paidds, Barcelona.

——, 1990, “Eloge de la pensée faible”, Magazine littéraire, no. 279, pp. 20—
24.

, 1989, “Heideggers Nihilismus: Nietzsche als Interpret Heideggers”, en

Walter Biemel y Friedrich-Wilhelm von Hermann (comps.), Kunst und Tech-

nik. Geddchtnisschrift zum 100. Geburstag von Martin Heidegger, Kloster-

mann, Francfort del Meno, pp. 141-153.

, 1986, El fin de la modernidad, trad. Alberto L. Bixio, Gedisa, México.

Volpi, Franco, El nihilismo, trad. Cristina I. del Rosso y Alejandro Vigo, Biblos,
Buenos Aires.

Recibido el 27 de mayo de 2008; aceptado el 16 de junio de 2009.

Didnoia, vol. LIV, no. 63 (noviembre 2009).



