Légica y mistica. Progreso espiritual
y progreso filosoéfico

WALTER REDMOND
College of St. Thomas More, FortWorth, Texas
wredmond@texas.net

Resumen: Parece extrafio conjugar mistica y 1égica. Los mismos misticos re-
calcan que, al alcanzar cierta madurez, experimentan a Dios por encima de
la razén como a un “rayo de tinieblas”. Ademads, algunos filésofos llegan a
situar a Dios mas alla de los entes o allende el ser, como vemos en la adver-
tencia de Bonhoeffer de que no existe un dios que “existe” o en la reciente
discusion sobre el “Dios sin ser”. ¢Puede la ldgica clasica dar cuenta de seme-
jante avance filoséfico o religioso? Para sugerir una respuesta, se examinan
varias maneras de “cambiar de opinién” cotejadas con la dialéctica mistica
de Dionisio el Areopagita y con la doctrina de San Juan de la Cruz de que en
la contemplacién la noticia de Dios es confusa y oscura.

Palabras clave: 16gica, mistica, onto-teo-14gico, Dios sin ser, Dionisio el Areo-
pagita, Juan de la Cruz

Abstract: It seems odd to link mysticism and logic. Mystics themselves stress
that after coming to a certain maturity they experience God as a “dark ray”
above reason. Also, philosophers may come to see God as beyond beings or
being, as in Bonhoeffer’s caution that an “existing” god does not exist, or in
the current discussion of “God without being”. Can classical logic cast light
on such philosophical or religious progress? To suggest an answer, “changes
of mind” are examined against the background of the mystical dialectic of
Dionysius the Areopagite and St. John of the Cross’ teaching that with the
onset of contemplation the knowledge of God becomes confused and dark.
Key words: logic, mysticism, onto-theo-logical, God without being, Dionysius
the Areopagite, John of the Cross

'Akén,
‘attah ’El mistatter,
"Elohé Yisra’el, mosia‘
IsAfAs

Everything is true
in a different sense,
A sense that would have
seemed meaningless before

T.S. ELIOT

*Isafas 45:15: “Eres en verdad un Dios escondido, oh Dios de Israel, Salvador”;
Eliot: “Todo es verdadero en otro sentido, un sentido que antes habria parecido un
sinsentido”, The Family Reunion. A Play, parte 2, escena 2.

Didnoia, volumen LIV, nimero 62 (mayo 2009): pp. 73-90.



74 WALTER REDMOND

Er mul$ diese Sitze iberwinden,
dann sieht er die Welt richtig

L. WITTGENSTEIN®

¢Razon o tinieblas?

Puede sonar raro juntar las palabras “légica” y “mistica”, sobre todo hoy,
cuando la espiritualidad no rara vez se toma como alivio de la razdn,
de la ciencia, de la légica. En realidad, la filosofia misma a veces se
ve como descanso de la razdn, y a ciertas corrientes de filosofia, sobre
todo en Francia, se les ha acusado de confundirse con la teologia.

Hay, pues, problemas. {Qué diria el 1dgico de estas lineas de Dos-
toievski?:

Ademas,

si se me demostrara que Cristo esta fuera de la verdad,
y si la verdad realmente estuviera fuera de Cristo,

yo quisiera quedarme mads con Cristo

que con la verdad.!

Esta afirmacién es tan extraordinaria que sospechamos que Dostoievski
ha batallado mucho para llegar a ella. Parece que ha superado ciertas
actitudes convencionales, ha mudado de parecer religioso.

El cambio de opinidn, en efecto, no es raro en la religiéon. No hace
poco las etapas del “desarrollo de la fe” han sido codificadas,? y —mas
al caso— los santos (y los guias de varias religiones) han observado
que la vida espiritual no s6lo cambia, sino que debe cambiar en ciertos
rumbos: que ni siquiera el conocimiento de Dios es estatico.

Seguramente hay un problema légico aqui, pues cuando el homo re-
ligiosus madura, ¢la nueva conciencia que adquiere “supera” lo que an-
tes conocia, creia, sentia? ¢Su fe anterior era de carbonero? ¢Se trata
acaso de una ruptura cognoscitiva? También podemos hacer pregun-
tas analogas ante las declaraciones de algunos filésofos recientes que
hablan de Dios.

Otro problema 1dgico ataiie a aquellos rumbos que los cambios deben
tomar, pues, como Dostoievski, los misticos de la Iglesia han dicho que
la madurez espiritual presupone cierto abandono de la razén. Tomds de
Aquino, campeon del uso de la razén en la teologia, confesé al final de

*L. Wittgenstein: “[Quien las entiende] debe superar estas proposiciones; enton-
ces verd el mundo correctamente”, Logisch-philosophische Abhandlung, n. 6.54.

! Carta 61 (a Vizine), 1854, Pis'ma, 1:1242.

2 J.W. Fowler, Stages of Faith.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



LOGICA Y MISTICA. PROGRESO ESPIRITUAL Y PROGRESO FILOSOFICO 75

su vida, después de una experiencia religiosa, que sus escritos no eran
mads que “paja”, y que por la visién que tenemos de Dios en esta vida
no vemos el “qué-cosa” de Dios, si bien “vemos lo que no es”; ain mas,
agrega,

cuanto mas perfectamente conocemos a Dios en esta vida,
tanto mas entendemos que estd mas alla
de todo lo que en el entendimiento se comprende.?

En su Peri tes mystikes theologias, Dionisio el Areopagita expresé la
gran paradoja de la teologia apofatica: la luz divina ilumina al hombre
en la oscuridad. Anhelaba llegar

a la cumbre mas alta de la escritura mistica,
donde los misterios de la teologia
—simples, absolutos, inmutables—
estan escondidos en la superbrillante
niebla de silencio.*

En el siglo X1v, su anénimo discipulo inglés traducira esta expresién,
ho tes siges gnophos, como “nube” en su obra The Cloud of Unknowing.
Dionisio aconsejé asi a su discipulo Timoteo (a quien dirigio el Peri tés
mystikes theologias):

empeflado en la contemplacién mistica,
abandona
tanto la sensacién como la funcién del entendimiento,
todo lo sentido y lo entendido,
a fin de que subas (hasta donde sea posible)
a la unién con aquél que esta sobre la esencia y la ciencia;
pues, remoto de todo, libre de todo,
seras elevado a aquel sobrenatural
rayo de tiniebla divina.’

% Summa Theologica, 2-2:8:7: “per quam, etsi non videamus de Deo quid est, vi-
demus tamen quid non est; et tanto in hac vita Deum perfectius cognoscimus, quan-
to magis intelligimus Eum excedere quidquid intellectu comprehenditur”; también
1:12:7. Véase S. Tugwell, editor y traductor, Albert and Thomas. Selected Writings,
pp. 265-267.

* Peri tés mystikes theologias, 1:1. Probablemente se trata de un monje catélico
que vivié alrededor del afio 500; se llama también “Pseudo-Dionisio” por confusién
con el Dionisio que San Pablo conocié en el Aredpago cuando, como E Nietzsche,
hablaba sobre el “Agnosto; Theo; (el Dios desconocido; Hechos, 17:34, “Dem unbe-
kannten Gott”).

> Ibid.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



76 WALTER REDMOND

Esta frase, he tou skotous aktis, sera el “rayo de tiniebla” de San Juan
de la Cruz.

San Buenaventura, tras citar estas palabras de Dionisio, dijo que si
queremos saber como ha de ser este ascenso, debemos pedir

la gracia, no la doctrina,

el deseo, no el entendimiento,

el gemido de la oracidn, no el celo de la lectura,
el Esposo, no el maestro,

Dios, no el hombre,

la oscuridad, no la claridad,

no la luz sino el fuego. ..°

El autor del Cloud of Unknowing veia el gnophos de Dionisio, una niebla,
entre Dios y nosotros, y advirtié a su discipulo que

esta oscuridad, esta nube entre ti y tu Dios,
quedara
—hagas lo que hagas—,
e impedira
que lo veas claramente en tu razén
por la luz del entendimiento
y que lo sientas en tu afecto
en la dulzura del amor.”

Juan de la Cruz encontr6 a Dios en la noche, y equiparé esta aktis (rayo)
de Dionisio con la contemplacién (Aristdteles sefiald que la dificultad
de encontrar la verdad se debe no sélo al objeto, sino a la razén):

Y de aqui es que la contemplacién por la cual el entendimiento tiene mas
alta noticia de Dios llaman “teologia mistica”, que quiere decir sabiduria

® Itinerarium mentis in Deum, 7:5-6: “Si autem quaeras quomodo haec fiant, in-
terroga: gratiam, non doctrinam, desiderium, non intellectum, gemitum orationis,
non studium lectionis, sponsum, non magistrum, Deum, non hominem, caliginem,
non claritatem, non lucem sed ignem...”

7 Anénimo, The Cloud of Unknowing, cap. 3: “This darkness and this cloud is,
howsoever thou dost, betwixt thee and thy God, and hinders thee that thou mayst
not see him clearly by light of understanding in thy reason nor feel him in sweetness
of love in thine affection.” El autor también tradujo la teologia mistica de Dionisio
al inglés.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



LOGICA Y MISTICA. PROGRESO ESPIRITUAL Y PROGRESO FILOSOFICO 77

de Dios secreta, porque es secreta al mismo entendimiento que la recibe;

y por eso la llama san Dionisio “rayo de tiniebla”.8

Juan, en efecto, nos ofrece una epistemologia espiritual. El entendi-
miento, explica, adquiere el conocimiento tanto por via natural como
por via sobrenatural. La natural abarca todo lo que el entendimiento
conoce a través de los sentidos o por si mismo; el objeto del conoci-
miento sobrenatural es todo lo que “se da al entendimiento sobre su
capacidad natural”.? Las “noticias sobrenaturales” pueden ser corpora-
les (recibidas mediante la sensacién o en la imaginacién) o espiritua-
les. Las “noticias e inteligencias” espirituales son a su vez o “distintas
y particulares” (los fenémenos “extraordinarios”, como las visiones y
revelaciones) o “confusas, oscuras y generales”.!® Ahora bien, agrega:

8 Subida del Monte Carmelo, 2:8:6 (véase infra); Aristételes, Metaphysica,
993b9ss. Véase también Juan de la Cruz, Noche oscura, 2:5:3. “Y no se ha de enten-
der que esto que el alma entiende, porque sea sustancia desnuda (como habemos
dicho), sea la perfecta y clara fruicién como en el cielo, porque, aunque es desnuda
de accidentes, no es por esto clara, sino oscura, porque es contemplacion, la cual en
esta vida, como dice san Dionisio, es rayo de tiniebla” (Cdntico espiritual, B, estrofas
14-15:16), etc. Juan, recordando la doctrina aristotélica de que el entendimiento
dificilmente atafie las verdades manifiestas (“como los ojos del murciélago la luz”),
explica por qué la lumbre divina se llama “noche oscura”: “Es por la alteza de la
sabiduria divina, que excede al talento del alma, y en esta manera le es tiniebla
[...] De donde cuando esta divina luz de contemplacion embiste en el alma que
adn no esta ilustrada totalmente, le hace tinieblas espirituales, porque no sélo la
excede, pero también la priva y oscurece el acto de su inteligencia natural” (Noche
oscura, 2:5:2, 3).

°“[P]ara que luego por su orden mds distintamente vayamos enderezando en
[las aprehensiones] al entendimiento en la noche y oscuridad de la fe [...] Es,
pues, de saber que por dos vias puede el entendimiento recibir noticias y inteli-
gencias; la una es natural y la otra sobrenatural. La natural es todo aquello que
el entendimiento puede entender, ahora por via de los sentidos corporales, ahora
por si mismo. La sobrenatural es todo aquello que se da al entendimiento sobre su
capacidad y habilidad natural” (Subida. .., 2:10:1, 2).

10 “Destas noticias sobrenaturales unas son corporales, otras son espirituales.
[Las] corporales son en dos maneras: unas que por via de los sentidos corpora-
les exteriores las recibe, otras por via de los sentidos corporales interiores, en que
se comprende todo lo que la imaginacién puede comprehender, fingir y fabricar”
(Subida. .., 2:10:3). “Las [noticias e inteligencias] espirituales son también en dos
maneras: unas distintas y particulares, y otra es confusa, oscura y general. Entre
las distintas y particulares entran cuatro maneras de aprehensiones particulares,
que se comunican al espiritu no mediante algtin sentido corporal, y son: visiones,
revelaciones, locuciones y sentimientos espirituales” (Subida. .., 2:10:4).

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



78 WALTER REDMOND

La inteligencia oscura y general esta en una sola, que es la contemplacién
que se da en fe. En ésta habemos de poner el alma, encamindndola a
ella (por todas esotras, comenzando por las primeras, y desnudandola
de ellas).!!

Para el Doctor Mistico, pues, la persona espiritualmente comprometida
avanza hacia la contemplacidn confusa, oscura, general.

Superaciones filosdficas

Notamos también en la filosofia teoldgica cierto “progreso intelectual”
que, si bien es andlogo a esta experiencia de los santos, encierra otra
problemadtica. Blaise Pascal contrastd el “Dios de los filésofos” con el
“Dios de Abraham, Isaac y Jacob” —claro, en menoscabo del Dios de
los filésofos.'? Martin Heidegger declaré que al dios de la filosofia, a
quien nombra “Causa sui” (causa de si mismo), “el hombre no le puede
orar ni sacrificar”; ante este dios tampoco “puede caer de rodillas por
reverencia, ni puede tocar y bailar”.!® Recordemos entre paréntesis que
Santo Tomds de Aquino neg6 que “Causa sui” fuera un nombre de Dios:

pues en este caso una cosa seria la causa de si misma, y una cosa se
produciria a s{ misma en el ser, lo cual es imposible.*

Sea como sea, Heidegger evidentemente ambiciona ir mas alld de
la teologia filosofica vulgar. Algunos creeran que el reciente filésofo
de la religién Jean-Luc Marion dio el paso definitivo cuando califico
de “iddlatras” a Tomds de Aquino y a otros tedlogos por hablar de
Dios como “siendo”.!> Manuel Levinas deja atras a toda la racionalidad
occidental al reconocer la significacién ética de Dios como el Otro. El
famoso dicho del pastor evangélico Dietrich Bonhoeffer, de que no se da

Y Subida. .., 2:10:4; las palabras puestas entre paréntesis se encuentran en el
cédice de Alba.

12 pensées, n. 449.

'3 “Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik”, p. 70: “Dies ist die Ursa-
che als die Causa sui. So lautet der sachgerechte Name fiir den Gott in der Philo-
sophie. Zu diesem Gott kann der Mensch weder beten, noch kann er ihm opfern.
Vor der Causa sui kann der Mensch weder aus Scheu ins Knie fallen, noch kann er
vor diesem Gott musizieren und tanzen.”

1 De ente et essentia, 4:130: “quia sic aliqua res esset causa sui ipsius et aliqua
res se ipsam in esse produceret; quod est impossibile”.

15 Dieu sans Uétre. Hors-texte; se retracta parcialmente en el prefacio a la edicién
inglesa, God without Being. Hors-texte, p. Xxiii.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



LOGICA Y MISTICA. PROGRESO ESPIRITUAL Y PROGRESO FILOSOFICO 79

un dios que “se da” (entre comillas), implica que el darse-sin-comillas
es una actitud mds sofisticada de hablar de Dios.'® Estos cambios de
parecer se conciben como “avances”. Hay muchos mds ejemplos: el
tedlogo Karl Barth, cuando una vez llamé “Anticristo” a la analogia
entis de Santo Tomas, Kierkegaard cuando ridiculizé los argumentos
de la existencia de Dios, Kant cuando dijo que Dios no es asequible a la
razon sin-mas. Siempre he sospechado que los tedlogos que con tanto
afan colocan a Dios allende la razén estan haciendo una apologética
clandestina, pues si su religidn estd por encima de la razén, estd a salvo
de la razén. La linea divisoria entre esta apologética irracionalista y la
tradicién apofatica puede ser tenue.

La logica y el cambio de opinion

¢La razon, pues, deberia destituirse in divinis, junto con su l6gica? ¢O
no se dara mas bien “otra razén” mas adecuada, tal vez una “légica
no occidental” (como el teélogo aleman Hans Kiing sugiri6)? Por otro
lado, tal supresién de la 16gica podria sorprender a Juan de la Cruz
y al autor del Cloud, para quienes no seria facil explicarse qué cosa
seria una ldgica no occidental. En todo caso, la vida espiritual, segin
tradiciones catdlicas, encierra no sélo la novedad, sino también la es-
tabilidad. Por cierto, hay “vias”, “grados”, “etapas”, “estadios” —aun
caidas, altibajos—, pero también hay crecimiento organico. Por lo tan-
to podemos preguntarnos si la légica tradicional es compatible, y como
lo es, con el avance espiritual e intelectual.

Echemos un vistazo, pues, desde el punto de vista 14gico, sobre cdmo
cambiamos de opinion. Por supuesto, podemos simplemente negar lo
que creiamos antes. Ana, por ejemplo, antes creia que las ballenas eran
peces, pero ahora sabe que son mamiferos. Su primera creencia contra-
dice su nueva opinidn, y si le preguntamos si antes estaba equivocada
contestara que si.

Pero hay maneras mas sutiles de mudar de parecer. Digamos que
Ana, antes de aprender que las ballenas son mamiferos, dijo a su hijito:
“las ballenas viven en el mar”. Si ahora le preguntamos si se equivocé
antes, dird que no, y explicara:

Claro que yo entonces no sabia que las ballenas son mamiferos,
pero ni pensaba en eso; sélo queria decir que las ballenas son
animales acudticos.

16 Bonhoeffer: “Finen Gott, den ‘es gibt’, gibt es nicht” (Akt und Sein, Transzen-
dentalphilosophie und Ontologie in der systematischen Theologie, p. 94).

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



80 WALTER REDMOND

Ana puede ver su cambio de opinién como un proceso de desambigua-
cion de su primer concepto vago e indistinto. Su progreso, pues, consta
de tres proposiciones que no se contradicen:

creencia anterior creencias posteriores

(1) las ballenas viven en el mar
(2) las ballenas no son peces
(3) las ballenas (que son mamiferos)
viven en el mar!’

consistentes

El Dios que “se da”y el Dios que -se-de

Ahora supongamos que Ana ha creido en Dios desde nifia, pero después
de leer en Freud que Dios no existe (porque la religiéon es una neurosis
obsesiva debida al complejo de Edipo de personas ansiosas que nece-
sitan una figura paterna), se declara atea.'® “Dios existe” contradice
“Dios no existe”, y Ana niega su teismo anterior.'

Pero digamos que en vez de Freud, Ana lee este dicho de Bonhoeffer:

un dios que “se da” no se da,

y sospecha que su concepto anterior de Dios ha sido algo superficial.
Con todo, no cree que era atea antes de leer a Bonhoeffer. Puede refle-
xionar asi:

Si el darse-entre-comillas indica cierta concepcion defectuosa del
ser divino —como si Dios fuera como son las cosas creadas—, hay
que rechazarla. Y debo aceptar el darse-sin-comillas que parece
indicar un sentido aceptable.

17 He aqui una interpretacién (no la tnica) del progreso, donde “Bx” significa
que x es ballena, “Vx” que x vive en el mar, “Px” que x es pez y “Mx” que x es
mamifero: (1) Vx[Bx > Vx|, (2) Vx[Bx > ~Px], (3) Vx[Bx > [Mx & Vx]]. Cada
proposicién es verdadera, y (3) implica (1). Evidentemente, Ana no tiene que ser
consciente de tales relaciones; Jaako Hintikka dio el sentido en Knowledge and
Belief. An Introduction to the Logic of the Two Notions: somos capaces de aceptar
las consecuencias légicas de nuestro discurso cuando se nos sefialan.

18 Die Zukunft einer Illusion, cap. 8.

1% La misma contradiccién, en sentido contrario, aparece en el paso del ateismo
al teismo, como en la “conversion”.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



LOGICA Y MISTICA. PROGRESO ESPIRITUAL Y PROGRESO FILOSOFICO 81

En efecto, los filésofos teoldgicos, hoy como en el pasado, se han es-
forzado por especificar el derecho con que podemos hacer afirmaciones
correctas de Dios. Las explicaciones tradicionales mas familiares son las
de Santo Tomas y de Juan Duns Escoto, ellas mismas interpretadas de
varias maneras. Segun Escoto, atribuimos a Dios el ser y el ser-asi de
un modo especial y Unico: infinito; en cambio, la nocién tomista de la
analogia entis no supone ningun aspecto univoco del ser que abarque a
Dios y creaturas.

Heidegger acusé a estos pensadores —en realidad, a todos los fil6-
sofos después de Sdcrates— de hablar de manera “ontoteoldgica” de
Dios. Por cierto, Hans Urs von Balthasar, el conocido tedlogo suizo, vio
la nocién tomista del ipsius esse subsistentis como un kairon (o viraje)
en la historia intelectual, precisamente porque Tomads reconocié la “di-
ferencia ontolédgica” de Heidegger entre Sein y Seiendes, entre el ser y
lo que es. Pero, mds recientemente, el filésofo inglés Anthony Kenny
calificé de “sofisma y falacia” el axioma tomista de la sencillez del ser
divino. Y, por otro lado, existe en este momento una animada discusion,
ya mas alla de Heidegger, acerca de “UAutrui” (el “Otro”) de Levinas y el
“Dieu sans Uétre” (Dios sin ser) de Marion, quien se muestra “indiferen-
te” a la diferencia ontolégica.?° Marion incluso tacha el nombre divino
(“Piew”) para

indicar el limite de las tentaciones, conscientes o ingenuas, a blasfemar
lo impensable en un idolo [...] Tachamos el nombre de -Bies- sélo para
poner de manifiesto (a nosotros mismos, claro), que lo impensable de él
satura nuestro pensamiento, desde el comienzo mismo y para siempre.?!

Haré uso de este dispositivo tipografico de Marion para indicar en ge-
neral algin sentido aceptable de nuestro lenguaje en torno al Numen. Y
usaré las comillas de Bonhoeffer para significar un sentido inaceptable.
La proposicion de Bonhoeffer, pues, se escribiria asi:

un dios que “se da” no se da,

20vVéanse Fergus Kerr, After Aquinas. Versions of Thomism, p. 73, y Derek J. Mo-
rrow, “Aquinas, Marion, Analogy, and Esse: A Phenomenology of the Divine Names?”
y “Aquinas According to the Horizon of Distance: Jean-Luc Marion’s Phenomenolo-
gical Reading of Thomistic Analogy”, inédito.

21 Usa la cruz de San Andrés, la cual “monte leur borne aux tentations, conscien-
tes ou naives, de blasphémer a 'impensable en une idole [...] Nous ne raturons le
nom de -Biet+ que pour nous manifester, a nous-mémes bien s{ir, que son impensa-
ble sature notre pensée— des l'origine, et a jamais” (Dieu sans Uétre, pp. 72-73).

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



82 WALTER REDMOND

y el progreso de Ana apareceria asi:

creencia anterior creencias posteriores

Dios se da

Dios no “se da”
Dios se-da—

Ana puede también hacer un progreso en torno a los atributos divi-
7«

nos (“bueno”, “amor”, “don”...). Por ejemplo, después de leer en Santo
Tomas que

cuando se dice “Dios es bueno”, el sentido no es que Dios es la causa de la
bondad ni que Dios no es malo, sino que lo que llamamos bondad en las
creaturas preexiste en Dios y en efecto de una manera mas alta,

puede cambiar de parecer en este sentido:

Dios es bueno

Dios no es “bueno”
Dios es -buene.??

La forma de estas proposiciones es distinta del caso de las ballenas,
pero tampoco es necesario suponer aqui una relaciéon contradictoria
entre ellas. Ana no tiene que negar su creencia (o fe) anterior cuando
adquiere una nueva actitud.

El derecho a callar acerca de Dios

Sea lo que fuere de estas controversias filosoficas, quiero usar la letra
griega phi (¢) para distinguir formalmente entre:

e cualquier manera inapropiada (entrecomillada: “p”) de hablar de
Dios (nombrable, pensable, antropomoérfica, ontoteoldgica, onto-
légica, metafisica, conceptual, cognitiva, objetivante, idolatrica,
COmo ser, ente, cosa...), ¥

22 «“Cym igitur dicitur ‘Deus est bonus’, non est sensus Deus est causa bonitatis
vel Deus non est malus, sed est sensus: id quod bonitatem dicimus in creaturis
praeexsistit in Deo et hoc quidem secundum modum altiorem” (Summa Theologica,
1:13:2). Nota también: “Non enim bonitas vel humanitas significantur in actu nisi
prout significamus eam esse”, pero “non sit aliud in [Deo] essentia quam suum esse”
(Summa Theologica, 1:3:4).

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



LOGICA Y MISTICA. PROGRESO ESPIRITUAL Y PROGRESO FILOSOFICO 83

e cualquier manera aceptable (tachada: +) de hablar de Dios (como
ser, no ser, amor, bien, donacién, Otro, nada...).

En absoluto digo que los juicios de tales fildsofos en torno a estas ex-
presiones sean comprensibles ni mucho menos verdaderos; sélo digo
que si una manera de hablar de Dios es verdadera, es “tachada”; si no,
es “entrecomillada”. Abrevio el esquema de la siguiente manera, donde
la letra  hace las veces de cualesquiera estados de cosas apropiados:

¥

Es menester suponer, pienso yo, la posibilidad de que el mévil detras
del ascenso mistico abarque elementos esencialmente distintos de las
revisiones y condenaciones que encontramos en estos fildsofos, exper-
tos en la cuestién de Dios. Es relevante aqui el problema de quién —y
por qué uno— tiene el derecho a hablar de Dios. ¢Por qué ciertos fild-
sofos —aunque no aquellos pensadores a quienes desprecian— pueden
discurrir correctamente sobre Dios?

En realidad, se ha criticado a Heidegger y Levinas recientemente por
dar la impresién de gozar de un acceso privilegiado a su Sein (ser) o
a su Autrui, una entrada privada, subrepticia, que suprime la “demo-
cracia” del didlogo filoséfico; ademas, la ética de Levinas se ha califica-
do de “criptoteologia”.?® Y se ha sefialado la ambigiiedad del “penser
Dieu” de Marion, por confundir los tres tipos del conocimiento de Dios
que Edith Stein, por ejemplo, distingue cuidadosamente: (1) natural
(la argumentacion l6gica), (2) revelado (la fe) y (3) sobrenatural (la
contemplacién).?* Pues Marion parece referirse al conocimiento natu-
ral cuando habla de Dios como Causa sui, a la fe cuando llama a Dios
“amor” y a la experiencia sobrenatural cuando sugiere que el pensar a
Dios es como “contemplacién”.

Mas es facil rechazar las afirmaciones supuestamente defectuosas en
torno a Dios. “Les systemes sont vrais dans se qu’ils affirment” dice

3 Referencias en Richard Wolin, “Heidegger Made Kosher”, pp. 23-30. Recuerda
el uso secularizado de la Biblia por el “Papa Rojo”, Ernst Bloch (p.ej., en Das Prin-
zip Hoffnung), o la “espiritualidad sin Dios” de André Comte-Sponville, L’Esprit de
Uathéisme.

24 Antonio Calcagno: “God and the Caducity of Being: Jean-Luc Marion and Edith
Stein on Thinking God”, pp. 4-5; Stein, “Ways to Know God”, Erkenntnis und Glau-
be, pp. 65-127, trad. W. Redmond, Knowledge and Faith, pp. 83-134.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



84 WALTER REDMOND

Leibniz, “et faux dans ce qu’ils nient.”?> A estos filésofos que niegan
sin ambages, les ha resultado dificil afirmar; se quedan “entre comi-
llas” y por ende hors de combat. Quiza Pascal tenia razén cuando hablé
despectivamente de los filésofos en su frase “el dios de los filésofos”.
¢Quién, pues, tiene el derecho a callar?

La dialéctica mistica

Regresemos ahora a la tradicién espiritual. Dionisio, en efecto, hace
destacar la importancia de ir mas alla de las negaciones cuando presen-
to el esquema del progreso espiritual que iba a ser paradigmatico en
la espiritualidad y en la teologia de la cristiandad oriental y occidental
(también en el idealismo alemdn). En el contexto de la theologia, o
“Palabra de Dios”, reconocio tres fases:

1) thesis (“posiciéon”) — kataphasis (“afirmacion”): la via (o “teolo-
gia”) positiva;

2) aphairesis (“remocién”) — apophasis (“negacién”): la via negativa;

3) “hyper” (allende la kataphasis y la apophasis): la via “superla-
» 26

tiva”.
Describe una “dialéctica” en que su discipulo Timoteo aprende, des-
aprende y reaprende, reconociendo a Dios, por ejemplo, como siendo,
como no-siendo, y como “ni uno ni otro”:

thesis: kataphasis

Dios como on (siendo)
(antitesis) aphairesis: apophasis
Dios como ouk on (no siendo)

(sintesis) “hyper”
Dios como oude ti ton ouk onton
oude ti ton onton (ni siendo ni no siendo),

o al pie de la letra: “ni nada de lo que no es ni nada de lo que es”.

% “L0s sistemas son verdaderos en lo que afirman y falsos en lo que niegan”,
carta a Nicolas Remond, enero, 1714, Philosophische Schriften, vol. 3, p. 604.

26 Dionisio usa la palabra thesis aqui. Para expresar la inteligencia que trasciende
las anteriores, emplea la particula hyper como preposicion (“sobre”, “allende”...),

” W

adverbio (“arriba”, “mds alld”...) o prefijo (“super-"...).

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



LOGICA Y MISTICA. PROGRESO ESPIRITUAL Y PROGRESO FILOSOFICO 85

Dionisio insiste en que hay que ir mas alla de las afirmaciones y
negaciones:

Tampoco hay que considerar que las negaciones sean contrarias a las afir-
maciones;
sino que [la Causa de todo] sea muy anterior, [...]

tanto sobre toda remocién

como sobre toda posicién.?”

Y dice de la panton Aitia, la Causa de todo:

ni la posicién ni la remocién es universal,
sino que cuando ponemos y removemos lo que estd detras de ella,
a ella misma ni ponemos ni removemos,

y ofrece esta razon:

tanto la Causa de todo, perfecta y sencilla,
esta encima de cualquier posicion,

como la sublimidad del que estd simplemente separado de todo,
estd encima de cualquier remocién
y mas all4 de las totalidades.?®

El mismo marco formal sugerido antes representaria la dialéctica de
Dionisio:

27 peri tés mystikes theologias, cap. 1:2: “Deon ep’ auté; kai pasas tas ton ontén
tithenai kai kataphaskein theseis hos panton aitia;, kai pasas autas kyrioteron apo-
phaskein, hos hyper panta hyperousé;, kai me oiesthai tas apophaseis antikeimenas
einai tais kataphasesin, alla poly proteron autén hyper tas steréseis einai tén hyper
pasan kai aphairesin kai thesin.” Se ha dicho que estas palabras de Dionisio “contra-
dicen directamente” la l6gica de Aristoteles (Pseudo-Dionysius. The Complete Works,
p. 136; Aristételes: 17a33), pero equivocadamente, pues lo que se afirma de Dios
como aitia, causa de todas las cosas creadas, se niega de Dios como hyperouse,
“supersiendo” sobre todas las cosas.

B Ibid., cap. 5: “Oute estin autés [aitias] katholou thesis, oute aphairesis, alla
ton met’ autén tas theseis kai aphareseis poiountes, autén oute tithemen oute ap-
hairoumen, epei kai hyper pasan thesin estin hé pantelés kai heniaia ton panton
aitia, kai hyper pasan aphairesin hé hyperoché tou panton haplos apolelumenou
kai epekeina ton holon.”

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



86 WALTER REDMOND

P
thesis: kataphasis
afirmacion: la via positiva

«, ”
~

©
(antitesis) aphairesis: apophasis
negacion: la via negativa

-
(sintesis) “hyper”
trascendencia: la via superlativa

Asi, esta dialéctica, puesto que en ella se niega (en distintos sentidos)
no sdlo la afirmacidén, sino la negaciéon misma, a la larga no resulta
“apofatica”. El proposito de Dionisio, evidentemente, no es enredarse
en las negaciones antitéticas, sino subir “hyper”, encima, mas alld tanto
de la kataphasis como de la apophasis. La via superlativa no es agnosti-
cismo.

La logica mistica

Cuando leemos atentamente los textos de San Juan de la Cruz, encon-
tramos una paradoja. Se recordard que en el caso de las ballenas se
trataba de la desambiguacion. La primera nocién de “ballena” era ambi-
gua y general, y las nociones en la antitesis y sintesis son mds definidas
y particulares, a pesar de que la referencia en las tres proposiciones
es igual (denotan las ballenas). En tales procesos cognoscitivos, pues,
una nocion relativamente confusa y general cede a nociones mas claras,
distintas y particulares.

El caso de Juan de la Cruz es distinto, pues parece trastrocar el pro-
ceso. Por cierto, una thesis (p) seria mds oscura que su aphairesis (la
negacién ~“¢”). Sin embargo la thesis no es mds oscura que la sinte-
sis (<), donde las “noticias e inteligencias” son “confusas, oscuras y
generales”. Pero no hay contradicciones aqui; el acercamiento al miste-
rio es légico.

El ejemplo de Bonhoeffer (y los otros filésofos comentados) también
es distinto. El primer darse es ambiguo en comparacién con el darse
entrecomillado (no tienen la misma referencia). Sin embargo, el dar-
se tachado sera vago hasta que Bonhoeffer explique por qué él tiene el
derecho a afirmar el darse correcto de Dios.

Mas hay otra dimensién aqui. San Pablo asi ve su “llamamiento”
como atleta de Cristo:

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



LOGICA Y MISTICA. PROGRESO ESPIRITUAL Y PROGRESO FILOSOFICO 87

Yo no pretendo haberlo alcanzado;
digo solamente esto:
olvidando lo que queda atras,
y lanzdndome a lo que esté delante,
prosigo
al skopos (a la meta),
al brabeion (al premio). ..%°

Pero para Pablo este skopos es, a fin de cuentas, escatoldgico. Juan de la
Cruz refiere las ultimas estrofas de su Cdntico espiritual, mas alla de las
tres etapas de la maduracion espiritual, al “estado beatifico, que sélo
ya el alma en aquel estado perfecto pretende”.? Para estos misticos,
pues, el estado de cosas sintético () incluye el brabeion, culmina en
él. Segtn la dialéctica de Santo Tomds que citamos antes, si bien “en
el camino” no conocemos la esencia divina, se recibirda el don de la
comprension “consumado en la patria”: la visién

perfecta, por la cual se ve la esencia de Dios—

pero sin nunca “alcanzarla” por completo.3!

El misterio, pues, el sod de las Escrituras judias, no es un secreto para
ser guardado, sino para ser revelado. La palabra final no es apophasis,
sino apokalypsis, epiphania. Dostoievski, como recordamos, escribié que
si la verdad realmente (subraya la palabra) estuviera fuera de Cristo,
se quedaria con Cristo y abandonaria la verdad. Escuchemos ahora al
maestro Eckhart, el mistico del Rhin:

¢Qué es la verdad?
La verdad es tan noble,
que si Dios pudiera apartarse de la verdad,

2 Filipenses 3:13-14: “kata skopon dioko eis to brabeion tés ano kléseds tou
Theou en Christo I€sou”.

%0 Cdntico espiritual, B, “Argumento”, 2.

31 Summa Theologica, 2-2:8:7. Tomds crey6 que la fe es expresable en proposi-
ciones articuladas, pero la fe, junto con la esperanza, ha de ceder a esta “visiéon”,
ya no como “enunciado”, sino “todo junto” en una “simple inteligencia”: “visio illa
erit non per modum enuntiabilis, sed per modum simplicis intelligentiae” (Summa
Theologica, 2-2:1:2 ad 3; también 2-2:1:1-2y 1:12:3,7,8,10). Véanse Redmond, ‘A
Logic of Religious Faith and Development” y “Eine Logik der religiosen Hoffnung”.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



88 WALTER REDMOND

yo querria adherirme a la verdad,
y querria abandonar a Dios.>?

Pues si no es verdad, {para qué perder el tiempo?

Hay, pues, afirmacidon-negacién como también negacion de la afirma-
cién-negacion; hay razén y fe, l6gica y misterio, logos y el Logos. Pero
icuidado! San Juan de la Cruz escribid, mientras “se huelga de conocer
a Dios por fe”:

Qué bien sé yo la fonte
que mana y corre—
33
aunque es de noche.

BIBLIOGRAFIA

Anénimo, The Cloud of Unknowing, Paulist Press, Nueva York, 1981.

Bloch, E., Das Prinzip Hoffnung, t. 5 de las obras completas, Suhrkamp, Franc-
fort del Meno, 1985.

Bonhoeffer, D., Akt und Sein, Transzendentalphilosophie und Ontologie in der
systematischen Theologie, 2a. ed., Chr. Kaiser Verlag, Munich, 1956.

Buenaventura, Santo, Itinerarium mentis in Deum, trad. P Boehner, Saint
Bonaventure University, Saint Bonaventure, NY, 1956.

Calcagno, A., “God and the Caducity of Being: Jean-Luc Marion and Edith Stein
on Thinking God” [en linea], ITATAETA, Filosofia de la Religién, The Paideia
Project On-Line, disponible en: <http://www.bu.edu/wcp/Papers/Reli/Reli
Calc.htm>.

Comte-Sponville, A., L’Esprit de Uathéisme, Albin Michel, Paris, 2006.

Dionisio el Areopagita, Peri tes mystikes theologias, en Pseudo-Dionysius. The
Complete Works, trad. C. Luibheid y J. Rorem, Paulist Press, Nueva York,
1978, pp. 133-142.

Dostoievski, E, Pis’'ma, Gos. izd-vo, Moscu, 1928.

Eckhart, “Meister”, Die deutschen und lateinischen Werke. Hrsg. im Auftrage
der Deutschen Forschungsgemeinschaft, ed. J. Quint, Kohlhammer, Stuttgart,
1936-.

Eliot, T.S., The Family Reunion. A Play, Harcourt, Brace and Company, Nueva
York, 1939.

Fowler, J.W.,, Stages of Faith, Harper and Row, San Francisco, 1981.

32 “Waz ist diu warheit? Warheit ist als edel, waere, daz sich got gekéren mochte
von der wérheit, ich wolte mich an die wéarheit heften und wolte got 1azen”, ser-
mon 26, “Mulier, venit hora,” Predigten, 2:1-4, ed. Quint (Stuttgart, 1968), pp. 24—
25.

33 Cantar del alma.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



LOGICA Y MISTICA. PROGRESO ESPIRITUAL Y PROGRESO FILOSOFICO 89

Freud, S., Die Zukunft einer Illusion, Internationaler Psychoanalytischer Verlag,
Viena, 1927.

Heidegger, M., “Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik”, en Identi-
tat und Differenz, 2a. ed., Pfullingen, Neske, 1957. [Version en castellano:
“La constitucion onto-teo-logica de la metafisica”, trad. Helena Cortés y Ar-
turo Leyte, en Identidad y diferencia, ed. bilingiie, Anthropos, Barcelona,
1988, pp. 98-157.]

Hintikka, J., Knowledge and Belief An Introduction to the Logic of the Two
Notions, Cornell University Press, Ithaca, NY, 1962.

Juan de la Cruz, Santo, Cantar del Alma que se huelga de conocer a Dios por fe,
en Obras completas, pp. 11-13.

, Cdntico espiritual, en Obras completas, pp. 423-734.

——, Noche oscura, en Obras completas, pp. 317-422.

——, Obras completas, 11a. ed., Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid,
1982.

, Subida del Monte Carmelo, en Obras completas, pp. 79-316.

Kerr, E, After Aquinas. Versions of Thomism, Blackwell, Oxford, 2002.

Leibniz, G.W.,, Die Philosophische Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz, Olms
Verlagsbuchhandlung, Hildesheim, 1960-1961.

Marion, J.-L., Dieu sans Uétre. Hors-texte, Arthéme Fayard, Paris, 1982, y Qua-
drige, Paris, 1991; 2a. ed. corregida y aumentada, 2002; y versién en inglés:
God without Being. Hors-texte, trad. T.A. Carlson, The Chicago University
Press, Chicago, 1991.

Morrow, D.J., “Aquinas According to the Horizon of Distance: Jean-Luc Ma-
rion’s Phenomenological Reading of Thomistic Analogy”, inédito.

, “Aquinas, Marion, Analogy, and Esse: A Phenomenology of the Divine
Names?”, International Philosophical Quarterly, vol. 46, no. 1, 2006, pp. 25—
42.

Pascal, B., Pensées, R. Laffont, Paris, 1960.

Redmond, W,, “A Logic of Religious Faith and Development”, The Rationality of
Theism, ed. A. Garcia de la Sienra, Rodopi, Amsterdam, 2000, pp. 35-59.

, “Eine Logik der religiésen Hoffnung”, Theologie und Glaube, no. 4, 1992,
pp. 414-438.

Stein, E., Erkenntnis und Glaube, vol. 15 de Edith Steins Werke, Friburgo/Ba-
silea/Viena, Herder, 1993; version en inglés: Knowledge and Faith, trad.
W. Redmond, Institute of Carmelite Studies, Washington, 2000.

Tomas de Aquino, Santo, De ente et essentia opusculum. [Versidn en castellano:
El ente y la esencia, trad., prologo y notas de Manuel Fuentes Benot, Editorial
Aguilar Argentina S. A. de Ediciones, Buenos Aires, 1954.]

, De ente et essentia, en Los fundamentos de la ontologia tomista. El tra-

tado De ente et essentia, edicién bilingiie, ed. D. Lorenz Daiber, Ediciones

Universitarias de Valparaiso, Valparaiso, 2005.

, Summa Theologica, 3a. ed., edicién bilingiie, trad. J.M. Pla Castellano y

Francisco Barbado Viejo, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1964.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



90 WALTER REDMOND

Tugwell, S. (ed. y trad.), Albert and Thomas. Selected Writings, Paulist Press,
Nueva York, 1998.

Wittgenstein, L., “Logisch-philosophische Abhandlung”, Annalen der Naturphi-
losophie, vol. 14, 1921, pp. 185-262.

Wolin, R., “Heidegger Made Kosher”, The Nation, vol. 282, no. 7, 20 de febrero
de 2006, pp. 23-30.

Recibido el 6 de diciembre de 2007; revisado el 27 de julio de 2008; aceptado el 3
de septiembre de 2008.

Didnoia, vol. LIV, no. 62 (mayo 2009).



