
Hablar en silencio, decir lo indecible.
Una aproximación a la cuestión de los límites
del lenguaje en la obra temprana
de Martin Heidegger∗

PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS
Albert-Ludwigs Universität Freiburg
Philosophisches Seminar
Paloma.Martinez@uv.es

Resumen: Tras señalar la importancia que el tema del silencio cobra en la
reflexión de Martin Heidegger sobre la cuestión del ser, este artículo propone
una posible interpretación acerca del sentido que cabría atribuir a este motivo
en el despliegue de la analítica existenciaria de Ser y tiempo. Partiendo de un
breve estudio de la comprensión del lenguaje expresada en esta obra, nuestro
trabajo investiga la íntima vinculación establecida en ella entre el callar del
ser-ahí (Dasein) y la llamada “propiedad” (Eigentlichkeit) de su existencia,
manifiesta en el contexto del análisis de la angustia y de la voz silenciosa de
la conciencia. Más adelante, la hipótesis hermenéutica planteada es puesta
en relación con el problema de la indicación formal y con la interpretación
heideggeriana del decir poético, fundamentalmente centrada en la poesía de
Hölderlin, que se inicia hacia mediados de los años treinta.
Palabras clave: lenguaje, silencio, indicación formal, poesía

Abstract: Remarking on the importance of silence in Martin Heidegger’s re-
flection on the question of being, this article proposes a possible interpre-
tation of this motive in the unfolding of the existential analytic of Being and
Time. Starting with a brief study of the comprehension of language expressed
in this work, this essay considers the intimate bond between the becoming
silent of being-there (Dasein) and the so called “propriety” (Eigentlichkeit) of
its existence, which shows itself within the analysis of anxiety and the silent
voice of conscience. The hermeneutical hypothesis raised will be related fi-
nally to the problem of formal indication and Heidegger’s interpretation of
poetical saying, mainly focused on Hölderlin’s poetry, which began in the mid
nineteen-thirties.
Key words: language, silence, formal indication, poetry

∗Este trabajo fue realizado en la Albert-Ludwigs-Universität Freiburg gracias a la
ayuda económica de una beca posdoctoral concedida por el Ministerio de Cultura,
Educación y Ciencia. Agradezco al profesor Günter Figal su disponibilidad para
comentar y discutir las ideas que aquí se exponen.

Diánoia, volumen LIII, número 61 (noviembre 2008): pp. 111–147.

dianoia / d61amar / 1



112 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

Si no es una cuestión trivial que el surgimiento en Grecia de la pregun-
ta por el ser tomara el lógos como hilo conductor para su dilucidación,
tampoco puede serlo el que la recuperación por parte de Heidegger
de esa pregunta se viera abocada, cada vez con mayor nitidez en el
transcurso de los años, a una reflexión sobre el lenguaje. Sin embargo,
es sabido que sólo el gesto de una ruptura permite en este caso arti-
cular tal aparente continuidad con la tradición. Del mismo modo que
el replanteamiento heideggeriano de la cuestión ontológica se distan-
cia polémicamente del conjunto de sus formulaciones precedentes en
un intento de apuntar a lo nunca pensado en ellas, su atención por el
lenguaje provocará la conmoción de todos aquellos momentos y presu-
puestos que configurarían su representación metafísica y que, en última
instancia, podrían condensarse en su reducción a mero instrumento al
servicio de la comunicación humana. Asumir la vinculación del ser al
lógos pasará entonces por un enfrentamiento radical tanto con el signi-
ficado tradicional de ambos términos, como con la relación establecida
entre ellos desde los inicios de la filosofía.

En esa quiebra con la concepción metafísica del lenguaje ocupa un
lugar destacado un motivo cuya relevancia sólo de manera parcial, y
a mi juicio insuficiente, habría sido reconocida por la bibliografía es-
pecífica sobre el tema: me refiero al asunto del silencio, del callar, que
siempre acompaña a la reflexión de Heidegger sobre el decir. Es cier-
to que esta cuestión sólo en contadas ocasiones sería objeto de una
tematización directa, y nunca de forma sistemática o exhaustiva.1 No
obstante, la atenta lectura de sus textos confirma la notable recurren-
cia de ese motivo que, de modo errático pero continuo, atraviesa de un
lado a otro la trayectoria heideggeriana, hasta el extremo de impedir
la delimitación de algún tramo cronológica o metodológicamente signi-
ficativo del que se hallara ausente por completo. Su presencia excede,
por lo demás, el plano de la focalización expresa del fenómeno del len-
guaje y se detecta allí donde, desde diversas perspectivas y con desigual
grado de profundidad, el asunto del decir se ofrece a la mirada en sus
diferentes concreciones: como discurso filosófico, decir poético, o ha-
bla en general.2 Pero más allá de su reiteración, la importancia de esta

1 El más relevante de estos momentos sería quizá el que representa el conjunto
de conferencias de los años cincuenta reunidas bajo el título Unterwegs zur Sprache.

2 Por ello Wohlfahrt ha comentado: “Heidegger es el pensador del callar más
relevante de la filosofía actual. Los pensamientos sobre el callar atraviesan casi
la totalidad de su obra” (Wohlfahrt 1994, p. 71). Para justificar su afirmación,
Wohlfahrt presenta un breve recorrido por algunas de las reflexiones de Heidegger
sobre esta cuestión, correspondientes a diversos momentos de su trayectoria como

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 2



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 113

cuestión reside en el sentido que Heidegger le confiere en el marco de
su comprensión del lenguaje en particular y de su pensamiento en gene-
ral. Aproximadamente a partir de mediados de la década de los treinta,
el silencio o el callar comienzan a perfilarse en la obra heideggeriana
como origen y fundamento del habla, de forma que, en consonancia
con ello, la esencia del decir acabaría caracterizándose años más tar-
de como el son del silencio (Geläut der Stille)3. En torno a este problema
aparecen además ciertas apelaciones a lo que se designa en términos
de lo no-hablado (das Ungesprochene), lo no-dicho (das Ungesagte), o
lo indecible (das Unsagbare), expresiones que presumiblemente seña-
larían a cierta dimensión sólo perceptible, de manera paradójica, en y
a través del decir.4 A esto debe añadirse que tanto el silencio o callar
como aquello que en el habla permanece no-dicho o callado quedarán
íntimamente ligados, de forma más o menos explícita, a la cuestión
del ser.

Este entrelazamiento con la cuestión ontológica sugiere que la te-
matización del silencio llevada a cabo por Heidegger bien pudiera ins-
cribirse en el mismo movimiento de alejamiento de la metafísica que
rige para su interrogación por el ser. Recordemos que tal movimiento
estriba en el esfuerzo por sacar a la luz aquella diferencia cuya anu-
lación, sepultamiento u olvido coincide con el propio acontecer de la
metafísica, a saber, la diferencia entre el ser y el ente. El propósito de
coherencia con respecto a esa toma de distancia frente a la tradición
exigirá que la identificación heideggeriana del lógos con el espacio de
comparecencia del ser se haga cargo de la problematicidad que entraña
toda pretensión de decir tal ser. Pues si siempre se habla de y sobre

serían, por ejemplo, los manuscritos de finales de los años treinta, donde comienza
a plantearse el “pensar de la historia del ser” (seinsgeschichtliches Denken) o la
confrontación con la poesía de Hölderlin (cfr. pp. 71–73).

3 Así, cabe citar a modo de ejemplo el siguiente pasaje del curso de verano de
1937 titulado Nietzsches metaphysiche Grundstellung im abendländischen Denken:
“El decir como callar (Erschweigen). Este decir también corresponde a la más pro-
funda esencia del lenguaje, que tiene su origen en el callar (Schweigen)” (Heideg-
ger 1986, p. 233). En la década de los cincuenta, esa misma esencia del lenguaje
será determinada como el son del silencio, fórmula que vendría a expresar la di-
ferencia entre mundo y cosa y que, según Heidegger, constituiría el fundamento
del hablar humano: “el hablar del lenguaje como son del silencio de la diferencia
(Unter-schied) hace acontecer el hablar mortal y su manifestación sonora” (Heideg-
ger 2001, p. 31).

4 Una de estas primeras apelaciones se localiza en el más temprano de los cursos
que Heidegger dedica a la poesía de Hölderlin, impartido en el semestre de verano
de 1934–1935. Esta problemática se abordará brevemente en el último apartado
de este trabajo.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 3



114 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

aquello que “es”, esto es, del ente, ¿cómo llevar al lenguaje lo que no
es ente alguno sin convertirlo, en el instante en que deviene sujeto de
enunciación, en una cosa sobre la que se habla? ¿Cómo decir el ser
sin que esa misma operación del decir cancele su diferencia respecto
del ente?5 Por su propia especificidad frente a la metafísica, el proyec-
to heideggeriano desembocará en una reflexión sobre el lenguaje que
necesariamente habrá de plantearse hasta qué punto y de qué manera
cabe un hablar sobre el ser, o incluso en qué medida el decir, en lo
relativo a esta cuestión, no podría tal vez estar topando con sus propios
límites.

Si bien las referencias a lo no-dicho o lo no-decible mencionadas pa-
recerían caminar precisamente en esta dirección, no resulta de entrada
comprensible cómo su presencia en la obra de Heidegger puede convi-
vir sin contradicción con la conocida determinación del lenguaje como
la “casa del ser”.6 La dificultad se agrava aún más ante el enigmático
emplazamiento en el silencio del origen o fundamento del habla. Nos
enfrentamos así a una particular ambivalencia en función de la cual el
ser quedaría al mismo tiempo anclado al lenguaje y remitido al silencio;
a la extrañeza de un decir el ser contradictoriamente traspasado por su
propia negación, y de un callar sobre ese mismo ser sostenido y alojado
dentro del habla. En esa bisagra entre el decir y lo no-decible, desde
cuyo quicio cobraría sentido la afirmación heideggeriana de que “el ser
es lo más dicho y al mismo tiempo el silenciamiento”,7 parece jugarse
la posibilidad misma de la cuestión ontológica.

Una investigación en profundidad requeriría un seguimiento exhaus-
tivo de este problema por la totalidad de la obra de Heidegger inviable
dentro de los términos de este trabajo. Por ello, sin perder de vista el
alcance global de la cuestión, mi objetivo será mucho más modesto y se

5 Una reflexión explícita sobre esta dificultad puede encontrarse en el marco
de los textos elaborados por Heidegger entre 1936 y 1938 editados bajo el título
Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis, por ejemplo en el siguiente pasaje: “Con el
lenguaje habitual, que hoy día es gastado y consumido de forma cada vez más
extendida, no se deja decir la verdad del ser (Seyn). ¿Puede ésta ser dicha de
manera inmediata, si todo lenguaje es, en efecto, lenguaje del ente? ¿O puede
inventarse un nuevo lenguaje para el ser (Seyn)? No. Y si esto se consiguiera,
incluso sin una formación artificial de palabras, este lenguaje no sería un lenguaje
dicente” (Heidegger, 1994a, 78).

6 Esta caracterización del lenguaje es introducida y explicada en el texto de 1946
“Brief über den Humanismus” (cfr. Heidegger 1976b, pp. 313–364, en concreto 333,
359 y 361), si bien años más tarde el propio Heidegger parecería desdecirse de ella
al considerarla una expresión poco afortunada (cfr. Heidegger 2001, p. 90).

7 Cfr. Heidegger 1981, p. 63.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 4



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 115

ceñirá al estudio de lo que, a mi juicio, debería constituir el punto de
partida de tal indagación: la posición asignada al silencio en el marco
de la analítica existenciaria elaborada en Ser y tiempo, cuyos momentos
clave estarán significativamente marcados por el callar del ente que
somos o ser-ahí (Dasein). En qué se cifra o qué representa ese callar,
si se trata de un inevitable quedarse sin palabras frente a algo con res-
pecto a lo cual la voluntad de decir se descubre como problemática, o
si ese callar revela ciertos límites del habla y un supuesto terreno de
lo no-decible, éstos son algunos de los interrogantes cuya respuesta se
intentará ganar a través de la interpretación del sentido del silencio en
el trazado de Ser y tiempo.

1 . Habla, lenguaje y silencio: el callar como modo de ser del habla

Una primera objeción que cabría oponer a la idea de aproximarse a la
temática del silencio en el pensamiento de Heidegger desde su obra
temprana es la que apuntaría a la aparente distancia, e incluso conflic-
to existente, entre la concepción del lenguaje planteada en la obra de
1927 y la que desarrollaría años más tarde, distancia que condicionaría
el significado de la reflexión sobre el silencio en uno u otro momento
de su trayectoria. Así como en escritos más tardíos el lenguaje emerge
con nitidez como la instancia posibilitante de la abertura al ser que
acontece en el hombre, su papel en la arquitectura de Ser y tiempo es
poco claro y, tanto del escaso espacio dedicado a su dilucidación como
de su ubicación en el orden expositivo del texto, semejaría derivarse
su subordinación al resto de elementos integrantes de dicha abertura.8

Sin embargo, ambos factores se verán desbordados por las caracteri-
zaciones efectuadas sobre el fenómeno que Heidegger nombra en esta
obra con la noción de “habla” o “discurso” (Rede) en tanto fundamento

8 Como ha señalado Sallis, la diferencia entre Ser y tiempo y momentos poste-
riores del pensamiento heideggeriano como el que representaría, por ejemplo, la
“Carta sobre el humanismo”, estriba en que en 1927 el lenguaje se presenta de
entrada como un mero derivado del tercero de los componentes del “ahí” consti-
tutivo del ser del ente que somos, esto es, del habla, mientras que en aquélla ese
mismo lenguaje es “precisamente el constituyente del ahí. Sólo el lenguaje, por
lo que parece, es ahora contemplado como lo que capacita al ser-ahí para ser su
ahí ” (Sallis 1970, p. 384). No obstante, desde una perspectiva acorde con la que
aquí se propondrá, Sallis mostrará que afirmaciones como esta última únicamente
supondrían una suerte de apropiación de lo ya dicho sobre el lenguaje en Ser y
tiempo, y en ningún caso una alteración significativa de la función que allí se le
atribuye en la abertura al ser del ser-ahí.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 5



116 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

ontológico-existenciario del lenguaje.9 En ellas me detendré a continua-
ción, puesto que un modo destacado de esa habla será precisamente el
callar o el silencio.

En Ser y tiempo, la constitución ontológica del ser-ahí como lugar de
comparecencia de todo aquello que es depende de los dos modos fun-
damentales de su ser, complejamente engarzados entre sí, que repre-
sentan el “encontrarse” (Befindlichkeit) y el “comprender” (Verstehen).
Junto a ellos, el habla se introduce como un tercer momento esencial
en la configuración de ese espacio o “ahí” tan originario como aquellos,
pero de estatuto claramente distinto: lejos de tratarse de otro modo de
ser situado en un plano de horizontalidad con respecto a los anteriores,
Heidegger advierte que tanto el encontrarse como el comprender se
hallarían “cooriginariamente determinados por el habla”,10 esto es, ya
de antemano atravesados o vertebrados por el hablar.11 Ello explica que
al inicio del análisis de este existenciario se comente que la previa des-
cripción de tales dos modos de ser ya habría hecho uso de él de manera
constante aun sin focalizarlo propiamente (Heidegger 1993, pp. 160
y s.). La indicación de que la dilucidación del fenómeno del habla re-
basaría aquellos parágrafos en los que es objeto de una tematización
expresa vendría a corroborar lo que ya la relación establecida entre
los tres elementos integrantes de la abertura al ser del ser-ahí parece
evidenciar en este punto, a saber, que la determinación ejercida por el
habla sobre el encontrarse y el entender implica el carácter esencialmen-
te lingüístico de esa abertura y, por tanto, la imposibilidad de pensarla
como algo ajeno al hablar humano.12 Esta lectura se mostraría, por otra
parte, perfectamente coherente con la perspectiva adoptada en las lec-
ciones impartidas en los años previos a la publicación de Ser y tiempo,
donde el concepto griego del lógos, también asimilado en 1927 al habla
(Heidegger 1993, p. 32), será interpretado como el fundamento de su
vinculación al mundo.13 Pero su validez en el marco de Ser y tiempo
sólo podrá ratificarse una vez que se perfile, al menos en sus rasgos

9 Cfr. Heidegger 1993, p. 160.
10 Ibid., p. 133. Las cursivas son mías.
11 De ahí que von Herrmann afirme que el existenciario del habla tendría incluso

una esencia más alta que el comprender y el encontrarse “porque interviene en y
recorre todos los demás existenciarios” (von Herrmann 1985, p. 113).

12 Desde diferentes puntos de vista y apelando a argumentos de diversa índole,
esta interpretación ha sido defendida por autores como: Sallis (1970, pp. 381–397);
von Herrmann (1985, pp. 92–198); Jaeger (1971, pp. 5–21), o Stenstad (1988,
pp. 16–20), entre otros.

13 Así, por ejemplo, en la lección del semestre de verano de 1924, dedicada al
análisis de conceptos fundamentales de la filosofía aristotélica, se dirá al respecto:

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 6



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 117

principales, qué es eso que Heidegger llama habla y cuál es su relación
con lo que habitualmente entendemos por lenguaje.

En el parágrafo 34 el habla se define como la “articulación de la
comprensibilidad (Verständlichkeit) del ahí” o, según otra formulación,
como la “articulación ‘significativa’ de la comprensibilidad, ligada al
encontrarse, del ser-en-el-mundo” (Heidegger, 1993, p. 161). La ma-
nifestación del ente en general que tiene lugar en el ser-ahí a través
del comprender y el encontrarse aparece ahora sometida a una cierta
articulación, que se correspondería con la llevada a cabo por el ha-
bla. Si el hablar supone, además, un articular “significativo”, es porque,
añade Heidegger, lo articulado por él se identifica con una “totalidad
de significado” (Bedeutungsganze) susceptible de ser descompuesta en
significados particulares. Por otro lado, a tal totalidad significativa le es
inherente el haber llegado siempre ya a la palabra, es decir, el haber-
se instalado de antemano en una realidad material que la dota de un
ser intramundano. Esta dimensión óntica del habla, siempre operante
de manera tácita o explícita, es la que se plasmaría en el concepto de
lenguaje, concepto que semejaría quedar incluido dentro de la noción
más amplia del habla al modo de una faceta o aspecto suyo, si bien ne-
cesario e inalienable, no abarcante de su pleno sentido.14 A diferencia
del lenguaje, el habla remitiría a una articulación significativa que se
hallaría a la base de la articulación sonora característica de aquél.

La idea de una articulación subyacente a y de naturaleza diversa
frente a tal articulación puramente sonora no resulta en absoluto ajena
a la comprensión tradicional del lenguaje. Antes bien, Heidegger sos-
tendrá en Ser y tiempo que dicha comprensión se habría forjado toman-
do como hilo conductor la estructura de la proposición o enunciado,

“[El lógos] es la determinación fundamental del ser del hombre en cuanto tal. [. . .]
El ser-en-el-mundo del hombre está determinado en su fundamento por el hablar. El
modo fundamental de ser del hombre en el mundo es hablar con él, sobre él, de él.
Precisamente de esta manera está el hombre determinado por el lógos” (Heidegger
2002, p. 18).

14 Así, se señala en ese mismo parágrafo 34: “Si el habla, la articulación de la
comprensibilidad del ahí, es un existenciario original del estado-de-abierto, pero
éste resulta constituido primariamente por el ser-en-el-mundo, también el habla
tendrá esencialmente una específica forma de ser mundana. La comprensibilidad,
mediada por el encontrarse, del ser-en-el-mundo, se expresa como habla. [. . .] La
exteriorización expresiva del habla es el lenguaje. Esa totalidad de palabras en la
que el habla tiene un peculiar ser ‘mundano’ puede así, como ente intramundano,
ser encontrada delante como algo a la mano” (ibid., p. 161). Reforzando esta misma
idea se afirma un poco más adelante: “Ordinariamente el habla se expresa y se ha
expresado siempre ya en palabras. El habla es lenguaje” (ibid., p. 167).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 7



118 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

consistente en la articulación entre un sujeto y un predicado que lo
determina expresamente. La forma “S es P” del enunciado simple equi-
vale a la presentación de “algo como algo”, a la manifestación de un
sujeto a la luz del rasgo o propiedad destacado por el predicado, y es
en ese enlace entre uno y otro donde se produce el decir enunciativo.
Su estructura recibe la denominación de “como apofántico” (apophan-
tisches Als), pues el “algo como algo” de la proposición involucra la
mostración explícita del sujeto desde la determinación predicativa. Por
ello, la expresión más tangible de esta articulación tendrá lugar en el
terreno de la aproximación cognoscente a la realidad, esto es, en el
juicio puramente teórico. Sin embargo, Heidegger difícilmente podría
referirse a esta articulación al exponer el fenómeno del habla: mien-
tras ésta se inscribe en el conjunto de estructuras fundamentales por
las que el ser-ahí se revela lugar de comparecencia de todas las cosas,
Ser y tiempo defenderá la tesis del carácter no originario o derivado
tanto del enunciado como del tipo de presentación que en él se gene-
ra. Cualquier aserción enunciativa presupone necesariamente el ser ya
manifiesto de aquello sobre lo cual se enuncia algo, patencia que sería
el resultado de una articulación previa al “como apofántico” pero por lo
general inexpresa y, según Heidegger, velada por esa misma estructura
proposicional. Intentemos aclarar en qué consistiría dicha articulación.

Esa patencia de las cosas, siempre anterior al juicio, acontece en el
simple y cotidiano habitar el mundo del ser-ahí, en su constante ha-
bérselas de un modo u otro con todo aquello que le rodea. En él cada
cosa se da a ver por vez primera como aquello que es desde su “ser-
para” (Um-zu) una posibilidad o conjunto de posibilidades de su trato
o manejo, es decir, para aquello que el ser-ahí puede hacer con ella. Así,
la tiza que está junto al encerado se descubre primariamente como tal
en función del poder escribir con ella, desde el “para-escribir” en cuanto
posibilidad entre otras del ser-ahí, del mismo modo que la lámpara se
muestra como lámpara desde el iluminar para el cual sirve o la puerta
como puerta para entrar y salir por ella. En tales posibilidades o modos
de ser concretos habita de continuo el ser-ahí de manera por completo
atemática, pues, como asevera Heidegger, “vivo en la comprensión del
escribir, iluminar, entrar y salir [. . .]. Mi ser-en-el-mundo no es otra
cosa que este moverse siempre ya comprensivo en estos modos de ser”
(Heidegger, 1976a, p. 146). Sin embargo, el para-qué que permite el
manifestarse de las cosas no sucede en ningún caso de modo aislado,
sino integrado en una cadena de “paras”, de referencias, también implí-
citamente comprendida, que sólo se detiene en la propia existencia del
ser-ahí, en el proyecto que representa su ser. Siguiendo con el ejemplo,

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 8



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 119

el escribir con la tiza remite a otros posibles “para”, como podría ser ex-
plicar un problema matemático, que a su vez podría remitir, entre otras
posibilidades, a la profesión docente, la cual quedaría por su parte refe-
rida a la necesidad de procurarse un sustento que, en última instancia,
apuntaría al proyecto de ser del cual el ser-ahí siempre ya se ha hecho
cargo de una forma u otra. Tal cadena de “paras” engarza asimismo con
otra serie de referencias de índole variada: el material del cual está he-
cha la tiza, que debe ser de yeso y no, pongamos por caso, de algodón,
si debe servir para escribir; el resto de útiles que la acompañan, como
la pizarra o el borrador, a su vez exhibidos en el contexto de un aula
cuyo mobiliario remite a sus ocupantes, los alumnos y profesores, a la
institución universitaria. . .

La totalidad formada por esta compleja red o tejido referencial con-
figura el trasfondo sobre o a partir del cual cada cosa comparece como
aquello que es. En cuanto condición de posibilidad de la aparición de
cada cosa concreta, ese trasfondo se halla siempre ya de antemano des-
cubierto y comprendido por el ser-ahí de forma atemática, si bien, como
habrá ocasión de comprobar, determinadas situaciones harán recaer la
atención sobre él.15 En dicho entramado de remisiones de carácter glo-
bal se localizará el fenómeno del mundo. En este contexto, Heidegger
apelará a esa estructura referencial por la cual el desvelamiento de cada
cosa es solidario del habérselas del ser-ahí con ella en términos de un
“significar” (be-deuten) (Heidegger, 1993, p. 87), de tal suerte que de
algo se dirá que está dotado de significado precisamente en cuanto es
comprendido en función de su para-qué y del trasfondo remisional que
lo acompaña. De ahí que la estructura del mundo en tanto totalidad
referencial se designe con la noción de significatividad (Bedeutsamkeit).

A partir de esta breve presentación del fenómeno del mundo cabe
ahora señalar que la articulación previa al enunciar vigente en el coti-
diano aparecer de las cosas no es sino aquélla por la cual la manifes-
tación de cada cosa se produce siempre desde algo otro, esto es, desde
el para-qué de su utilidad y la trama referencial en la que éste se in-
serta. El salir de algo al encuentro del ser-ahí acaece así únicamente en
función de su tácita articulación con determinada posibilidad de ser de
éste —el escribir, el iluminar, el entrar y salir. . . —, a su vez significativa
por su pertenencia a un tejido remisional. Por ello, comentará Heideg-
ger, esa articulación es ya susceptible de concebirse como una síntesis
o composición entre aquello a partir de lo cual algo se descubre y la

15 Una de ellas, como se verá más adelante, será la del acaecimiento del estado
de ánimo de la angustia, en la que ese trasfondo se pondrá de relieve a causa de su
transitoria pérdida de sentido.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 9



120 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

cosa descubierta, síntesis que al mismo tiempo implicaría una diáiresis
o separación de ambos momentos. Sobre la base de la unidad originaria
de tales síntesis y diáiresis descansaría la composición tradicionalmente
atribuida al enunciado.16 Frente al “como apofántico” característico de
éste, la estructura de esta articulación primaria y no expresa recibirá el
nombre de “como hermenéutico” (hermeneutisches-Als) por constituir
el fundamento de toda interpretación comprensiva. De ella derivará
el “como apofántico“ de la predicación: en ésta la cosa en cuestión se
verá desgajada del contexto significativo posibilitante de su aparición
primaria para determinarse, no ya en función del para-qué inherente a
dicha aparición, sino a partir de las propiedades accesibles en su mera
contemplación. Al orientarse hacia lo meramente presente en la cosa, la
predicación entrañará el encubrimiento de su modo originario de ser y
de la articulación hermenéutica sobre la que reposa. Pero esta cuestión
habrá de ser analizada más adelante con mayor detalle.

El hecho de que la articulación hermenéutica vertebre de manera
constitutiva todo comprender17 sugiere su identificación con la asigna-
da al habla, definida, según se dijo, como la articulación significativa
de la comprensibilidad del ahí. El concepto de habla vendría entonces
a apuntar a la estructura referencial o significativa presente en toda
relación del ser-ahí con las cosas que le rodean, tanto si ésta ocurre
efectivamente ligada a la emisión de palabras como en su ausencia.
Ello no quiere decir, sin embargo, que cupiera aislar el fenómeno del
habla de su materialización sonora en el lenguaje. Ya se indicó la in-
trínseca vinculación de la totalidad de significados articulada por el
habla a la palabra, totalidad que, en función de lo expuesto, puede
ahora asimilarse a la significatividad.18 Pese a la parquedad con que

16 Cfr. Heidegger 1976a, pp. 148 y s.
17 Aun cuando de la lectura de Ser y tiempo no se infiere con suficiente claridad

ese carácter ya en sí mismo articulado o hermenéutico del comprender, es decir,
el que este existenciario básico se encuentre ya constitutivamente articulado por
medio de la estructura del “como hermenéutico”, otros textos de la misma etapa
lo confirman de manera indiscutible. Así, por ejemplo, el citado curso del semestre
de verano de 1925–1926 señalará con respecto a ese “como” que se trata de “la
estructura que pertenece al comprender en cuanto tal” (Heidegger 1976a, p. 150,
n. 6). También en el curso posterior a Ser y tiempo impartido entre 1929 y 1930,
Heidegger atribuirá a la noción de proyecto la estructura de una síntesis y diáiresis
originarias y defenderá la dependencia de toda mostración de algo en general del
“como hermenéutico” que lo articula, afirmando asimismo que “solamente se nos da
algo si ya nos movemos en el proyecto, en el ‘como’ ” (Heidegger 1983, pp. 530 y s.).

18 Esta identificación de la totalidad de significados articulada por el habla con la
significatividad ontológicamente constitutiva del mundo vendría también avalada

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 10



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 121

la obra de 1927 tematiza esta cuestión, las explicaciones al respecto
invitan además a postular la imposibilidad de tal tejido remisional sin
la existencia del lenguaje, por más que tal entramado no coincida del
todo con éste. Pues es precisamente en esa materialización del habla
donde se encierra aquella comprensión previa del mundo y del ser-ahí
por la que éste se rige cotidianamente en su particular proyecto de ser.
Según leemos en Ser y tiempo: “La expresión lingüística alberga, en el
todo articulado de sus conexiones de significación, una comprensión
del mundo abierto” (Heidegger 1993, p. 168).19 Con ello quedaría con-
firmado el carácter inmanentemente lingüístico de la abertura al ser del
ente que somos. No obstante, la introducción del concepto de habla en
su diferencia frente al lenguaje pondría de relieve cómo toda presencia
requiere de una estructura referencial, es decir, de un significar o remi-
tir a algo desde algo otro, en esencia indisociable del sistema material
de signos que aquél supone pero no reductible a él: la noción de habla
excede a la de lenguaje desde el momento en que alude al anclaje de
ese decir sonoro en el atemático andar con las cosas en que acontece, a
su raigambre en las diversas prácticas o conductas en las que tal andar
cobra concreción.20 Desde esta perspectiva, en la articulación denotada
por el habla se entrelazarían la dimensión puramente lingüística del

por el curso del semestre de verano de 1925, donde en el contexto de un análisis
del fenómeno del mundo ya muy similar al de Ser y tiempo se afirma: “Las remi-
siones y contextos de remisiones son primariamente significado. Los significados
son —según lo dicho anteriormente— la estructura de ser del mundo. El todo de
remisiones del mundo es un todo de conexiones de significado, significatividad”
(Heidegger 1979, pp. 286 y s.). En él se señalará de manera expresa, por otra
parte, tanto la conexión semántica del término “significatividad” con la acepción
puramente lingüística del concepto de significado —en cuanto significado de una
palabra—, como la íntima relación existente entre el fenómeno del mundo y el del
habla (ibid., p. 275).

19 En cuanto a la íntima vinculación entre significatividad y lenguaje ha señalado
Kockelmans: “Esta totalidad de sentido nos viene dada en gran parte en el lenguaje
que hablamos, dado que nuestra familiaridad con nuestra cultura nos llega mayori-
tariamente a través de lo que escuchamos o leemos. Por tanto, y especialmente en
este lenguaje, nuestro mundo se nos aparece como la totalidad ya presente de toda
posible referencia, totalidad dentro de la cual cada cosa concreta puede aparecer
como esto o aquello. De ahí que el hombre y las cosas sólo puedan conectarse signi-
ficativamente dentro del mundo que se dirige a nosotros en y a través del lenguaje”
(Kockelmans 1972, p. 29). Disiento además en este punto de Hübner, quien en lo
relativo a esta cuestión pretende que Heidegger habría sostenido la independencia
del plano significativo respecto del lenguaje (cfr. Hübner 2001, pp. 102–108).

20 En este sentido, Aler ha indicado que el análisis heideggeriano “no se ocupa
del lenguaje como la serie de posibilidades sistematizadas de expresión por medio
de símbolos que aparece en sus posibles combinaciones de sonidos vocales; más

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 11



122 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

decir y el moverse significativo por el mundo sobre el que tal decir se
fundamenta y tiene lugar. Heidegger negará por ello que el análisis del
enunciado pueda dar cuenta del fenómeno del habla, pues la estructura
apofántica resulta precisamente de la suspensión y ocultación circuns-
tancial de ese entrelazamiento. Por otra parte, semejante lectura justi-
fica que el callar o guardar silencio se considere en esta etapa como un
modo de ser del habla, es decir, como un modo de ser por medio del cual,
sin pronunciar palabra alguna, el ser-ahí significa o da a entender algo.

Lejos de tratarse de una modalidad entre otras, el callar se revelará
como una “posibilidad esencial del habla” (Heidegger, 1993, p. 165) de
incuestionable valor en el desarrollo de la analítica existenciaria. Tanto,
que la llamada “propiedad” (Eigentlichkeit) del ser-ahí, de la cual de-
penderá en última instancia la dilucidación del sentido de su ser como
objetivo clave de la investigación ontológica de Ser y tiempo, se cifra-
rá en un movimiento de apropiación de sí ligado al silencio: en el origen
de ese movimiento Heidegger situará la llamada de una conciencia que,
frente a sus exégesis tradicionales, carecerá de voz alguna y será capaz
de acallar toda otra voz. Veámoslo con más detenimiento.

2 . La vocación de la conciencia: silencio y propiedad

2 . 1 . Angustia e insignificatividad

El tejido remisional que conforma el fenómeno del mundo y patente
en el lenguaje presupone la pertenencia del ser-ahí a una comunidad
de semejantes, a un medio social en el que tal red de significados se
instaura a partir del conjunto de prácticas, creencias o formas de vida
compartidas por sus miembros. Cada ser-ahí accede de entrada a las co-
sas que le rodean desde un trasfondo común que de antemano habría
fijado cuáles son los modos de conducirse frente a ellas o las posibi-
lidades de la existencia. Sin embargo, es sabido que una de las ideas
centrales de Ser y tiempo radica en el ser “en cada caso mía” (Jemei-
nigkeit) de esa existencia: en tanto arrojado a un ser consistente en
poder-ser, es decir, en un proyecto o constante estar en camino hacia
posibilidades de sí, el ser-ahí debe en cada caso decidir desde sí mismo
el curso de su propio devenir proyectándose en una u otra posibilidad
de su ser (Heidegger 1993, p. 42). En el contraste y tensión entre esa
abertura pública y compartida al ente, por un lado, y la irreductible
singularidad con la que cada ser-ahí se halla entregado a su propio ser,

bien trata del discurso como aquella forma de la conducta humana en la que estas
posibilidades llegan a materializarse” (Aler 1972, p. 46).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 12



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 123

por otro, cabe ubicar la polaridad establecida en esta etapa entre los
conceptos de propiedad e impropiedad: el ser-ahí es cotidianamente
impropio (uneigentlich) porque tal abertura a través de una significa-
tividad común, al tiempo que permite su trato con las cosas, tiende a
desdibujar, a encubrir esa singularidad, sometiéndola a una particular
indiferenciación. En lugar de ser “él mismo”, el ser-ahí se aparece en
su cotidianidad como uno cualquiera, uno de tantos, reemplazable en
la posición que ocupa. Su modo de ser habitual se asimila al del sujeto
impersonal que Heidegger denominará el “se” o el “uno” (das Man). En
él se “articula el plexo de referencias de la significatividad” (Heidegger
1993, p. 129), el universo de discurso que determina cómo “se” trabaja,
cómo “se” actúa y, en general, cómo “se” vive, cuya voz anónima adopta
regularmente el ser-ahí.

Debe advertirse que ni la impropiedad ni la figura del uno se dejan
interpretar como modos de ser susceptibles de modificación o aban-
dono. Antes bien, se trata de estructuras ontológicas constitutivas del
ser-ahí, insustituibles en su descubrimiento cotidiano del ente en gene-
ral. La ambivalencia, también constitutiva, que ello generará en tal des-
cubrimiento se refleja de manera eminente en el lenguaje. Por poseer
siempre ya una realidad material y configurar el dominio de fijación
de la significatividad, el habla envuelve un componente de desfigura-
ción y encubrimiento inseparable de su potencia desveladora que en
Ser y tiempo se expresará por medio de la noción de las habladurías
(Gerede): la mera repetición y consolidación del universo público de
discurso hace pasar automáticamente por verdadera la comprensión de
las cosas que vehicula, de suerte que lo ya dicho y difundido de manera
pública se erige en principio de autoridad, tornando hasta cierto punto
prescindible el conocimiento directo de aquello sobre lo cual se habla.
Puesto que, más que acercar a lo que las cosas sean, lo hablado acaba
provocando un alejamiento de ellas, en el fenómeno de las habladurías
el lenguaje se muestra condición de abertura en la misma medida que
de ocultación, esto es, fuente simultánea de verdad y falsedad. Este
fenómeno integrará asimismo lo que Heidegger denomina la caída o
“estado-de-caído” (Verfallenheit) del ser-ahí. Pese a sus resonancias cla-
ramente negativas, también este concepto define un rasgo fundamental
e inalienable en su configuración ontológica: el que el ser-ahí se en-
cuentre, según se afirma en Ser y tiempo, siempre ya inmediatamente
caído en el mundo, remite a su estructural “ser-cabe” (Sein-bei) el ente
intramundano, es decir, a la necesaria vinculación de su propio proyec-
to de ser a los demás entes que ante él se manifiestan, cotidianamente
acontecida a través de la forma de ser del uno. Como acabamos de

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 13



124 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

observar al hilo del análisis de este último existenciario y de las “habla-
durías”, dicha vinculación comportará de manera indefectible una serie
de encubrimientos cuyo verdadero alcance aún debemos especificar.21

La ambivalencia característica de la cotidianidad del ser-ahí se verá
quebrada por la irrupción repentina de la llamada de la conciencia, ins-
tancia que en Ser y tiempo se sustraerá a su tradicional interpretación
ética para adquirir un valor estrictamente ontológico. La llamada de
la conciencia no adopta la forma de una fonación sonora: no hay en
ella voz alguna que dicte órdenes ni, en consecuencia, posibilidad de
escuchar sus mandatos; por el contrario, la conciencia habla sólo en la
modalidad del callar. Pero la ausencia de palabras no implica que lo
dado a entender en ella sea algo oscuro e impreciso. Frente al bullicio y
equivocidad del lenguaje cotidiano, dominado por las habladurías y la
publicidad, la conciencia habla en su callar de manera inequívoca. Su
función estriba en silenciar toda voz, tanto las voces ajenas como la de
aquel que recibe la llamada, ya de antemano conquistada por ellas y por
eso asimilada a la voz pública del uno. En la medida en que la vocación
fuerza al ser-ahí a callar, a guardar silencio sobre sí mismo, éste, dice
Heidegger, “permanece indeterminado y vacío en su “qué”. La manera
como el ser-ahí interpreta inmediata y regularmente lo que él es des-
de aquello que le ocupa es dejada de lado por la llamada” (Heidegger
1993, p. 274). Ante la voz silenciosa de la conciencia, el ser-ahí se ve
impelido a abandonar el modo de ser del “uno” que cotidianamente le
habita y desde el cual se comprende en función de su actividad en el
mundo. De ahí que la vocación de la conciencia suspenda todo hablar
sobre sí, todo decir acerca de lo que se es o se deja de ser, en cuanto
autointerpretación como tal o cual cosa siempre procedente de la sig-
nificatividad del mundo.

Pero, ¿qué es lo que permite que la conciencia logre tal acallamiento
de la voz anónima del uno que habla en el ser-ahí? ¿Por qué razón
esa llamada se identifica con una llamada silenciosa capaz de acallar
cualquier otra voz? Para responder a estas cuestiones es preciso retro-
traerse al origen de la vocación de la conciencia, origen a partir del
cual cabrá a su vez explicar por qué se trata de un silencio inequívoco
y, por tanto, relevante, frente a otras situaciones en las que el callar
del ser-ahí pudiera revelarse un asunto trivial. Pese a la extrañeza con
que sobreviene, Heidegger advierte que la llamada de la conciencia no

21 Para un estudio más detallado de la problemática que conlleva la interpre-
tación de los conceptos de propiedad e impropiedad en Ser y tiempo, así como el
sentido del concepto de caída en la acepción que aquí presentamos, nos permitimos
remitir a nuestro artículo: Martínez Matías 2005, pp. 395–420.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 14



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 125

emerge sino del propio ser-ahí. Pero éste no la reconoce como propia
porque tal vocación irrumpe desde un específico estado de ánimo que
trae consigo la experiencia de un extremo desarraigo del que el ser-ahí,
de continuo, pretende no saber. Este estado de ánimo es la angustia,
cuyo acaecimiento, como se constatará de inmediato, habrá de dejar
al ser-ahí sin habla. En una suerte de desdoblamiento de sí, el ser-ahí
sumido en la angustia se invocará a sí mismo a salir de su cotidiano
estado de pérdida en el modo de ser del uno.

En el contexto del análisis de este estado de ánimo, Heidegger desta-
ca que el movimiento de huida de sí trazado por el ser-ahí en su caída
presupone la patencia de aquello ante lo cual se pone en fuga, si bien
esa patencia se daría justamente a través de su constante evitación.
Semejante huida de sí no es otra que la que representa su dedicación a
las cosas manifiestas en el mundo. Frente a ella, la angustia se describe
como aquel temple anímico en que lo eludido por la caída se impone
de pronto al ser-ahí al cerrársele la posibilidad de entregarse al ente
en general. Por otro lado, este estado de ánimo no se deja confundir
con el temor: así como éste vendría provocado por el carácter ame-
nazante de algún ente en concreto, la vinculación a todos ellos queda
cortada de raíz en la angustia. En ella se produce un estado de de-
tención, de quiebra de todo posible habérselas del ser-ahí con aquello
que habitualmente le mueve. De repente, sin previo aviso, todo lo que
aparece ante él se ha vuelto irrelevante, carente de importancia. El ser-
ahí se ve así sumido en la máxima impotencia: las cosas siguen estando
ahí, permanecen en su lugar de costumbre y aparentemente nada ha
desaparecido ni cambiado; sólo la posibilidad de tratar con ellas. Esa
indiferencia que de manera inusitada colorea la totalidad del ente y
fuerza a la parálisis indica su sorpresiva falta de significatividad, es
decir, su insignificatividad (Unbedeutsamkeit). La totalidad referencial
subyacente a la mostración de cada cosa se ha hundido en el estado
de ánimo de la angustia, tornándose en su contrario: el mundo en su
conjunto queda momentáneamente reducido a “nada”. Pero si el ser-
ahí sobrecogido por la angustia siente la “nada” del mundo como una
amenaza es porque, de modo paradójico, el mundo se ha vuelto patente
a causa de su quiebra o hundimiento. Mientras el trato cotidiano con
el ente acontece sobre la base de una comprensión atemática del plexo
referencial posibilitante de su aparición, y por tanto, de su carácter no
manifiesto, la angustia lo hace aflorar por su falta de disponibilidad:
el entramado constitutivo del mundo comparece justo en su perderse,
queda iluminado, atenazando al ser-ahí, en su pura insignificatividad.
Por ello, Heidegger declarará que “el angustiarse abre originaria y di-

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 15



126 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

rectamente el mundo como mundo” (Heidegger 1993, p. 187), es decir,
en su divergencia con respecto al ente intramundano y desde la plena
articulación del ser-en-el-mundo en que consiste el ser-ahí.

La llamada silenciosa de la conciencia brotará así del ser-ahí domi-
nado por la angustia, forzado a callar bajo el influjo de este estado de
ánimo. Sólo tras su acaecimiento podrá decir, acertando en sus pala-
bras, que lo que le sucedía en realidad no era “nada”. Como se for-
mulará poco después en la conferencia de 1928 “¿Qué es metafísica?”:
“La angustia nos deja sin palabra. Puesto que lo ente en su totalidad
se escapa y precisamente ésta es la manera en que nos acosa la nada,
en su presencia enmudece toda pretensión de decir que algo ‘es’. Que
sumidos en medio de la extrañeza de la angustia tratemos a menudo
de romper esa calma vacía mediante una charla insustancial no hace
sino demostrar la presencia de la nada”. Heidegger no dice que el ser-
ahí angustiado no pueda hablar. Más bien ocurre que toda intención de
decir algo deviene vana, irrelevante, ante la propia irrelevancia que ha
prendido a la totalidad del ente. Y puesto que hablar significa siempre
hablar de cosas, de entes, es decir, de aquello que, como la cita recalca,
“es”, no cabe decir relevante cuando toda cosa ha caído en la irrelevan-
cia. La charla insustancial mencionada por Heidegger no supondría en
el fondo más que una prueba de esa irrelevancia del decir: al igual que
el hundimiento de la significatividad torna inviable el manejo cotidiano
del ente, tampoco es posible en la angustia el hablar que ese manejo
involucra. La única modalidad del habla operante en este estado de
ánimo será el callar.

Pero el análisis de la angustia no puede detenerse en este punto si se
desea alcanzar el pleno sentido de ese callar del ser-ahí a su vez referido
al silencio de la llamada de la conciencia. En la medida en que el mundo
constituye uno de los elementos analíticamente diferenciables del ser-
en-el-mundo que articula al propio ser-ahí, su manifestación en cuanto
“nada”, su hacerse patente en el modo de su pérdida, sólo plasmará un
aspecto parcial del desvelamiento de su ser generado por este estado
de ánimo frente a su encubrimiento cotidiano. Trasladado al marco de
reflexión de la conciencia, lo desvelado por la angustia coincidirá con
aquello que ésta da a entender en el silencio de su vocación. Y es aquí,
como se verá a continuación, donde habrá de plantearse la cuestión
acerca de si lo vehiculado por ese silencio se dejaría igualmente decir a
través de la palabra o si, por el contrario, dicho silencio no obedecería
más bien a cierta dificultad o incluso imposibilidad de expresarlo por
medio de ella.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 16



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 127

2 . 2 . Inhospitalidad y muerte: los límites del decir

El efecto de la experiencia de la “nada” procurada por la angustia no
se restringe a la inhabilitación del ser-ahí para comprometerse de un
modo u otro con todo aquello que le rodea. Si recordamos, la articula-
ción de la significatividad del mundo descansa sobre la figura del uno,
de manera que la inesperada quiebra de tal entramado significativo
lanza al ser-ahí fuera de esa posición en la que habitualmente se ha
instalado y le impide refugiarse en su anonimato: paralizado por la
angustia, el ser-ahí se verá súbitamente aislado, remitido a sí mismo y
a su irreductible singularidad como único asidero factible. Privado de
su cotidiana dispersión en la impersonalidad de ese sujeto que no se
distingue como nadie en concreto, ya no podrá rehuir el “ser en cada
caso mía” de su propia existencia. Paradójicamente, es en este estado de
máxima impotencia cuando el ser-ahí descubre en su ser un ser-posible
del cual sólo él y nadie más puede hacerse cargo, una posibilidad siem-
pre abierta que le atañe de manera exclusiva y absoluta.

En relación con ello, Heidegger afirma que la radical singularización
impuesta por la nada del mundo trae a la luz aquello que la caída se es-
fuerza constantemente por ocultar: el carácter esencialmente inhóspito
de su ser, su originario no-ser-en-casa. Como leemos en Ser y tiempo:
“La fuga cadente hacia el en-casa de la publicidad es fuga ante el no-
en-casa, es decir, ante la inhospitalidad que reside en el ser-ahí como
ser-en-el-mundo arrojado y entregado a sí mismo en su ser” (Heidegger
1993, p. 189). Al expulsarlo del ámbito familiar del mundo que por lo
general lo ampara, la angustia enfrenta al ser ahí con su hallarse de an-
temano arrojado a un ser que, en cuanto pura posibilidad, representa
para él una tarea nunca agotada, cuyo peso debe por fuerza asumir. Por
otra parte, tanto la insignificatividad del ente en total como su reduc-
ción a ese desnudo poder-ser obligarán al ser-ahí a reconocerse como la
“nada” que en realidad es, es decir, como “nada” más que el lugar para
la comparecencia de todas las cosas: ser-en-el-mundo equivale a no ser
cosa alguna, sino sólo la abertura donde la totalidad del ente se da a
ver. No obstante, el paulatino despliegue de la analítica existenciaria
pondrá de manifiesto que tanto el fenómeno de la angustia como la in-
hospitalidad y la nada que en ella afloran tendrán su verdadera raíz en
un rasgo ontológico aún no mencionado, pero tan esencial en el ser-ahí
que a él se subordinará la completa inteligibilidad de tales conceptos.

El ser-ahí no sólo se encuentra arrojado a ser en ausencia de toda
decisión por su parte. Ese ser del cual debe erigirse en fundamento sin
tan siquiera poder dar razón de él lleva constitutivamente inscrito el

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 17



128 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

signo de la muerte, de la finitud. Ello quiere decir que, lejos de conce-
birla como un suceso existencial que pone fin a la existencia del ser-ahí,
Heidegger interpreta la muerte como un modo de su ser inalienable a
su configuración ontológica. En la medida en que toda referencia a sus
posibilidades de ser encierra de antemano la concerniente a su posible
no-ser, el ser-ahí se define como un “ser relativamente a la muerte”
(Sein zum Tode). Es más, ésta lo atraviesa de lado a lado hasta el punto
de que cada uno de sus actos reposará tácitamente sobre su haber-de-
morir, pues la huida de sí inducida por la caída evidencia en última
instancia un constante rechazo de la muerte: en su cotidiana asimila-
ción al uno, el ser-ahí esquiva con tenacidad el hecho de que, al igual
que su ser, también su dejar de ser, terreno absolutamente ajeno a toda
representatividad o intercambio, le incumbe de manera irreductible.
En consonancia con ello, la identificación de la muerte ya no con su
punto de cierre, sino con un fenómeno de la existencia, sugiere que
toda angustia vendría en el fondo motivada por ese inevitable no-ser.
En primer lugar, porque precisamente de su perspectiva depende la
transformación repentina de la significatividad del mundo, sujeta en
última instancia al por-mor-de-sí de este ente, en su contrario: la nada
del mundo patente en este estado de ánimo refleja la de su posible y
a la vez segura desaparición, ante la cual todo ese entramado signi-
ficativo carece de sentido. Por otro lado, el que en la angustia su ser
llegue a trasparecer como el poder-ser que ya siempre es se sigue de la
anticipación de su muerte: sólo el no absoluto de la imposibilidad de
la existencia, imposibilidad que se traduce a su vez en la única posi-
bilidad siempre incumplida e irrealizable frente a él, le volverá capaz
de comprenderse como el ser-posible que es en cada caso.22 De todo
ello se deduce que ese momento de quiebra de lo cotidiano supone
el alumbramiento de tal condición mortal, la cual hace de su ser un
lugar radicalmente inhóspito: a cada paso y sin previo aviso, el ser-ahí
puede verse desalojado de él, y sabe sin querer saberlo de la continua

22 La tesis de que toda angustia sería en el fondo angustia ante la muerte, pese
a no ser formulada literalmente por Heidegger, se hace evidente en pasajes como
el siguiente, donde se dice, respecto a este estado de ánimo: “En ella el ser-ahí se
encuentra ante la nada de la posible imposibilidad de su existencia. La angustia se
angustia por el poder-ser del ente así determinado y abre de esta manera la posi-
bilidad más extrema. Porque el correr-al-encuentro singulariza al ser-ahí y en esta
singularización de sí mismo le hace tener certeza de la totalidad de su poder-ser,
a este comprenderse del ser-ahí desde su fundamento pertenece el estado funda-
mental de la angustia. El ser relativamente a la muerte es esencialmente angustia”
(Heidegger 1993, pp. 265 y s.). Esta misma tesis ha sido defendida por Leyte 2005,
pp. 133 y s.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 18



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 129

amenaza de tal posible desalojo. De ahí que Heidegger escriba: “La
nada ante la cual nos lleva la angustia desvela la nulidad (Nichtigkeit)
que determina al ser-ahí en su fundamento, fundamento que, por su
parte, es en cuanto haber-sido-arrojado a la muerte” (Heidegger 1993,
p. 308). La nulidad revelada por la angustia se solapa además con lo
dado a entender por la conciencia con el silencio de su llamada. Callan-
do, la voz de la conciencia habla del no, de la negatividad intrínseca
a su ser en cuanto originaria y constitutivamente destinado a morir.23

La vocación de la conciencia exhorta entonces al ser-ahí a apropiarse
de su ser mortal, a la asunción de su finitud resultante del correr al
encuentro de su muerte. Y puesto que ese movimiento de retorno hacia
sí contenido en tal anticipación quedará asimismo ligado a la angustia,
tal apropiación de sí acaecerá en medio del silencio.

Es en este punto, una vez mostrada la conexión de los fenómenos de
la angustia y la vocación de la conciencia con la finitud del ser-ahí, don-
de cabe plantear de nuevo la pregunta por el sentido del silencio que
ambos momentos involucran o, dicho de otra manera, por las razones
de fondo por las que ese hacerse cargo de su muerte aparece asociado
a su callar. Para responder a ella, considero especialmente relevante un
aspecto del habla introducido por Heidegger en el contexto del análi-
sis de la temporalidad del ser-ahí. En el marco de ese análisis, al que
conducirá la determinación de su propiedad, se señala el predominio
de un modo específico de temporalización en cada uno de los elemen-
tos constitutivos del “ahí” de su ser a excepción del que representa el
habla. Pues dado que en ella ocurre la articulación de tales elementos,
ningún modo de temporalización puede excluirse de su comprensión.
No obstante, Heidegger puntualizará: “Pero, como de hecho el habla se
expresa regularmente por medio del lenguaje y dice en primer lugar en
el modo de un dirigirse al ‘mundo circundante’ para hablar de las cosas
de las que se ocupa, la presentación tiene en él una función constitutiva
preferencial” (Heidegger 1993, p. 349). La función correspondiente a la
expresión del habla en la manifestación sonora del lenguaje, esto es, en
lo que comúnmente se entiende por hablar, estribaría fundamentalmen-
te en la presentación de aquello sobre lo cual se dice algo, en hacerlo
presente por medio de la palabra. Atendiendo a esta especificidad del
lenguaje, por un lado, y a la interpretación de la muerte ofrecida por

23 Sintetizamos así el sentido de lo que Heidegger llamará en Ser y tiempo el ser-
deudor (Schuldigsein) del ser-ahí en tanto carácter ontológico anterior a y condición
de posibilidad de todo efectivo estar en deuda o hacerse deudor. Tal ser-deudor se
definirá como “el ser fundamento para un ser determinado por un no —es decir,
fundamento de una nulidad” (ibid., p. 283).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 19



130 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

la analítica existenciaria, por otro, propongo el siguiente interrogante:
¿sería la muerte un fenómeno susceptible de presentación en el len-
guaje? ¿En qué medida cabría un hablar sobre ella si ese hablar, en el
significado trivial del término, implica una presentación de lo hablado
en él?

Ya se ha comentado el rechazo heideggeriano a la determinación de
la muerte como un acontecimiento situado al final de la existencia que
la clausurara definitivamente. Esta idea trivial de la muerte vendría
impulsada por la desaparición de otros entes semejantes al ser-ahí en
tanto única experiencia empírica que cabe de ella. Pero la ineficacia de
tal experiencia para aprehender la globalidad ontológica del ser-ahí pa-
rece quedar fuera de toda discusión en atención a un rasgo del mismo,
ya indicado, de esencial importancia en la analítica existenciaria: el ser
“en cada caso mía” de la existencia, la relación única e intransferible
de cada ser-ahí con su propio ser, según la cual también su muerte le
afectaría en su singularidad irremplazable. Desde esta perspectiva, la
captación del fenómeno de la muerte en su originariedad exigirá nece-
sariamente su comprensión en términos de una muerte propia, es decir,
como mi muerte en cada caso. Y tal imperativo impugna su posible
asimilación al hecho puntual que pondría fin a mi vida, pues que mi
muerte tenga lugar conlleva mi propia desaparición y, en consecuencia,
su ya no poder ser de ninguna manera fenómeno para mí, o, lo que es lo
mismo, su traslación fuera del ámbito fenoménico que me es accesible.
Por ello, la muerte concebida como propia no sólo elude toda ubicación
en el presente o inscripción en “ahora” alguno, sino que se opone a la
noción misma de un presente y a su realidad efectiva.24 Según la lectura
heideggeriana, la muerte sería, en efecto, una no-presencia, algo ajeno
a un presente desde el cual contemplarla en su fenomenalidad. Más allá
de la quiebra del concepto tradicional de tiempo que ello supondrá en
el trayecto de Ser y tiempo, a partir de este carácter no presencial de la
muerte cabe formular la siguiente hipótesis hermenéutica con respecto
al silencio del ser-ahí frente a ella: si, como dice Heidegger, el hablar
sobre algo, en el sentido de manifestarse expresamente en palabras so-
bre ello, entraña la presentación de ese algo sobre el cual se habla, la
muerte propia destacará justamente como aquello que de ningún modo
se deja decir, ya que toda tentativa de decir mi muerte comportaría la
pretensión de hacer presente lo que fenomenológicamente nunca puede
serlo para mí, esto es, lo que a todas luces se sustrae a mi presencia.

24 Cfr. Martínez Marzoa 1974, pp. 224–227.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 20



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 131

El auténtico alcance interpretativo de esta hipótesis se vislumbra
atendiendo al lugar que la cuestión de la muerte ocupa en el desplie-
gue de la analítica existenciaria. Al hilo del análisis de la angustia se
ha constatado cómo la patencia repentina del haber-de-morir del ser-
ahí equivalía a un tiempo a la de su específica condición ontológica
de poder-ser o ser-posible, cotidianamente encubierta. Ello deriva del
hecho de que en la muerte se localiza la única posibilidad de su ser
que en ningún caso pierde su condición de posibilidad, que permanece
libre de todo cumplimiento o realización mientras este ente “es”. Por
su carácter irrealizable y extremo, la posibilidad de la muerte marca en
cada caso el límite que define la existencia, el horizonte siempre abier-
to dentro del cual cualquier otra posibilidad acontece y se manifiesta
como tal, pues sólo con ella se accede a la completud o totalidad de su
ser, que permite su percepción como el poder-ser global que siempre
ya es. Del hacerse cargo de la posibilidad irrenunciable e irrevocable
de su muerte dependerá entonces la apropiación de tal poder-ser. Por
este motivo, es pertinente decir que la comparecencia del ser del ser-ahí
pasa indefectiblemente por la asunción de su desaparición, de su no-ser,
en tanto su darse a ver en cuanto tal coincide con su propia retirada o
sustracción última. Ahora bien, aceptar esta premisa significa recono-
cer que aquello que ante la muerte se hace patente no es sólo el no-ser
de esta posibilidad última, sino un “no” que traspasa radicalmente la
totalidad de su ser: la muerte descubre que, lejos de tratarse de algo
presente, el ser del ser-ahí consiste más bien en una no-presencia, en
algo que rehuye toda presentación; en definitiva, que la abertura para
la presencia de todas las cosas que es su ser no constituye presencia
alguna porque ésta, de manera paradójica, únicamente tendría lugar
con su dejar de ser.

Retomando aquí la pregunta del porqué del silencio del ser-ahí ante
su finitud, la argumentación efectuada legitima la siguiente conclusión:
el rehusarse de la muerte propia a la presentación del lenguaje delata
en última instancia el ocultamiento o denegación de su propio ser a
esa misma presentación, la imposibilidad de someterlo cabalmente al
decir si ello implica necesariamente traerlo a presencia; pues, como se
desprende de lo antes expuesto, el único decir verdadero sobre él habría
de acaecer tras la muerte del ser-ahí, en la completud de su existencia
y, por tanto, en el momento en el cual todo discurso por su parte queda
absolutamente excluido.

En la dirección abierta por esta hipótesis cabría a su vez interpre-
tar la vinculación esencial que al término de la primera sección de Ser
y tiempo —tras haber demostrado la unidad inmanente entre la reso-

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 21



132 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

lución resultante del prestar oído a la llamada de la conciencia y la
anticipación de la muerte—, Heidegger establece de manera explícita
entre el modo de ser de la “propiedad” (Eigentlichkeit) y la ausencia de
lenguaje. Frente a la impropiedad cotidiana del ser-ahí y las desfigu-
raciones que le son inherentes, el concepto de “propiedad” designaría
el instante de descubrimiento y apropiación de esa no-presencia de su
ser que se acaba de analizar. Se trata además del único momento en
que el ser-ahí abandona la impersonalidad y anonimato del uno para
pasar a ser “él mismo”. En este estado de apropiación de sí, el callar
del ser-ahí se torna relevante hasta el punto de que exclusivamente
ese silencio parecerá garantizar la mismidad que con ello conquista.
Leemos en Ser y tiempo: “El ser-ahí es propiamente él mismo en el ais-
lamiento originario de la callada resolución dispuesta a la angustia. El
ser-sí mismo propio no dice, en cuanto silente, ‘yo-yo’, sino que en el
silencio ‘es’ el ente arrojado que puede ser en cuanto propio” (Heideg-
ger 1993, p. 322-323). Según insinúa este pasaje, el desprendimiento
del ser-ahí del dominio cotidiano del uno desembocaría en la renuncia
a todo decir sobre sí y sobre aquello que en la angustia se le muestra de
sí mismo, como si todo discurso estuviera irremediablemente destina-
do a falsear esa verdad desencubierta o, cuando menos, expuesto a tal
posible falseamiento. No parece trivial, por otro lado, que Heidegger
subraye la negativa del ser-ahí apropiado de sí a decir “yo, yo” frente
a su constante afirmación por parte del uno impropio. Pues, desde una
óptica estrictamente lingüística, ¿no es justamente el yo la instancia del
lenguaje que cualquiera puede ocupar al hacer uso de la palabra? ¿No
se opondría cualquier enunciación desde el espacio vacío del yo, capaz
de acoger a cualquiera que hable, a la irreductibilidad ontológica de la
que el ser-ahí, al enfrentarse a su muerte irreemplazable, se ha hecho
cargo en la propiedad de su ser? El silencio de la propiedad del ser-ahí
semejaría obedecer al reconocimiento de cierta indecibilidad de su ser,
de cierta imposibilidad de exhibirlo en el decir a causa de su radical
singularidad y de la ocultación que le es inherente.

La cuestión que aquí emerge como fundamento explicativo del callar
atribuido al ser-ahí en Ser y tiempo no sería otra que la de la impotencia
de la palabra para expresar el ser del ente que somos y, con ella, la de la
posible demarcación de los límites del decir en lo relativo al problema
del ser. Pero de ser acertada esta explicación, la postura heideggeriana
respecto a dicha cuestión aparecería envuelta en una particular ambi-
valencia: no debe olvidarse que ese callar no se concibe como un modo
de ser ajeno al habla, sino, por el contrario, como una modalidad o po-
sibilidad esencial de la misma. En la medida en que Heidegger observa

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 22



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 133

que “para poder callar, el ser-ahí debe tener algo que decir” (Heidegger
1993, p. 165), su silencio queda inscrito de antemano en el interior del
espacio del habla y no en un ámbito de exterioridad frente a ella: en
contraposición al silencio de quien estuviera privado de la capacidad de
hablar, el callar de este ente es un callar elocuente, un callar expresivo
que dice o da a entender sin hacer uso de discurso alguno. Por otra par-
te, ello sería coherente con la caracterización heideggeriana del habla
en general, en correspondencia con el lógos griego, como un déloun o
hacer patente, puesto que el silencio de quien es capaz de hablar tam-
bién descubre, o muestra, sin necesidad de hacer uso de la palabra.25

Como acaba de apuntarse, en ese callar el ser-ahí se daría a entender a
sí mismo su propio ser desde el reconocimiento de su carácter no ver-
daderamente decible o agotable en el discurso. Pero en lo paradójico de
la idea de un callar que habla sobre algo al tiempo imposible de decir
en palabras cabría leer, además, el justo reflejo de un ser patente en su
propio sustraerse, esto es, atravesado por la doblez de ocultarse y a la
vez comparecer en su ocultamiento. En definitiva, tal interpretación del
callar indicaría que lejos de caer, pese a su indecibilidad, más allá del
terreno del habla, el ser se revela precisamente como indecible dentro
de una modalidad específica de ésta.

Una objeción importante a la que debe enfrentarse la hipótesis pro-
puesta para aclarar el sentido del silencio en Ser y tiempo procede del
hecho mismo de la existencia de esta obra. Afirmar que el callar del ser-
ahí sería en el fondo la única respuesta realmente ajustada al descubri-
miento del carácter no-decible o no-presentable por medio del lenguaje
de su ser supondría reducir al absurdo el propio proyecto de la analíti-
ca existenciaria, dado que su aspiración a llevar a cabo una exposición
lingüística de la constitución ontológica del ser-ahí, encaminada a la
determinación del sentido del ser en general, entraría en franca con-
tradicción con sus propios resultados. Adoptando el enfoque contrario,
negar tal carácter contradictorio de Ser y tiempo equivaldría a aceptar
que cada uno de los capítulos, de los parágrafos, de las oraciones que
componen este texto desmienten la hipótesis de una presunta indecibi-
lidad del ser de este ente: tanto este tratado en particular como el con-
junto de la obra heideggeriana invalidarían en principio la explicación
sugerida, ya que sus textos serían la prueba fehaciente de la posibilidad
de un discurso ontológico sobre el ente que somos. Sin embargo, ciertas
reflexiones metodológicas, efectuadas de manera dispersa en el primer
periodo de la trayectoria heideggeriana, no sólo no impugnarían la hi-

25 Cfr. Heidegger 1993, p. 32.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 23



134 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

pótesis proyectada, sino que vendrían más bien a avalarla. El sentido
de tales reflexiones, desafortunadamente nunca desarrolladas de forma
exhaustiva por Heidegger y, por tanto, de todo punto insuficientes en
relación con la importancia del problema que señalan, radicará justo
en la asunción más o menos expresa de las dificultades y el constante
riesgo de ontificación, nunca plenamente superable, que encierra cual-
quier discurso sobre el ser. Como habrá de comprobarse en el siguiente
apartado, soslayar tal ontificación exigirá asumir que ni el ser del ente
que somos ni el ser en general pueden ser propiamente “dichos” sino
únicamente “indicados” (angezeigt), lo cual denotaría cierta incompati-
bilidad entre la constitución del lenguaje y la pretensión de decir el ser.

3 . El decir filosófico: la cuestión de la indicación formal

Si Heidegger pone de relieve en Ser y tiempo el carácter eminentemen-
te presentativo de todo lenguaje en cuanto manifestación expresa del
habla, el caso más palpable y quizá extremo de tal carácter se encon-
traría en el enunciado teórico, cuyo objetivo reside en la presentación o
exhibición explícita de algo en el conjunto de propiedades que lo con-
forman. Ello es debido a la estructura misma del enunciado, articulada,
como ya vimos, por el “como apofántico”. Mientras las cosas emergen
en primera instancia desde el contexto significativo del mundo, es decir,
gracias a su articulación originariamente hermenéutica, la articulación
apofántica derivada de ella involucra su desprendimiento o aislamiento
de ese entramado significativo sobre el que reposa su aparición inme-
diata, así como su determinación no ya en función de éste, sino de
aquello que se ofrece a su mera contemplación. Enunciar algo sobre
algo para su determinación temática implica entonces mostrarlo desde
la perspectiva de lo puramente presente en él, es decir, “enseñar alguna
cosa presente en su estar presente de este y de aquel modo” (Heidegger
1976a, p. 158). Pese al carácter derivado asignado al modo de descu-
brimiento del ente que instaura el enunciado, Heidegger destacará en
la etapa de Ser y tiempo que se trata de la única estructura posibilitante
de un puro mostrar contemplativo, y por ello necesariamente vigente
en toda apropiación teórico-cognoscitiva de lo real.26 De ahí que tales
proposiciones teóricas o temáticas formen parte esencial del modo de
proceder de la ciencia. Pero también se insistirá en que la determinación
de algo como algo por medio del enunciar trae consigo la ocultación de
su específico carácter de ser, dependiente de su articulación hermenéu-

26 Cfr. Galzacorta 2006, p. 321.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 24



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 135

tica. Dice Heidegger: “Si algo se tematiza de tal modo que el con-qué
(Womit) del trato pasa a ser el acerca-de-qué (Worüber) de un enunciar
determinante, entonces con ello retrocede el verdadero carácter de ser,
por ejemplo, de la tiza, que queda nivelada a mera cosa” (Heidegger
1976a, p. 158). Arrancada del para-qué que permite su comparecencia
primaria y de la red de referencias en que éste se inserta, la tematiza-
ción conlleva la determinación de la cosa exclusivamente en función
de los rasgos puramente presentes en ella, esto es, de las propiedades
puestas de manifiesto por el enunciar predicativo.27 Todo aquello que,
siendo constitutivo de su aparecer, carece de tal modo de presencia en
la propia cosa, como sería el caso de la red significativa del mundo,
queda velado en el enunciado, que así encubre su carácter ontológico
original.

De acuerdo con la reducción a mera presencia, que según su análisis
opera la articulación apofántica, Heidegger se planteará abiertamente
en estos años la cuestión acerca de cómo efectuar proposiciones sobre
el ser del ente que somos sin que éste resulte encubierto o desfigurado
por el propio proceder enunciativo. Si, al igual que cualquier ciencia,
también la ontología fundamental comporta una aproximación teóri-
ca o temática encaminada a la determinación expresa y cognoscitiva
de su objeto de estudio, a diferencia de ellas tal objeto no se localiza
en cosa alguna, sino en el ser. Frente al discurso óntico de la ciencia,
Ser y tiempo acomete la elaboración de un discurso ontológico, que
es aquél que se pregunta por en qué consiste ser.28 Más en concreto,
en esta obra se interroga por el ser del ente que somos y su sentido,
siempre en vistas a la dilucidación del sentido del ser en general. Pero,
como se ha visto, ni el ser de este ente específico ni, por lo que se
acaba de decir en relación con la articulación apofántica, el de ningún
otro ente, se dejan considerar desde la óptica de la presencia. Lejos,
por tanto, de circunscribirse al ser del ser-ahí, el problema acerca de
cómo decir el ser afecta a toda ontología en general. Más aún teniendo
en cuenta que esa reducción a pura presencia producida por el “como
apofántico” vendría ligada a la propia objetivación u ontificación del
ser solidaria del surgimiento del pensar filosófico, a partir del cual el

27 En este mismo contexto añade Heidegger: “A través de la tematización de lo
que originariamente es objeto de uso en tanto cosa meramente presente, el carácter
original de ser del objeto, de la tiza, es ocultado a su vez en la medida en que ya
no existe inmediatamente como utensilio, sino como mera cosa presente en la que
yo constato una propiedad y se la atribuyo, de modo que en la propia atribución
determino la cosa” (1976a, p. 159).

28 Cfr. Martínez Marzoa 1985, p. 13.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 25



136 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

ser será concebido como entidad (Seiendheit) y ésta como mera presen-
cia.29 Por eso, Heidegger afirmará en la obra de 1927 que para la tarea
de captar el ente en su ser “faltan no sólo en la mayoría de los casos
las palabras, sino ante todo la ‘gramática’ ” (Heidegger 1993, p. 39).30

Pues del examen efectuado del enunciado se desprende que el uso de
proposiciones teóricas en la analítica existenciaria para expresar sus
logros conduciría necesariamente a la ocultación de aquello mismo que
se pretende sacar a la luz, esto es, a la exhibición del ser del ser-ahí
justamente como aquello que no es, como algo meramente presente,
y, en consecuencia, a la propia inviabilidad de dicha analítica existen-
ciaria.31

El método que Heidegger utilizará en estos primeros años de su tra-
yectoria para evitar, si bien nunca de manera plena ni definitiva, esa
objetivación del ser estribará en la comprensión del decir filosófico en
términos de lo que designa como una “indicación formal”. Algunos de
los textos escritos y cursos impartidos entre 1921 y 1930 introducen
esta fórmula para afirmar que todos los conceptos filosóficos, así como
todos los enunciados sobre el ser o el sentido del ser del ser-ahí, ten-
drían el carácter de indicaciones formales o serían formalmente indica-
dores.32 En la interpretación de esta noción anida uno de los focos de

29 Como Heidegger comenta poco antes de Ser y tiempo: “Debido a que para los
griegos, tanto para Platón como para Aristóteles, la diferencia entre el enunciado
categorial y el enunciado sobre lo mundanamente presente quedó oculta, y a que
todos los enunciados se comprendieron directamente como enunciados sobre el
mundo, sucedió que el ser mismo, tan pronto vino a la mirada, fue concebido como
un ente” (Heidegger 1976a, p. 410, n. 1). Según se sostiene en este pasaje, la onti-
ficación del ser aparecería, por tanto, como consecuencia de la propia tematización
del ser con que se inicia la filosofía.

30 A este respecto, Coriando ha señalado que la ausencia de una gramática apro-
piada para expresar el ser más allá del modelo de la presencia tendría su origen
en el hecho mismo de su concepción como algo meramente presente: “Pero la ‘gra-
mática’ de una determinada lengua histórica no es una legalidad autónoma situada
‘fuera’ de la respuesta (explícita o no explícita, liberadora o desfiguradora) que en
cada caso se haya dado a la ‘cuestión del ser’, sino que corresponde siempre ya al
respectivo habérselas con el ser y mantiene todo ‘es’ en su apertura, previamente
decidida, de una manera u otra. Si falta la ‘gramática’ para la liberación del ser
del poder del presupuesto de la presencia, es porque el pensar occidental concibió
el ser exclusivamente como entidad y éste como mera presencia” (Coriando 1998,
p. 29).

31 Cfr. Dahlstrom 1994, pp. 777 y s.
32 Así, en el citado curso del semestre de invierno de 1925–1926 se declara: “To-

dos los enunciados sobre el ser del ser-ahí, todas las oraciones sobre el tiempo,
todas las oraciones dentro de la problemática de la temporalidad, tienen, en tan-

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 26



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 137

mayor controversia de la investigación dedicada a la filosofía heidegge-
riana más temprana, probablemente porque, como se ha mencionado,
ninguna de sus apariciones se encuentra acompañada de explicacio-
nes suficientes para entenderla plenamente ni para constituirse en una
metodología propiamente dicha.33 A pesar de que la realización de un
estudio mínimamente pormenorizado de esta cuestión desbordaría los
límites establecidos por la temática de este trabajo, intentaré una apro-
ximación a aquellos aspectos más estrechamente relacionados con el
motivo de nuestra investigación.

En el curso que imparte en Friburgo en el semestre de invierno de
1921–1922, sin duda el marco donde con más prolijidad desarrolla la
cuestión de la indicación formal, Heidegger identifica de manera ex-
plícita lo formalmente indicado con el “ser”.34 Ello explica el vacío o
ausencia de contenido que, según se dice, denota el término “formal”
en esta expresión, a diferencia de toda posible remisión a lo material
contingente o a lo eidético: la vacuidad de la indicación formal se cifra
en que, en lugar de procurar la presentación de un ente u objeto, con
ella se apunta a su ser. Por otra parte, la atribución a lo formal de tal
vacuidad de contenido responde a su intrínseca referencia a la indica-
ción, ya que sólo como algo vacío puede lo formal poseer un carácter
indicador. Este carácter se explica en este contexto como la mostración
o prefiguración de un camino, de una dirección a seguir, de manera que
la comprensión de la indicación formal consistiría en dirigir la mirada
hacia lo formalmente indicado por ella.35 Como Heidegger advierte: “el
contenido, las determinaciones dadas del objeto, no deben convertirse en
tema en cuanto tales, sino que el comprender captador ha de seguir la
dirección de sentido indicada” (Heidegger 1985, p. 32). En tanto indi-
caciones formales, los conceptos de la filosofía no pueden aprehender
estrictamente el ser o englobarlo en su contenido semántico, ni aspiran,

to que proposiciones expresadas, el carácter de la indicación” (Heidegger 1976a,
p. 410). La idea se repite alrededor de 1930, último momento en que menciona
la cuestión de la indicación formal, no ya con respecto a los enunciados sobre el
ser del ser-ahí o su sentido, sino a los conceptos filosóficos en general: “Todos los
conceptos filosóficos son formalmente indicadores y sólo cuando son tomados así
dan la auténtica posibilidad del concebir” (Heidegger 1992, p. 425).

33 Cfr. Dahlstrom 1994, p. 779.
34 Cfr. Heidegger 1985, p. 61. Sobre la íntima conexión entre la indicación y

la cuestión ontológica, que atraviesa la historia de la metafísica atestiguando una
fractura en el lenguaje entre el plano del mostrar y el de decir, entre la indicación
y la significación, pueden encontrarse sugerentes observaciones en Agamben 2002,
pp. 35–39.

35 Cfr. Heidegger 1985, p. 34.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 27



138 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

por ello, a hacerlo presente: sólo lo señalan, lo indican, dan la dirección
a seguir para su captación sin captarlo propiamente ellos mismos. Tam-
poco se trata de que el ser se hallara al final del camino apuntado por
la indicación formal. El modo de acceder a él residiría más bien en el
propio movimiento de alejamiento del ente, de arrancarse de las cosas,
que supone el seguimiento de ese camino. Por esta razón, Heidegger
adjudicará a la indicación formal una función defensiva, de rechazo
(abwehrend) o incluso “prohibitiva”,36 en tanto su objetivo radicará so-
bre todo en desviar o apartar la mirada de la interpretación habitual
y dominante del ser, llevada a término desde el supuesto de la mera
presencia. Esta idea será elaborada con más detalle en el último de los
cursos donde se menciona el asunto de la indicación formal, que data
del semestre de invierno de 1929–1930. La incapacidad de los concep-
tos filosóficos para captar el ser se vinculará aquí expresamente tanto
al carácter no-presencial del ser-ahí como a su estricta singularidad.

Para clarificar la diferencia entre los conceptos puramente científi-
cos y los filosóficos, cuyo rasgo fundamental se emplaza de nuevo en
su carácter formalmente indicador, Heidegger propondrá en este curso
recurrir al problema de la muerte. Recordando algunos de los rasgos
fundamentales del análisis del “ser relativamente a la muerte” del ser-
ahí efectuado en Ser y tiempo, se constata la usual tendencia a entender
el correr al encuentro de la muerte correspondiente a la propiedad de la
existencia como un constante pensar en la muerte. El fundamento de tal
interpretación se hallaría en cierta actitud, según Heidegger fundamen-
tal y adoptada de forma inmediata, que ubica lo verdaderamente ente,
lo que verdaderamente “es”, en lo constantemente presente, y anima a
considerar la referencia del ser-ahí a su muerte en función de tal noción
de presencia. Heidegger subraya entonces el carácter no-presencial no
sólo de la muerte, sino de la plena dimensión que representa el ser-ahí,
para declarar que los conceptos que permiten acceder a él “solamente
son comprensibles cuando no son tomados como significados de propie-
dades y dotaciones de algo meramente presente, sino como indicaciones
para que el comprender se desprenda de las concepciones comunes del
ente” (Heidegger 1992, p. 428). En calidad de indicaciones formales,
los conceptos de la filosofía intentarían alejar la comprensión del ser,
en este caso del ser-ahí, de la idea de la sola presencia, apartándola
de esa actitud fundamental que reduce el ser al ente sin percatarse de
la diferencia existente entre ambos. Pero en este contexto se añade,
además, que la incapacidad de tales conceptos para aprehender el ser

36 Cfr. Oudemans 1990, pp. 88 y 99.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 28



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 139

del ente que somos procedería no sólo de su divergencia y exterioridad
con respecto al ámbito de lo presente, sino también de su radical sin-
gularidad. Tal y como se aduce, la peculiaridad de los conceptos de la
analítica existenciaria estriba en que “apuntan al ser-ahí. Pero el ser-
ahí es siempre —como yo lo entiendo— mío. Porque mediante esta
indicación apuntan según su esencia en cada caso a una concreción
del ser-ahí singular en el hombre, pero nunca la pueden llevar en su
contenido, son formalmente indicadores” (Heidegger 1992, p. 429). En
el “ser en cada caso mía” de la existencia se localiza un nuevo obstáculo
que impide que los conceptos aplicados al ser-ahí alcancen, en su inevi-
table generalidad, a dar cuenta de su ser, e impone su contemplación en
tanto indicaciones formales.37 Sin embargo, Heidegger se mostrará asi-
mismo perfectamente consciente de la posibilidad de tergiversar dicho
carácter indicador de los conceptos filosóficos si se los entiende según
el contenido semántico que siempre y ya de antemano poseen. Y puesto
que tampoco la gramática de las oraciones de la ontología fundamen-
tal diferirá de la de cualquier otro enunciado apofántico, la tendencia
fundamental a pensarlos desde la perspectiva de la mera presencia no
podrá ser nunca eliminada de manera definitiva.38

A pesar de que la cuestión de la indicación formal no se agota con la
caracterización realizada, sí considero que ésta puede bastar al menos
para resaltar aquellos aspectos que de modo más directo la ligarían a
la temática del silencio. Acabamos de ver cómo, en lo concerniente a la
constitución ontológica del ser-ahí, las razones aportadas por Heideg-
ger para justificar esa función meramente indicadora del decir filosófico
coinciden precisamente con aquellas que justificaban el callar de este
ente en la propiedad de su existencia, a saber, la falta de presencia
de su ser y su radical singularidad. En este sentido, podría afirmarse
que aquello que fuerza al ser-ahí al silencio es la causa de una cier-
ta ambivalencia atribuible a las proposiciones de la filosofía, fruto de
su dificultad para comunicar el ser: aun situándose en el ámbito de
la manifestación puramente lingüística, el decir filosófico configura un
decir incompleto, un decir que, lejos de significar propiamente, debe
conformarse con indicar. De esa precariedad deberá por fuerza hacerse
cargo la filosofía como única vía legítima para superar, aunque nunca
de forma concluyente, el peligro de ontificar el ser. Pero el hecho de que
ni tal exigencia, ni tampoco el grado de autoconciencia que requeriría,

37 Agamben ha señalado que ya Aristóteles habría apuntado a esta cuestión al li-
gar la esencia primera o individuo singular a la esfera del pronombre demostrativo,
de función más indicadora que semántica. Cfr. Agamben 2002, p. 36.

38 Cfr. Coriando 1998, p. 31.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 29



140 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

puedan ser reclamadas al decir trivial, al tiempo que sin ellas toda ex-
presión sobre el ser conduciría —dada la articulación y estructura del
enunciado— a su reducción al ámbito de lo ente, es lo que, a nuestro
juicio, tornaría relevante el silencio del ser-ahí. Fuera del ámbito de la
filosofía y de su reflexión teórica sobre la posibilidad de decir el ser,
la única opción del habla que en esta etapa de la trayectoria heideg-
geriana parecería quedar libre de encubrirlo sería la representada por
la modalidad del callar. La existencia de un decir filosófico sobre el
ser no resultaría entonces incoherente, sino más bien complementaria
respecto a éste: en el silencio del ser-ahí en tanto modalidad específica
del habla ante la verdad de su ser, por un lado, y en la parcialidad e
incompletud del decir filosófico, por otro, habitarían diferentes formas
de reconocimiento de aquella ambivalencia o duplicidad por la que el
ser, sólo manifiesto en su ocultamiento, quedaría inevitable pero pro-
blemáticamente entrelazado con el hablar.

Bajo el signo de esa doblez o duplicidad, patente de maneras distin-
tas en el decir trivial y el decir filosófico, tendrá lugar lo que a nues-
tro entender marcaría el siguiente paso en la trayectoria heideggeriana
para pensar la cuestión del silencio y de los límites del decir que le
es inherente. Dicho paso se localizará en su atención, iniciada poco
después de la publicación de Ser y tiempo, por un tercer ámbito del
lenguaje diverso tanto del decir trivial como del filosófico, y que será el
decir poético. Ello derivará a su vez de una focalización más directa del
problema del lenguaje, así como de determinados cambios en el modo
de interrogar por él, que sobrepasarían en cierto sentido el terreno del
ser-ahí. Para cerrar este trabajo se esbozan algunas de las cuestiones
más importantes planteadas en los años posteriores a Ser y tiempo en
relación con el tema que nos ocupa.

4 . La pregunta por la esencia del lenguaje: el decir poético
y la cuestión del lógos

Pese a que el análisis efectuado ha pretendido subrayar el lugar central
que ya desde la etapa de Ser y tiempo se concede al lenguaje en la confi-
guración ontológica del ser-ahí y en la elaboración de la pregunta por el
sentido del ser, no será hasta 1934 cuando Heidegger dedique un curso
a este tema y formule de manera explícita la pregunta por la esencia
del lenguaje.39 Tanto en éste como en otros escritos surgidos en estos

39 Nos referimos al curso impartido en el semestre de verano de ese año precisa-
mente con el título Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 30



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 141

años, la condición necesaria e ineludible del lenguaje en la abertura al
ser del ente que somos, ya vigente pero no acentuada con la debida cla-
ridad en 1927, se afirma con contundencia hasta el punto de declararse
que “el lenguaje es lo primero que lleva a lo abierto a lo ente en tanto
que ente”, de modo que “donde no se despliega esencialmente ningún
lenguaje, como en el ser de la piedra, la planta y el animal, tampoco
existe ninguna patencia del ente”.40 Afirmaciones de esta índole de-
ben inscribirse, por otra parte, en el marco de los comienzos del tan
discutido “vuelco” o “giro” (Kehre) experimentado por el pensamiento
heideggeriano aproximadamente hacia 1930. Brevemente, cabe decir
que éste consistiría en un cierto cambio de perspectiva por el que la
constitución ontológica del ser-ahí pasa a pensarse, no ya como punto
de partida para analizar el juego de mostración y retirada que articula
el aparecer de las cosas, sino en función de él. Ese giro no alterará en lo
esencial la relación establecida en 1927 entre el ser y el hombre, ya que
el lugar donde acaece la abertura por la cual las cosas se muestran se-
guirá emplazándose en el ser del ente que somos. Pero sí es cierto que,
por su causa, el lenguaje habrá de perder su carácter existenciario y su
tematización lo vinculará de manera directa a la pregunta por el ser,
ahora denominado con expresiones como el “ser mismo” o la “verdad
del ser”. Dentro de ese cambio de perspectiva, una de las diferencias
más obvias con respecto a la posición de Ser y tiempo en lo relativo a la
cuestión del lenguaje se halla en que la emergencia explícita en 1934
de la interrogación por su esencia dirigirá su respuesta más allá del len-
guaje cotidiano o trivial hacia el ámbito de lo que Heidegger llamará,
en un significado específico del término, el decir poético o el poema. No
es casual, además, que la construcción del sentido de tal poetizar, iden-
tificado con un lenguaje originario cuya esencia quedaría encubierta en
el desgaste y las ocultaciones propias del lenguaje cotidiano,41 se ligue

40 Esta cita procede de la conferencia de 1935 “Der Ursprung des Kunstwerkes”
(Heidegger 1994c, p. 61). Esta idea aparece también, entre otros, en el texto de
1936 “Hölderlin und das Wesen der Dichtung”, donde dice: “El lenguaje no es sólo
una herramienta que el hombre posee también entre muchas otras, sino que sólo
el lenguaje otorga la posibilidad de estar en medio de la abertura del ente. Sólo
donde hay lenguaje hay mundo” (Heidegger 1996, p. 38).

41 Al término de este curso se lee: “La esencia del lenguaje no se pone de ma-
nifiesto allí donde éste ha sido desgastado y aplanado, tergiversado y forzado a
convertirse en medio de comunicación y en pura expresión de la así llamada inte-
rioridad. La esencia del lenguaje se despliega esencialmente allí donde éste acon-
tece como potencia creadora de mundo, es decir, allí donde el lenguaje prefigura
de antemano el ser del ente y lo lleva a articulación. El lenguaje originario es el
lenguaje del poetizar” (Heidegger 1998, p. 170).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 31



142 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

indisolublemente a la figura de un único poeta: Hölderlin. Su poesía
será por vez primera abordada en el curso siguiente al mencionado y,
como demuestran el conjunto de textos escritos por Heidegger sin in-
tención de proyección académica entre 1936 y 1940, su interpretación
jugará un papel esencial tanto en la consolidación del giro como en el
“pensar de la historia del ser” (seingeschichtliches Denken) inaugurado
en esos años.42

La cuestión de las razones por las cuales tal caracterización del poe-
tizar vendría de la mano de la obra de Hölderlin y no de cualquier otro
poeta merecerían en sí mismas un estudio aparte. Por eso, sólo indica-
remos que en dicha obra acontece una confrontación sin precedentes
con Grecia, capaz de poner de relieve la dimensión o abertura cuya
pérdida u olvido da lugar a la Modernidad. Ahí se descubre, además,
una distancia insalvable, una radical diferencia entre ambos momen-
tos de cuya asunción dependerá nuestra propia autocomprensión como
modernos.43 Del complejo entramado de temas que a partir de aquí
cabría desplegar, nos interesa destacar cómo ese reconocimiento de lo
específicamente moderno que se produce en Hölderlin queda reflejado,
para Heidegger, tanto en la tarea que asigna a su poetizar como en el
modo de llevarla a término. Al hilo de la lectura de los himnos tardíos
Germanien y Der Rhein ensayada en este primer curso sobre Hölderlin,
Heidegger emplazará el rasgo esencial del lenguaje poético, contempla-
do desde el punto de vista de su potencialidad expresiva, en el hecho de
que “este lenguaje no debe precisamente expresar, sino más bien debe
dejar lo indecible (das Unsagbare) como no-dicho (ungesagt), y preci-
samente en y a través de su decir”.44 Lo peculiar del lenguaje poético

42 Heidegger llegará en estos años a identificar a Hölderlin con “el poeta del
otro inicio de nuestra historia venidera” (Heidegger 1997, p. 426) frente al primer
inicio acaecido en Grecia, y declarará que la historicidad del tránsito del primer
al otro inicio “está decidida a través de la palabra de Hölderlin” (Heidegger 2005,
p. 149).

43 Para una interpretación del sentido de la obra de Hölderlin, que toma como
suelo la lectura que Heidegger proyectó, remitimos a Martínez Marzoa 1992. Un
estudio más pormenorizado de los motivos que animan la reflexión heideggeriana
sobre la obra del poeta puede encontrarse en Allemann, 1954.

44 Cfr. Heidegger 1999, p. 119. La idea expresada por este pasaje se presentará en
diferentes momentos de la interpretación heideggeriana del poetizar. Así, en un cur-
so posterior sobre Hölderlin, Heidegger se preguntará retóricamente: “Pero, ¿debe
todo aquello que es dicho ser también pronunciado? ¿No debe quizás ser callado
aquello que realmente hay que decir? ¿De qué otra manera podría, sin embargo,
ser callado, sino en lo dicho?” (Heidegger 1993, p. 132). Y nuevamente, en una
conferencia mucho más tardía, concretamente de 1968, se dice: “Callar; ¿significa

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 32



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 143

se hace girar en torno a la relación establecida en él entre el decir y lo
indecible: en y por medio de lo dicho, el decir poético habrá de hacer
patente algo que, en su condición indecible, al mismo tiempo se sustrae
al propio decir; sin poder pasar al plano de lo dicho, lo indecible deberá
mostrarse en el decir precisamente como no-dicho. El lenguaje poético
se concibe así como el lugar de aparición de un indecible cuyo salir a la
luz requiere, paradójicamente, de ese mismo decir.

A pesar de que en el contexto inmediato de este fragmento no se
determina de forma explícita a qué remite tal indecible, tanto de la
totalidad del desarrollo del curso como de otros escritos cronológica
o temáticamente próximos a él se desprende con claridad su asimi-
lación al ser, en esta etapa designado también con el arcaísmo Seyn.
Heidegger tomará dicho arcaísmo directamente de los escritos teóricos
de Hölderlin, el cual habría de referirse más tarde a él en algunos de sus
poemas con la expresión die Natur. Para Heidegger, la tarea del poetizar
estriba en decir el ser, aun cuando ese decir se traduzca, en contraste
con el quehacer filosófico, en un nombrar lo sagrado.45 Pero en íntima
conexión con la cuestión de que en la poesía de Hölderlin se revele “el
tiempo de la huida de los dioses”, a la abertura o diferencia aludida
con el término ser le será esencial su propio ocultarse, su no-presencia,
y por tanto, la imposibilidad de ser dicha de manera inmediata. No obs-
tante, frente al silencio o callar del decir trivial ante tal ocultamiento
enfatizado en Ser y tiempo, el decir poético asumirá ahora la tarea de
poner de manifiesto aquello que se oculta en su mismo ocultarse, esto
es, de exponer en su lenguaje su propia indecibilidad.

Ahora bien, ¿de qué modo puede y debe lo indecible en cuanto tal
hacerse patente en el propio decir? Una vez señalado que el objetivo
del canto reside en desvelar, en volver relevante esa abertura originaria
por la que acaece la presencia del ente, Heidegger añade: “Pero si el
poetizar es grande y auténtico, entonces fracasará en ello necesaria-
mente. Pero precisamente de esta manera, en la más alta pasión del
más estricto querer decir, llega a topar abruptamente con lo indecible
(das Unsagbare)” (Heidegger 2005, pp. 234 y s.). La comparecencia de
lo indecible en el decir exige así que el canto se proponga, emprenda el
camino del querer decirlo para, sin embargo, fracasar en su empeño e
iluminar a través de ese fracaso tal carácter indecible. Por ello, y pese

eso solamente no decir, permanecer mudos? ¿O sólo puede verdaderamente callar
quien tiene algo que decir? En ese caso callaría en suprema medida quien fuera
capaz de dejar aparecer en su decir, y precisamente sólo mediante éste, lo no-dicho
(das Ungesagte), y precisamente en cuanto tal” (Heidegger 1996, pp. 188 y s.).

45 Cfr. Heidegger 2005, pp. 159 y s.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 33



144 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

a su imposibilidad, el poetizar no puede eludir el intento de decir el
ser, que debe acometer con el fin de que su fracaso lo descubra en su
propia ocultación. En otras palabras: el frustrarse del intento de decir
el ser significará la forma misma de su desencubrimiento, si bien di-
cho desencubrimiento sólo implicará la mostración de su constitutivo
rehusarse.46 La doblez o ambigüedad advertida, por un lado, para el
decir trivial, cuyo callar se definió como una modalidad del habla y,
por otro, para el decir filosófico en su carácter formalmente indicador,
aparecerá aún con más claridad en el decir poético como reflejo de la
propia doblez del ser, consistente en comparecer en su propia retirada,
en exhibirse en el decir a través de su no ser dicho.

Pero junto a la reflexión sobre ese ámbito del decir poético, en estos
años comienza a observarse otra divergencia esencial respecto al plan-
teamiento de Ser y tiempo que irá imponiéndose en los venideros: la
traslación de la cuestión del callar, del silencio, desde el ser-ahí al pro-
pio ser. El callar de este ente será retrotraído a lo presentado como el
silencio o incluso silenciamiento (Verschweigung) del ser mismo, silen-
ciamiento que vendría a expresar su intrínseco ocultamiento en el ám-
bito del decir, y en el cual, además, se situará el origen y fundamento de
la esencia del lenguaje.47 Ello justifica que años después de Ser y tiempo
Heidegger llegara a reinterpretar la voz de la conciencia examinada en
la analítica existenciaria como la “voz silenciosa del ser”, de la cual el
hombre se hace eco a través de su lenguaje y su pensar.48 Sin embargo,
no puede olvidarse que, incluso en su silencio, el ser constituye algo
dicho, algo cuya manifestación únicamente acontece en el propio decir,
de manera que la condición silente del ser deberá entenderse también
desde su inmanente vinculación a aquél. Por este motivo, la respuesta
a la pregunta por la esencia y origen del lenguaje se dirigirá a partir

46 Aunque sin citar explícitamente a Heidegger, Martínez Marzoa parece asumir
este aspecto de su interpretación de Hölderlin al afirmar: “nos hemos referido a
una poesía, la de Hölderlin, cuyo carácter es el de la imposibilidad. Quizás esto sea
(incluso tautológicamente) carácter de todos aquellos poetas que están por encima
de toda valoración y de toda crítica. Hölderlin se pone siempre y en cada caso a
hacer precisamente aquello que no se puede hacer, y se pone a ello precisamente
para no-poder hacerlo; dígase, si se quiere, ‘para fracasar’ ” (Martínez Marzoa 1992,
p. 99).

47 Tal y como Heidegger declara a principios de los años cuarenta: “al ser no
pertenecería sólo el ocultamiento, sino que el ocultamiento tendría una referencia
destacada con respecto al “decir” y éste sería el silenciamiento (Verschweigung).
Entonces el ser sería el silenciamiento de su esencia [. . .] el ser sería, como el
silenciamiento, el origen del lenguaje” (Heidegger 1981, p. 64).

48 Cfr. Heidegger 1976b, pp. 306 y s. y 310.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 34



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 145

de los años treinta no sólo al terreno del decir poético, sino a aquello
que, en referencia a Heráclito, Heidegger denominará el lógos o el De-
cir (Sage) en cuanto instancia inseparable del hablar humano, pero no
reductible a él. Como esencia del lenguaje, el desplegarse de ese lógos
será identificado con el “son del silencio”.49 Al anunciarse, resonando,
en el propio lenguaje, el silencio al que aquí se apela quedará de nuevo
íntimamente entrelazado con el hablar. Una vez más, la doblez en que
se cifra el ser, el abrirse originario por el que las cosas se dan a ver a
costa de su ocultación, se dibujará en ese pliegue o doblez entre el sonar
y el silencio que es para Heidegger el lógos. Lógos que, en su irreducti-
bilidad al lenguaje humano, tampoco se dejará capturar en enunciado
alguno.50

BIBLIOGRAFÍA

Agamben, Giorgio, 2002, El lenguaje y la muerte. Un seminario sobre la negati-
vidad, Pre-textos, Valencia.

Aler, Jan, 1972, “Heidegger’s Conception of Language in Being and Time”, en
Joseph J. Kockelmans (comp.), On Heidegger and Languaje, Northwestern
University Press, Evanston, pp. 33–62.

Allemann, Beda, 1954, Hölderlin und Heidegger, Atlantis, Freiburg.
Coriando, Paola-Ludovica, 1998, “Die ‘formale Anzeige’ und das Ereignis. Vor-

beitende Überlegung zum Eigencharakter seinsgeschichtlicher Begrifflich-
keit mit einem Ausblick auf den Unterschied von Denken und Dichten”, Hei-
degger Studien, vol. 14, pp. 27–43.

Dahlstrom, Daniel, 1994, “Heidegger’s Method: Philosophical Concepts as For-
mal Indication”, Review of Metaphysics, vol. 47, pp. 775–795.

Galzacorta, Íñigo, 2006, “Mundo, cosa y enunciado: Heidegger y la pregunta
por el ser”, Ontology Studies/Cuadernos de Ontología, 5/6, pp. 319–326.

Greisch, Jean, 1987, La parole heureuse. Martin Heidegger entre les choses et les
motes, Beauchesne, París.

Heidegger, Martin, 2005, Über den Anfang, G.A. 70, Klostermann, Fráncfort.
—–—, 2002, Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, G.A. 18, Kloster-

mann, Fráncfort.
—–—, 2001, Unterwegs zur Sprache, Neske, Stuttgart.
—–—, 1999, Hölderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein”, G.A. 39, Klos-

termann, Fráncfort.
—–—, 1998, Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache, G.A. 38, Kloster-

mann, Fráncfort.
—–—, 1997, Besinnung, G.A. 66, Klostermann, Fráncfort.

49 Esta formulación se encuentra, por ejemplo, en la conferencia de 1950 titulada
“Die Sprache” (cfr. Heidegger 2001, p. 30).

50 Cfr. Heidegger 2001, p. 266.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 35



146 PALOMA MARTÍNEZ MATÍAS

Heidegger, Martin, 1996, Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, Klostermann,
Fráncfort.

—–—, 1994a, Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis, G.A. 65, Klostermann,
Fráncfort.

—–—, 1994b, Heraklit: Logik. Heraklits Lehre vom Lógos, G.A. 55, Klostermann,
Fráncfort.

—–—, 1994c, Holzwege, Klostermann, Fráncfort.
—–—, 1993, Sein und Zeit, Niemeyer, Tubinga.
—–—, 1992, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit,

G.A. 29/30, Klostermann, Fráncfort .
—–—, 1986, Nietzsches metaphysiche Grundstellung im abendländischen Denken.

Der ewige Wiederkehr des Gleichen, G.A. 44, Klostermann, Fráncfort.
—–—, 1985, Phänomenologische Interpretationen zu Aristóteles, G.A. 61, Klos-

termann, Fráncfort.
—–—, 1981, Grundbegriffe, G.A. 51, Klostermann, Fráncfort.
—–—, 1979, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, G.A. 20, Klostermann,

Fráncfort.
—–—, 1976a, Logik. Die Frage nach der Wahrheit, G.A. 21, Klostermann, Fránc-

fort.
—–—, 1976b, Wegmarken, G.A. 9, Klostermann, Fráncfort.
Herrmann, Friedrich-Wilhem von, 1985, Subjekt und Dasein, Klostermann,

Fráncfort.
Hübner, Alfred W.E., 2001, Existenz und Sprache. Überlegungen zur hermeneu-

tischen Sprachauffassung von Martin Heidegger und Hans Lipps, Duncker und
Humblot, Berlín.

Imdahl, Georg, 1997, Das Leben verstehen. Heideggers formal anzeigende Herme-
neutik in den frühen Freiburger Vorlesungen (1919 bis 1923), Königshausen
und Neumann, Würzburg.

Jaeger, Hans, 1971, Heidegger und die Sprache, Francke, Munich.
Kockelmans, Joseph. J., 1972, “Language, Meaning and Ek-sistence”, en, J.J.

Kockelmans (comp.), On Heidegger and Language, Northwestern University
Press, Evanston, pp. 3–32.

Leyte, Arturo, 2005, Heidegger, Alianza, Madrid.
Martínez Marzoa, Felipe, 1992, De Kant a Hölderlin, Visor, Madrid.
—–—, 1985, El sentido y lo no-pensado (Apuntes para el tema “Heidegger y los

griegos), Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Murcia, Murcia.
—–—, 1974, Iniciación de la filosofía, Istmo, Madrid.
Martínez Matías, Paloma, 2005, “Propiedad e impropiedad en Ser y tiempo”,

Pensamiento. Revista de Investigación e información filosófica, no. 231,
pp. 395–420.

Oudemans, Theodor C.W., 1990, “Heideggers ‘logische Untersuchungen’ ”, Hei-
degger Studien, vol. 6.

Sallis, John, 1970, “Language and Reversal”, The Southern Journal of Philo-
sophy, vol. 8, no. 4, pp. 381–397.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 36



HABLAR EN SILENCIO, DECIR LO INDECIBLE 147

Stenstad, Gail Marie, 1988, Heidegger’s Question of Language: From Being to
Dwelling, U.M.I Dissertation Information Service, Ann Arbor.

Vandevelde, Pol, 1994, Être et discours. La question du langage dans l’itinéraire
de Heidegger (1927–1938), Académie royale de Belgique, Gembloux.

Wohlfahrt, Günter, 1994, “Das Schweigen. Philosophische Bemerkungen zum
Begriff des Schweigens bei Kierkegaard, Nietzsche, Heidegger und Wittgen-
stein”, Prima Philosophia/Sonderheft, pp. 63–78.

Recibido el 4 de mayo de 2007; aceptado el 21 de noviembre de 2007.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61amar / 37


