
¿La escuela de Alejandro de Afrodisia?∗†

R.W. SHARPLES
Department of Greek and Latin
University College London
r.sharples@ucl.ac.uk

Resumen: Si bien los trabajos de Alejandro de Afrodisia ejercieron una in-
fluencia considerable en la filosofía antigua posterior a él y han ocupado
un lugar prominente en la historia de la escuela peripatética y del aristote-
lismo antiguo en general, se sabe poco sobre quiénes fueron sus maestros
y alumnos y sobre cuál fue su interacción con filosófos contemporáneos de
otras escuelas, tales como Galeno y los estoicos de esa época. En este trabajo,
R.W. Sharples ofrece una reconstrucción de este contexto inmediato y, en
especial, una discusión crítica del valor de las pruebas que nos permitirían
concluir que ciertos rasgos de sus trabajos —tales como ciertas inconsisten-
cias doctrinales— reflejan distintas posturas filosóficas en el interior de su
propia escuela.
Palabras clave: Alejandro de Afrodisia, Aristóteles, escuela peripatética, aristo-
telismo

Abstract: Even though the works of Alexander of Aphrodisias exerted a con-
siderable influence in later Ancient Philosophy and have occupied a promi-
nent place in the history of the Peripatetic school and of ancient Aristotelian-
ism in general, little is know about his teachers and pupils and about his
interaction with contemporary philosophers. In this paper, R.W. Sharples
offers a reconstruction of Alexander’s immediate context and, especially, a
critical discussion of how strong the evidence is for concluding that some
features of his works —such as inner doctrinal discrepancies— reflect differ-
ent philosophical positions within his own school.
Key words: Alexander of Aphrodisias, Aristotle, Peripatetic philosophy, Aris-
totelianism

∗En este trabajo, R.W. Sharples, uno de los estudiosos de la historia del aristo-
telismo más importantes en la actualidad, retoma algunos resultados alcanzados
en Sharples 1990a y los reconsidera a la luz de la abundante bibliografía secunda-
ria que ha suscitado el tema en los últimos años. Queremos agradecer al Profesor
Sharples su gentileza de preparar este trabajo inédito para Diánoia.

†Ésta es una versión revisada del trabajo “The School of Alexander?”, publicado
originalmente en R. Sorabji (comp.), Aristotle Transformed: The Ancient Commen-
tators and Their Influence, Duckworth, Londres, 1990, pp. 83–111. Agradezco a
Gerald Duckworth and Co. Ltd. y a Richard Sorabji el permiso para publicar esta
versión revisada, y a José Molina y Ricardo Salles por la traducción al español.

Diánoia, volumen LIII, número 61 (noviembre 2008): pp. 3–46.

dianoia / d61asha / 1



4 R.W. SHARPLES

I

Alejandro de Afrodisia fue nombrado por los emperadores maestro pú-
blico de la filosofía aristotélica en algún momento entre 198 y 209 d.C.1

En su calidad de maestro público es probable que haya tenido, en cierto
sentido, una escuela.2 Pero intentar establecer qué pasaba en esa es-
cuela y cómo funcionaba es comparable a la tarea que tendríamos que
realizar si tuviéramos que establecer qué ocurría en un departamento
de filosofía en una universidad moderna, enteramente sobre la base de
una selección de libros del decano, de un conjunto desordenado de sus
trabajos, de las notas para sus clases y de los ensayos de sus estudiantes,
sin ninguna indicación clara de cuál era cuál.

Tenemos una cantidad considerable de información acerca de las es-
cuelas neoplatónicas de los siglos quinto y sexto d.C. y del estudio de
los escritos de Aristóteles en ellas; conocemos el lugar que éstos tenían
en el plan de estudios, el orden en que eran leídos, y podemos comparar
las maneras en que los diferentes comentaristas enfocaban la cuestión
de la relación entre las obras de Aristóteles y las de Platón. Podemos
rastrear relaciones entre maestros y alumnos, y a veces se nos dice que
un texto particular es un apunte de las declaraciones de su maestro. La
organización misma de los comentarios algunas veces refleja y aclara
los requerimientos del contexto de enseñanza, en la división de un co-
mentario en lecciones separadas y la colocación de un sumario general
de una sección de argumento antes de la discusión de puntos particu-
lares. Para el periodo medieval, también tenemos información copiosa
de la organización de la enseñanza y del estudio.3

He intentado tomar en cuenta el trabajo subsecuente, mío y de otros, allí donde
dicho trabajo había vuelto inexacta o errónea la versión original, pero no intenté
producir un completo listado de todas las publicaciones subsiguientes relativas a
los tópicos aquí discutidos. Para un informe completo de las obras de Alejandro,
el lector deberá ahora consultar Moraux 2001. Será inmediatamente obvio cuánto
le debe mi discusión, particularmente donde se trata el uso que hace Alejandro
de sus predecesores, al trabajo de Paul Moraux y en particular al primero de los
dos volúmenes de su estudio Der Aristotelismus bei den Griechen (Moraux 1973, y
1984); se ha hecho también uso extenso de las facilidades del buscador de palabras
proporcionadas por el Thesaurus Linguae Graecae. (N. del A.)

1 Cfr. Todd 1976b, p. 1, n. 3. Ahora se sabe, por la inscripción descubierta en
Afrodisia, que el nombramiento de Alejandro fue en Atenas: cfr. Chaniotis 2004;
Fazzo 2005, pp. 283–295, y Sharples 2005b.

2 Pero no se trata del Liceo aristotélico, el cual dejó de existir en 86 a.C.; cfr.
Lynch 1976, pp. 192–207.

3 Cfr. especialmente la exposición en Kenny y Pinborg 1982.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 2



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 5

En el caso de Alejandro, el asunto es muy diferente. Conocemos el
nombre de algunos de sus maestros,4 y sus obras sobrevivientes nos
dan evidencia de sus desacuerdos con ellos.5 Conocemos también algo
de sus desacuerdos con otros filósofos de su propia generación o de la
generación anterior,6 y podemos rastrear, aunque sea de forma contro-
versial, su influencia sobre pensadores posteriores.7 Pero no conocemos
el nombre de uno solo de sus alumnos inmediatos,8 y, hasta donde po-
demos saber, la influencia de otros escritores sobre él puede haber sido,
principalmente —y su influencia sobre otros escritores, enteramente—,
a través de la palabra escrita más que por encuentro personal. Después
de todo, se nos dice explícitamente que los comentarios de Alejandro
estaban entre aquellos que se leían en la escuela de Plotino.9

Sin embargo, en principio es poco probable que algún pensador del
mundo antiguo se haya comunicado enteramente a través de escritos,
más que por la palabra hablada. Y es más natural considerar algunos
de los escritos atribuidos a Alejandro en el contexto de sus actividades
docentes o de los debates dentro de su círculo.

Estos escritos incluyen comentarios a obras aristotélicas, tratados o
monografías sobre tópicos particulares, tales como aquellos Sobre el
alma10 y Sobre el destino, y también numerosas discusiones cortas.11

4 Es decir, Hermino (c. 120–180 o 190 d.C., Moraux 1984, pp. 361–363; Alejan-
dro ap. Simplicio, in Cael. 430, 32 ss.) y Sosígenes (similar en fecha; Alejandro, in
Meteor. 143, 13); posiblemente también Aristóteles de Mitilene (muerto entre 165
y 180 d.C.; Moraux 1984, p. 400; cfr. Galeno, Scr. Min., vol. 2 (Müller) 11, 4s.;
n. 42, infra).

5 Notas 20–47, infra.
6 Notas 58–89, infra.
7 Cfr. Sharples 1987, pp. 1220–1224, con las referencias de allí.
8 H.J. Blumenthal (1979, y 1987, p. 190) señaló que es un error describir a

Alejandro como el último comentarista peripatético de Aristóteles —por oposición a
neoplatónico—. Pero Alejandro parece, en la medida en que nuestra información
avanza, quedarse al final de una tradición claramente peripatética. Sobre supuestos
maestros peripatéticos posteriores a Alejandro (Amonio y Prosenes), cfr. Lynch
1976, p. 213. Véase también Donini 1994, p. 5094.

9 Porph., Vita Plotini, 14.
10 Hay que distinguirlo del comentario de Alejandro, ahora perdido, sobre el De

anima de Aristóteles.
11 Las obras perdidas y sobrevivientes atribuidas a Alejandro están enlistadas,

con bibliografía, en Sharples 1987, pp. 1182–1194; véase también Moraux 2001,
pp. 263–264. La autoría de algunos de los textos cortos es polémica; en lo que sigue,
ocasionalmente usaré por conveniencia el término “Alejandro” para referirme a los
autores de estos textos sin por ello implicar necesariamente opinión alguna sobre
la cuestión de la autenticidad.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 3



6 R.W. SHARPLES

Tres de los libros que reúnen estas discusiones se intitulan phusikai
skholikai aporiai kai luseis, “problemas y soluciones escolares sobre la
naturaleza”; un cuarto libro se intitula “Problemas sobre ética”, pero
lleva el subtítulo, sin duda por imitación a los tres libros precedentes,
cuando estaba unido a ellos,12 skholikai êthikai aporiai kai luseis, “pro-
blemas y soluciones escolares sobre ética”.13 Una compilación más fue
transmitida como el libro segundo del tratado de Alejandro Sobre el
alma, y llamada Mantissa o “contrapeso” por el editor berlinés Bruns.
Otros textos similares en lo esencial a los que están en estas compi-
laciones sobreviven en árabe, aunque no en griego; y hay pruebas que
sugieren que hubo otras compilaciones, actualmente perdidas.14 No son
claras las circunstancias en que estas compilaciones fueron reunidas.
No siempre fueron hechas por expertos, y aunque algunos de los títulos
asignados a textos particulares parecen preservar información adicional
valiosa, otros son torpes o inútiles.15 Tampoco está claro en qué fecha
fueron reunidas las compilaciones.16

No tengo el propósito de hacer aquí una enumeración completa de
las obras atribuidas a Alejandro ni de clasificarlas en detalle. Ambas
cosas se han hecho en otras partes tanto por mí mismo como por otros.
Procederé, más bien, a la discusión de lo que las obras pueden decirnos
acerca del contexto en que surgieron. Será útil comenzar con la consi-
deración de la relación de las obras de Alejandro con aquellas de sus
predecesores, maestros y contemporáneos.

12 Así Bruns 1892, p. v.
13 Mis traducciones anotadas de Quaestiones, Problemas éticos y Mantissa han sido

publicadas en las series de traducciones de los comentadores griegos de Aristóteles,
editadas por Richard Sorabji, en Sharples 1990b, 1992, 1994 y 2004, respectiva-
mente.

14 Se mencionan unas “Scholia logica” en lo que puede ser una glosa en Alejan-
dro, in An. Pr. 250, 2; y una “Explicación y resumen de ciertos pasajes del De sensu
(de Aristóteles)”, que Moraux sugiere pudo haber sido una compilación similar, se
menciona en un escolio a Quaestio 1. 2. Cfr. Moraux 1942, p. 24; Sharples 1987,
p. 1196.

15 Cfr. la discusión en Bruns 1892, p. xi.
16 El comentario de Alejandro al De sensu (31. 29) cita no solamente el comen-

tario perdido al De anima (167, 21), sino también, aparentemente, el Mantissa
(posiblemente la sección 11 más que la sección 9; cfr. Wendland 1901, p. v; Mo-
raux 1978, p. 297, n. 71; pero también Sharples 2004, pp. 88–90). Sin embargo,
esto no muestra que los textos Mantissa, o incluso aquellos sobre la visión, estaban
ya reunidos en su forma presente; véase también Sharples 1998, pp. 395–396. Cfr.
también las nn. 44 y 98, infra.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 4



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 7

II

La evaluación del uso de Alejandro de comentaristas aristotélicos an-
teriores se vuelve más problemática por el hecho de que los únicos
comentarios anteriores que sobreviven enteros son sobre la Ética ni-
comáquea.17 Mientras Alejandro estaba ciertamente interesado en ese
trabajo, como muestra la compilación de Problemas éticos,18 no está
claro si escribió un comentario completo sobre ella o no.19

No sorprende que Alejandro se refiera en varios lugares a sus pro-
pios maestros. De acuerdo con Filópono,20 Alejandro en su monografía
(ahora perdida) Sobre el desacuerdo entre Aristóteles y sus seguidores con
respecto a silogismos con premisas mixtas21 se refiere a la interpretación
de Sosígenes acerca de Aristóteles, Analíticos primeros, 1. 9 30 a 15–23.
En su comentario a la Meteorología, Alejandro cita a Sosígenes respecto
de la explicación del halo solar y del lunar, estando de acuerdo con So-
sígenes en apoyar la posición de Aristóteles y Posidonio contra teorías
rivales.22 El interés general que tuvo Sosígenes por la teoría de la visión
se refleja en obras de Alejandro,23 y Moraux sugirió que Alejandro fue

17 Es decir, el comentario sobre las Éticas, de Aspasio (CAG, vol. 19), y los escolios
anónimos a los libros 2–5 publicados en CAG, vol. 20, que incorporan material de
Adrasto de Afrodisia; cfr. Mercken 1973, 1.14*–22*, y Moraux 1984, pp. 323–330.
Kenny 1978, p. 37, n. 3, sugiere que el comentario mismo es de Adrasto, pero
esto es difícil de reconciliar con la evidencia antigua de la obra de Adrasto; cfr.
Gottschalk 1987, p. 1155 y n. 363.

18 Se admite que los Problemas éticos están interesados principalmente en la so-
lución de dificultades en la aplicación de distinciones lógicas a temas éticos (por
ejemplo, la forma en que placer y dolor son opuestos; véase la n. 167, infra, y para
otro ejemplo, véanse las nn. 39–41), y en tópicos (tal como la responsabilidad de
las acciones) de los cuales Alejandro se ocupa en tratados independientes. Sobre el
carácter general de Problemas éticos, cfr. Madigan 1987.

19 Que lo hizo se sugiere en una referencia a “hupomnêmata a la Éticas” en Alejan-
dro, in Top. 187, 9–10; pero ésta es la única evidencia. Cfr. Sharples 1985, p. 113;
2001, pp. 593–595; Abbamonte 1995, p. 250, n. 4; n. 154, infra.

20 Filópono in An. Pr. 126, 20–23. Cfr. también [Amonio], in An. pr. 39, 24–26;
Moraux (1984), pp. 339–344. Nota 25, infra.

21 Esto es, respecto de silogismos con premisas modales mezcladas. Cfr. Alejan-
dro, in An. Pr. 125, 30 ss.; Moraux 1984, p. 393.

22 Alejandro, in Meteor. 143, 13; Moraux 1984, p. 335. Puede notarse que la
opinión de Sosígenes es citada no de un comentario, sino de su “libro octavo Sobre
la vista”.

23 Cfr. Alejandro, de Anima 42, 4–46, 19; Mantissa 127, 20–150, 18; Quaestiones
1. 2 y 1. 13. En de Anima 43, 16, Alejandro se refiere a “investigaciones sobre cómo
vemos”, pero no todos los puntos que menciona allí pueden relacionarse con lo que
tenemos en Mantissa. Cfr. Bruns 1887, ad loc.; Sharples 2004, pp. 88–89.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 5



8 R.W. SHARPLES

la fuente de Temistio para la explicación de Sosígenes de la fosfores-
cencia.24

Alejandro argumentó contra su maestro Hermino en la monografía
sobre silogismos modales mixtos.25 En su comentario al De caelo, Ale-
jandro estuvo en desacuerdo con las opiniones de Hermino sobre las
funciones cumplidas por la naturaleza del cuerpo celeste, por un lado,
y por su alma, por el otro, al explicar el movimiento celeste.26 Simplicio

24 Temistio, in DA 61, 22 ss., a partir del tercer libro Sobre la vista de Sosígenes;
cfr. Filópono in DA 348, 10–19. Moraux 1984, p. 359. Cuando Simplicio, en su co-
mentario al De caelo (503, 35), cita a Alejandro y a Porfirio como preocupados por
un pasaje de Aristóteles donde Sosígenes prefirió suponer un error de un copista
más que una confusión de Aristóteles mismo, podría parecer razonable suponer que
el comentario (perdido) de Alejandro al De caelo, que Simplicio cita ampliamente,
discutía la opinión de Sosígenes y que fue para eso la fuente de Simplicio. Sin em-
bargo, Martin (1879, pp. 176–177) argumenta que Simplicio, que cita a Sosígenes
sólo sobre el tópico de las esferas celestes, está recurriendo directamente a un trata-
do de Sosígenes Sobre las esferas que actúan de manera opuesta (cfr. Proclo Hypotyp.
(Manitius) 4. 98 130, 7–23; Moraux 1984, pp. 344–358). Cabe observar que, con
el mismo propósito, pseudo-Alejandro, in Metaph., cita a Sosígenes en CAG vol. 1
706, 13; parece que pseudo-Alejandro obtuvo la información de Simplicio (Sharples
2003, pp. 204–206; cfr., en otro caso semejante, Merlan 1935). Sobre la relación
de pseudo-Alejandro con Simplicio, véase también Sharples 2003, pp. 199–200, y
sobre la atribución a Miguel de Éfeso, véase Luna 2001, pp. 53–71. Dado lo ante-
rior, retiro mis dudas sobre este punto en Sharples 2003 —véase mi reseña de Luna
2001 en Classical Review, vol. 53 (2003), pp. 307–308—. El Sosígenes mencionado
en Alejandro, Mixt. 3 216, 12, es un estoico, no el maestro de Alejandro; cfr. Martin
1879, pp. 177–178.

25 La opinión criticada por Alejandro en in An. Pr. 125, 3–28, y calificada de
“ridícula” en 125, 16, corresponde a la transmitida desde Hermino por pseudo-
Amonio en in An. Pr. 39, 31. Moraux (1984, pp. 391–394) nota la conexión entre
los dos pasajes y sugiere que pseudo-Amonio está usando la monografía perdida de
Alejandro Sobre el desacuerdo entre Aristóteles y sus asociados respecto a [silogismos
con] premisas mixtas, al cual Alejandro se refiere como su fuente en in An. Pr.
125. 28–31, más que al comentario a Primeros analíticos, de Alejandro. Filópono,
in An. Pr. 126. 20, comentando el mismo pasaje de Aristóteles, se refiere a una
monografía de Alejandro como su fuente respecto de otra tesis sostenida por el
maestro de Alejandro, Sosígenes; véase Flannery 1995, pp. 62–81. Por tanto, la
sugerencia en Sharples 1987, p. 119, de que Alejandro, in An. Pr. 125, 3–28 se
refiere a Sosígenes, debería corregirse; véase Flannery 1995, p. 69 y n. 48. Hermino
es también mencionado en Alejandro, in An. Pr. 72, 27; 89, 34; 91, 21; in Top. 569,
3; 574, 26.

26 Para Alejandro, la naturaleza y el alma de los cielos son idénticas. Cfr. Simpli-
cio, in Cael. 380, 5, el cual nota que Alejandro responde a las opiniones de Hermino,
pero no a las de Juliano de Trales; Merlan 1935, y 1943, pp. 179–191; Sharples
1987, p. 1214, n. 153, y las referencias de allí.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 6



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 9

cita un pasaje en que Alejandro asienta que está enterado de la expli-
cación que ofreció Hermino de la tesis de Aristóteles de que la acelera-
ción de los cielos iría acompañada de una desaceleración no natural.27

Simplicio mismo subraya que Alejandro fue el primero en entender co-
rrectamente aquí el argumento de Aristóteles,28 y parece probable que
también aquí Alejandro desarrolló su opinión en consciente oposición
a la de Hermino.

Simplicio refiere que la exposición de Alejandro de la posición de
Hermino está “de acuerdo con Aspasio”, y concluye la cita diciendo:
“esto es lo que Hermino dijo de acuerdo con Aspasio”.29 Aspasio fue
anterior a Hermino;30 y las observaciones de Simplicio indican que él
tomó de Alejandro el enunciado de la opinión de Hermino —especí-
ficamente del comentario perdido al De caelo—, y que Alejandro, al
asentar la opinión de su maestro, puso de relieve su similitud con la de
Aspasio.31 En el comentario a la Física de Simplicio, frecuentemente se
citan juntos a Aspasio y a Alejandro, destacando a veces sus acuerdos,32

y otras, sus desacuerdos.33 Y en una ocasión Simplicio nos dice que Ale-
jandro sabía de la lectura del texto aristotélico adoptada por Aspasio,
pero que prefería otra.34 Parece probable que Simplicio cite de principio
a fin el comentario de Aspasio a partir de las citas que se hallaban en
el comentario de Alejandro.35 Aspasio es citado en el comentario a la

27 Aristóteles, Cael. 2. 6. 288 b 22; Simplicio, in Cael. 430, 32 ss.
28 Simplicio, in Cael. 430, 29. En in Int. (ed. sec.) 272, 14 ss., Boecio advierte que

Alejandro supone una corrupción textual en Aristóteles, Int. 10. 19 b 29–30, pero
argumenta (274, 12) que Alejandro estaba equivocado y que la interpretación de
Hermino y Porfirio debe preferirse.

29 Simplicio, in Cael. 430, 32–431, 11; cfr. Moraux 1984, pp. 240 ss.
30 Se pensaba que Galeno, nacido en 129, fue instruido por uno de los alumnos de

Aspasio (Galeno, Scripta Minora (Marquardt), vol. 1 32, 5–7). La actividad filosófica
de Aspasio debe colocarse en la primera mitad del siglo II d.C.: Moraux 1984,
p. 226.

31 Así Moraux 1984, p. 361, n. 5. La alternativa sería interpretar que Simplicio
decía que Alejandro citó opiniones de Hermino, según Aspasio; es decir, que Aspasio
era su fuente; pero, incluso sin dificultad cronológica, sería extraño que Alejandro
hubiera tenido que usar a Aspasio como fuente para las opiniones de su propio
maestro (de Alejandro).

32 Simplicio, in Phys. 547, 11; 727, 35; 752, 15.
33 Simplicio, in Phys. 131, 15 ss. (donde Alejandro argumentaba extensamente

en contra de Aspasio; cfr. Moraux 1984, pp. 235–236); 558, 34; 728, 5.
34 Simplicio, in Phys. 422, 25.
35 Así Diels en el index nominum de CAG, vols. 9–10 s.v. “Aspasios”, citando a Sim-

plicio, in Phys. 131, 14; 547, 11; 558, 34 (vale la pena mencionar particularmente
el último pasaje; Simplicio dice que cree que la posición de Aspasio era como él

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 7



10 R.W. SHARPLES

Metafísica de Alejandro36 y en el comentario al De sensu,37 y asimismo
parece que Alejandro citó ampliamente a Aspasio en su comentario al
de Interpretatione.38

Uno de los textos cortos atribuidos a Alejandro, Problema ético 11,
adopta una solución semejante a la de Aspasio, aunque sin referirse
a él por su nombre, al problema de que “involuntario” parece tener
dos sentidos, mientras que su opuesto, “voluntario”, tiene solamente
uno.39 El comentario anónimo a la Ética nicomáquea, libro 3, el cual se
ha vinculado con Adrasto de Afrodisia, adopta una opinión diferente;40

desafortunadamente no está claro si Alejandro en el Problema ético está
contestando a Adrasto, o si este material particular en el comentario
anónimo a la Ética es posterior y está basado, aunque de manera con-
fusa, en el Problema ético. Temas semejantes se discuten en dos pasajes
del comentario a los Tópicos de Alejandro, nuevamente sin referencia
explícita a cualquiera de sus predecesores.41

El tercer maestro de Alejandro de que tenemos noticia, aparte de So-
sígenes y Hermino, es Aristóteles de Mitilene. Moraux argumentó que

la describió, e inmediatamente después cita a Alejandro). Por otro lado, si todas
las referencias por nombre, hechas por Simplicio, a Aspasio, vienen de Alejandro,
tendríamos que suponer que Alejandro citó a Aspasio (y a otros predecesores) por
nombre en su comentario perdido a la Física, más de lo que es su práctica en los
comentarios existentes. Suele ser mucho más lacónico que Simplicio en sus refe-
rencias a los nombres de sus predecesores (las referencias a Teofrasto y a Eudemo
en el comentario a Primeros Analíticos, nn. 48–49, infra, son quizá un caso espe-
cial). Aspasio es mencionado en aproximadamente veinte contextos separados en
el comentario a la Física de Simplicio, pero sólo tres veces en el comentario a la
Metafísica de Alejandro, una diferencia que no puede explicarse enteramente por
la diferencia de extensión entre las dos obras (Alejandro es frecuentemente men-
cionado en estrecha proximidad a las referencias a Aspasio en el comentario a la
Física de Simplicio; hay excepciones, pero el no mencionar a Alejandro no puede
probar que él no era la fuente).

36 Cfr. Aspasio ap. Alejandro, in Metaph. 41, 27 ss. y 379, 3 ss.; en el último pa-
saje, Alejandro no concuerda con Aspasio, aunque no explícitamente. Cfr. Moraux
1984, pp. 246–249; también la n. 62, infra.

37 Alejandro, in Sens. 10, 2 (desacuerdo); también (sin que Aspasio sea nombrado
explícitamente) ibid. 82, pp. 16–17. Moraux 1984, pp. 244–245.

38 Así Moraux 1984, p. 231.
39 Aspasio, in EN 59, 2–11. Sharples 1985, p. 110.
40 Anón., in EN (CAG, vol. 20) 141, 10–20. Sharples 1985, p. 111. Cfr. también

Alejandro, Pr. Eth. 27 154, 15–155, 5 y 155, 29–156, 9 sin Anón. in EN, CAG, vol. 20
133, 35–134, 4 y 134, 9–21, respectivamente.

41 Alejandro, in Top. 99, 2–20; 100, 31–101, 14; cfr. también 181, 21–187, 9.
Sharples 1985, p. 112.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 8



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 11

Aristóteles de Mitilene es a quien se refiere Mantissa 110, 4.42 Sin em-
bargo, esto es cuestionable.43 Aunque parece verosímil que el recuento
general de la doctrina de Aristóteles del intelecto que entra en los seres
humanos “desde fuera” (nous thurathen) en 110, 4–24, y la respuesta
subsiguiente a la objeción de que no puede decirse que el intelecto
“venga desde fuera”, si es incorpóreo y por lo tanto no puede moverse
(112, 5–113, 12), deben interpretarse como recuentos de las opiniones
de Aristóteles (el estagirita) llevados a cabo por un comentarista más
temprano, a quien Alejandro en cada caso registra, para luego empren-
der, en el primer caso, una ampliación y un desarrollo, y en el segundo,
su ataque44 (tanto ese comentarista más temprano como Aristóteles de
Mitilene aceptan como algo dado la identificación del “intelecto desde
fuera” de la Generación de los animales de Aristóteles con el intelecto
agente de De anima 3, 5).45 La mayoría de otros pasajes citados que
sugieren que Aristóteles de Mitilene fue maestro de Alejandro tampoco
son concluyentes.46 Sin embargo, se hace patente cierto conocimiento
de las opiniones de Aristóteles —justifique esto o no referirse a él como
un maestro— a través de una referencia en el comentario de Alejandro
a la Metafísica.47

De entre los peripatéticos más tempranos, Alejandro se refiere am-

42 Cfr. Moraux 1967b, y 1984, pp. 399–401.
43 Véanse Thillet 1984 pp. xv–xix; Schroeder y Todd 1990, pp. 23–24, 28–31;

Opsomer y Sharples 2000, pero también Accattino 2001, p. 15.
44 Accattino 2001, pp. 10–15. Véase Sharples 1987, p. 1212, y las referencias de

las nn. 134–136; pero también ahora Sharples 2004, p. 38, n. 92; Rashed 1997a.
Los objetores son referidos en tercera persona (epipherousin, 112. 6), pero no son
identificados más allá; sin embargo, véase la n. 68, infra. Incluso si el comentador
anterior no es Aristóteles de Mitilene, la sugerencia de Accattino de que se trata de
uno de los maestros de Alejandro bien puede ser correcta.

45 Sharples 1987, p. 1212, y las referencias de las nn. 137–139. Agradezco a
Victor Caston por poner énfasis en la importancia de este punto. En Quaest. 2. 3
48, 18–22, se considera un hecho establecido (ekeito) que la divina providencia,
actuando a través de la influencia de los cuerpos celestes sobre los sublunares,
es la causa de que algunas creaturas posean más facultades anímicas que otras, y
en particular de que el hombre posea razón. Moraux (1967a, pp. 163–164, n. 2)
compara este pasaje con Mant. 113, 6–12, y a partir de esto argumenta que Quaest.
2. 3 es una obra temprana de Alejandro. Véanse Fazzo 1988, y 2002c, pp. 175–212;
Fazzo y Zonta 1998, pp. 65–67, 195–219; Donini 1996b, y la n. 116, infra.

46 Véase Moraux 1984, pp. 401–402, con comentarios críticos de Thillet 1984,
pp. xi–xxxi; Schroeder y Todd 1990, p. 25.

47 Alejandro in Metaph. 166, 19–167, 3, refiriéndose a “nuestro Aristóteles” por
contraste con el estagirita; señalado por Moraux (1985) y por Accattino (1985,
pp. 73–74).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 9



12 R.W. SHARPLES

pliamente a Teofrasto48 y a Eudemo.49 Argumenta en contra de Andró-
nico a favor de la autenticidad del De interpretatione50 y también contra
Soción51 y Jenarco;52 usó los comentarios de Boeto, aparentemente,53

y de su tocayo Alejandro de Aegae,54 y también parece haberse refe-
rido a opiniones de Nicolás de Damasco.55 Hace alusión al ecléctico

48 Hay cerca de cincuenta referencias a Teofrasto por nombre en las obras exis-
tentes de Alejandro, cerca de la mitad de ellas están en el comentario a Primeros
analíticos.

49 Hay once referencias a Eudemo en las obras disponibles de Alejandro, de nuevo
principalmente del comentario a Primeros analíticos (siete del total). Simplicio, in
Phys. 1355, 32, dice que Alejandro argumenta contra Eudemo sobre la ubicación
dentro de la esfera celeste del primer motor; cfr. 1354, 9 ss. Asimismo, Simplicio,
in Phys. 133, 21 ss., menciona que Alejandro cita a Eudemo; Simplicio dice que él
mismo no puede encontrar en el comentario de Eudemo la lectura de Aristóteles
citada por Alejandro (ibid., 133, 24–25). Simplicio señala que Alejandro parece
estar siguiendo a Eudemo en in Phys. 10, 13 (cfr. 11, 16); una reacción de Alejandro
con respecto a Eudemo se señala en 99, 29.

50 Alejandro, in An. Pr. 161, 1.
51 Alejandro, in Top. 434, 2, sobre si el sueño es una privación.
52 Se afirma que Alejandro responde a Jenarco, en Simplicio, in Cael. 21, 33 ss.

(cfr. 22, 18) y 23, 22 ss.; cfr. Moraux 1973, pp. 199 s. Alejandro también se refiere
a Jenarco en su comentario de Anima (Filópono in DA (Verbeke) 15, 65–69; Moraux
1973, p. 207). Moraux (1942, p. 211, n. (e)) compara con este pasaje Mant. 106,
20–3; aquí también Alejandro argumenta contra una comprensión literal del inte-
lecto material como materia, aunque sin nombrar aquí a Jenarco. La interpretación
de los asociados de Jenarco y Boeto sobre qué es el prôton oikeion de acuerdo
con Aristóteles se mencionan y se critican en Mantissa 151, 3 ss., como también
se critican las opiniones de Sosícrates y Virginio Rufo; cfr. Moraux 1973, p. 209;
Sharples 2004, pp. 149–159, y otras referencias en Sharples 1987, p. 1190.

53 En in Phys. 211, 13 ss. Simplicio cita a partir de Alejandro; luego, desde Boeto,
y después otra vez desde Alejandro (n. 117, infra); cfr. Moraux 1973, p. 170, y n. 1,
argumentando que Alejandro es la fuente de Simplicio. Alejandro es también citado
por Simplicio, in Phys. 759, 20, en su respuesta a la afirmación de Boeto de que el
movimiento podría ser numerable incluso en la ausencia del alma; el tema también
es discutido en el tratado Sobre el tiempo de Alejandro, preservado en árabe, y una
comparación con éste sugiere que Simplicio, en su comentario a la Física, allí pudo
haber tomado de Alejandro más de lo que él reconoce explícitamente. Cfr. Sharples
1982b, pp. 70–71, y las nn. 75–77.

54 En in Cat. 10, 19–20, Simplicio cita a Alejandro de Afrodisia y entonces dice
que Alejandro de Aegae dijo lo mismo; en in Cat. 13, 11–18 él se refiere a la opinión
de “los Alejandros” (Moraux 1984, p. 222 s.) Cfr. también Simplicio, in Cael. 430,
32, que consigna que Alejandro de Afrodisia citó a Alejandro de Aegae sobre el
argumento de Aristóteles en De caelo 2. 6 288 b 22; n. 27, supra, y Moraux 1984,
pp. 223–225.

55 En in Phys. 23, 14–16, Simplicio cita sucesivamente interpretaciones de Jenó-

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 10



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 13

Potamo;56 y parece que conoció y utilizó el tratado pseudoaristotélico
de Mundo.57

El interés de Alejandro en las opiniones de filósofos anteriores y ca-
si contemporáneos no se confinó, sin embargo, a los peripatéticos. Son
bien conocidas sus controversias con Galeno58 y con el estoicismo, a pe-
sar de haber recibido una influencia estoica tanto en su lenguaje como
en su pensamiento.59 Sin embargo, sus escritos también acusan interés
en el platonismo y asimismo en el epicureísmo. No es sorprendente,
ciertamente, que discutiera la teoría de las formas de Platón al comen-
tar las críticas que Aristóteles hizo de ella en la Metafísica. En efecto, su
comentario a la Metafísica es la fuente más importante sobre el tratado
perdido de Aristóteles De Ideis.60 Sus argumentos contra Jenócrates so-
bre la prioridad del género sobre las especies caen dentro de esa misma
área.61 También pertenecen a ella su preservación del dato, proveniente
de Aspasio, de que el platónico del siglo I d.C., Eudoro, alteró el texto
de Aristóteles.62

En Quaestio 2. 13, Alejandro argumenta que los triángulos en el
Timeo de Platón tienen un papel más material que formal.63 No existe

fanes hechas por Nicolás y por Alejandro, antes de proceder a argumentar contra
ambos; Moraux sugiere que Alejandro en su comentario argumentaba en contra de
Nicolás, y que fue a través de su comentario que Simplicio conocía las opiniones de
Alejandro. Cfr. Moraux 1973, pp. 451–457, y McDiarmid 1953, pp. 115–120.

56 Alejandro ap. Simplicio, in Cael. 652, 9 ss.
57 Así Moraux 1967a, p. 160, n. 2, comparando a Alejandro ap. Simplicio, in Phys.

310, 25–311, 37 con [Aristóteles], De mundo 398 b 16 ss.
58 Cfr. Sharples 1987, p. 1179, y nn. 18–21, con las referencias de allí; también

ahora Nutton 1987, pp. 45–51; Todd 1995, pp. 122–124, Fazzo 2002b.
59 Cfr. Sharples 1987, 1178, y nn. 11–13, con las referencias de allí. Simplicio,

in Phys. 671, 4, informa que Alejandro comenta que un argumento bajo discusión
puede ser también usado en contra de los estoicos; cfr. también la n. 98, infra.

60 Alejandro, in Metaph. 79, 3–98, 24; cfr. Leszl y Harlfinger (1975).
61 Nota 139, infra.
62 Alejandro, in Metaph. 58, 31–59, 8, sobre Metaph. A. 6 988 a 10–11. Dörrie

1944, pp. 34 s., 38 s., y Dillon 1977, pp. 116 y 128, n. 1. Se ha pensado general-
mente que Eudoro cambió el texto para apoyar su propia versión del platonismo,
haciendo derivar la materia desde el Uno; pero Moraux (1969) argumenta en con-
tra de esto.

63 Cfr. Platón, Timeo, 53 C ss. Alejandro es citado por Simplicio, in Phys. 26, 13,
sobre la referencia en Aristóteles, Phys. 1. 2 184 b 19, a aquellos que postularon
tres principios, como si identificaran los primeros principios de Platón con materia,
causa eficiente y paradigma. Simplicio critica a Alejandro por no tomar en cuenta
la causa final de Platón, y él mismo en este contexto degrada la materia a una causa
auxiliar (26, 5 ss.).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 11



14 R.W. SHARPLES

referencia explícita a Platón y a sus seguidores por su nombre, o incluso
al Timeo, en el texto de la Quaestio. El título describe el texto como
“contra los platónicos que dicen que son las figuras y las formas de los
cuerpos los que se componen de triángulos, no los cuerpos mismos”. La
interpretación propuesta por el autor de la Quaestio, que implica que
el receptáculo desempeña el papel de materia en el Timeo, es como la
de Aristóteles.64 Sería difícil interpretar que las referencias a la tercera
persona del plural en el texto de la Quaestio se remiten únicamente
a intérpretes no platónicos del Timeo. Pero la discusión puede tener
mucho que ver tanto con las dudas peripatéticas a propósito de cómo
interpretar a Platón, como con la exégesis de los platónicos.

La Quaestio 2. 21 se ocupa, como mostró Merlan,65 de defender una
teoría aristotélica de la providencia contra críticas platónicas, y en par-
ticular, contra las del platónico medio Ático, las cuales sostienen que
lo divino se interesa mucho por el mundo sublunar, y atacan a los pe-
ripatéticos por negar la divina providencia o por hacerla enteramente
accidental. Sin embargo, al ir en contra de la noción de que lo divino se
interesa mucho por el mundo sublunar, Alejandro aprovecha la ocasión
para criticar también a los estoicos.66 En 66, 23 puede haber una alu-
sión irónica al artesano del Timeo de Platón, por carecer supuestamente
de interés por el mundo mismo. Esta observación es injusta, porque,
como lo demuestra el fr. 2 Vitelli, discutido más adelante, Alejandro era
perfectamente consciente de que el artesano del Timeo delega mucho
de su preocupación por el mundo a dioses inferiores. Es posible, sin
embargo, que Ático no haya hecho hincapié en este asunto de la mane-
ra en que lo hicieron otros platónicos contemporáneos.67 Las opiniones
de Alejandro o de sus predecesores sobre el intelecto parecen también
implicar una reacción frente a Ático;68 y Alejandro, al atacar la opinión
de Platón de que el universo es perecedero en su propia naturaleza,
pero preservado por la voluntad divina,69 defendía una posición aristo-

64 Aristóteles, Phys. 4. 2 209 b 11 ss.; cfr. Cornford 1937, pp. 181 y 187.
65 Merlan 1969, en las pp. 90–91. Es verdad que el tema podría surgir dentro

de un contexto puramente peripatético, y que la influencia de los cielos sobre lo
sublunar puede ser puramente accidental está ya sugerido por Teofrasto, Metafísica,
5 b 19–26.

66 Cfr. Quaestio 2. 21 70, 2–6, contra quienes dicen que la sola virtud es buena,
con Alejandro, Fat. 199. 14 ss. Sobre la autenticidad de Quaestio 2. 21, véanse ahora
Fazzo y Zonta 1998, pp. 257–259; Sharples 2000; y más adelante, la sección 6.

67 Sobre el tratamiento de Ático de la divina providencia, cfr. Dillon 1977, p. 252.
68 Así Donini 1974, pp. 49–50, comparando Ático fr. 7, 75 des Places; véase

también Rashed 1997a, pp. 189–191.
69 Alejandro ap. Simplicio, in Cael. 358, 27 ss., y Alejandro, Quaest. 1. 18; cfr. Bal-

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 12



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 15

télica que Ático había atacado.70 Alejandro recurre para fundamentar
su propia postura al principio de que lo imposible es imposible incluso
para los dioses, y cita a Platón, Theeteto 176 A, en apoyo de esto. Otras
obras platónicas referidas por Alejandro —a menudo, también en este
caso, en discusiones de referencias de Aristóteles a Platón— incluyen el
Sofista, Timeo, Leyes, X, y la Epístola II.71

En el fr. 2, Vitelli, un texto breve, preservado como parte de una
miscelánea de extractos de Alejandro en un manuscrito florentino,72

Alejandro replica a un filósofo estoico que criticó a Aristóteles por no
estar de acuerdo con Platón sobre la inmortalidad del alma y sobre la
providencia divina. Exactamente las mismas críticas habían sido formu-
ladas por Ático. Contra el estoico, Alejandro argumenta que Aristóteles
al menos hizo del alma algo incorpóreo, como Platón, aunque no in-
mortal, mientras que para los estoicos el alma no es ni lo uno ni lo

tes 1976, pp. 76–81; Sharples 1983b, en pp. 99–102 y nn. Cfr. también Alejandro,
in Metaph. 212, 15, con Dooley y Madigan 1992, p. 154, n. 285; Sobre los principios
§ 139, en Genequand 2001, con id. 166.

70 Ático, fr. 4, 8–17 des Places. Sobre el tema, cfr. Sorabji 1983, p. 304, n. 47, y las
referencias de allí. Alejandro está de acuerdo con Ático en que Platón en el Timeo
sostuvo que el cosmos ordenado tuvo un comienzo real en el tiempo; y ataca a
Tauro sobre el tema; cfr. Alejandro ap. Simplicio, in Cael. 297, 9 ss., y ap. Filópono,
contra Proclum (Rabe) 213–216 (del comentario de Alejandro al De caelo, ibid.
212. 14); Praechter 1934, p. 68; Baltes 1976, pp. 71–76; Dillon 1977, pp. 242–244
y 253–254, y Rescigno 2004, pp. 692–718.

71 Hay numerosas referencias a Platón en el comentario a la Metafísica de Alejan-
dro (cfr. el index en Hayduck 1891); es notorio in Metaph. 59, 28 ss., que cita Timeo
28 C y la Epístola II, 312 E. Platón también es citado por Alejandro ap. Simplicio
in Phys. 355, 13 (que cita Leyes 10); 420, 13; 420, 18; 454, 19 (Sobre el bien, de
Platón); 700, 19; 705, 5; 894, 12; 1351, 27; por Alejandro ap. Simplicio, in Cael.
276, 14 (que se refiere a Timeo 31 AB, un pasaje ya discutido por Teofrasto, ap.
Proclo, in Timaeum (Diehl) 1. 456. 16–18); y por Alejandro ap. Filópono, in Phys.
81, 25 (sobre el Sofista como evidencia para Parménides; cfr. Alejandro ap. Simpli-
cio, in Phys. 135, 16; 136, 10). Sobre el conocimiento de Alejandro sobre Platón
véase también Donini 1994, p. 5084. Gannagé (2005, especialmente las pp. 45–49,
77–81) ha visto influencia platónica en la teoría de la materia y de los elementos
de Alejandro.

72 Señalado por Vitelli (1895); una elaboración de esta exposición se encuentra
en su 1894, p. 515. El fragmento estaba entonces publicado en Vitelli 1902 (las
citas están de acuerdo con este artículo), y está traducido como un apéndice en
Sharples 1992. La miscelánea incluye otro texto, desconocido de otro modo, sobre
el argumento sôrites y un número de extractos del de Anima de Alejandro con un
pasaje cada uno del De mixtione y de las Quaestiones. Sobre el valor del MS para el
De mixtione, cfr. Montanari 1971.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 13



16 R.W. SHARPLES

otro,73 y también que la opinión de Platón sobre la providencia divina
es más aceptable que el panteísmo estoico, porque aquélla no implica
al dios supremo en los asuntos mundanos (un rasgo de doctrina estoica
que él objeta también en otra parte).74 En apoyo de la última tesis,
Alejandro alude, sin nombrar las obras en cuestión, al Timeo 42 E y al
Político 272 E.

El nombre del oponente estoico de Alejandro no se menciona en el
texto del fragmento mismo. Hay, sin embargo, una nota preliminar en
el manuscrito, que comienza así:

Por el mismo Alejandro, del argumento en contra de Heráclides; una con-
sideración de lo dicho por Aristóteles acerca del quinto elemento. En ésta
(Alejandro) argumenta contra cierto filósofo estoico. . .

A primera vista, la forma natural de interpretar esto es que, en el curso
de un argumento en contra de alguien llamado Heráclides,75 acerca
del tópico del quinto elemento celeste, Alejandro hizo una digresión
con el propósito de responder a los ataques de un estoico anónimo. El
argumento contra Heráclides tendría que haber sido o un tratado inde-
pendiente del de Alejandro, del cual ningún otro rastro ha sobrevivido,
o si no, un excurso en uno de sus comentarios —probablemente en el de
Sobre el “De caelo”—. Tal excurso tendría que haber sido de una escala
considerable para que allí hubiera espacio para una digresión adicional
en respuesta al estoico. Y esto hace que sea aún más extraño que ningún
rastro de él haya sobrevivido en el comentario al De caelo de Simplicio,
el cual cita al de Alejandro ampliamente76 (el fragmento equivale a

73 “(Platón) también dice que el alma es una sustancia incorpórea y que es impe-
recedera; y uno de estos puntos es también aducido por Aristóteles” (93, 13–15; el
subrayado es mío).

74 Alejandro, de Prov. 19, 3 ss.; 25, 1 ss.; 31, 16; 53, 1 ss.; 63, 7 ss. en Ruland
1976 (nueva edición, que incluye números de página y línea de Ruland, en Fazzo y
Zonta 1998; véase también Thillet 2003); Quaest. 2. 21 68, 9 ss.; Mant. 113, 12 ss.;
Mixt. 226, 24 ss. Cfr. [Aristóteles], de Mundo 6 397 b 20 ss., 398 a 5 ss; Todd 1976b,
pp. 226–227.

75 Se podría suponer que la referencia es a Heráclides de Ponto. Sin embargo,
las opiniones de Heráclides sobre el quinto elemento no son claras (cfr. Gottschalk
1980, pp. 106–107); y, significativamente, él no es citado sobre este tópico en el
comentario al De caelo de Simplicio, que se apoya ampliamente en el comentario
de Alejandro ahora perdido.

76 Puede resultar instructivo comparar el tratamiento de las dos digresiones de
Alejandro al comentar An. Pr. 1. 15 34 a 10–12, en 177, 19–182, 8 (sobre el enun-
ciado de Crisipo en contra de Diodoro Crono —y Aristóteles— de que lo imposible

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 14



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 17

cerca de una página de texto griego impreso, y parece referirse en su
inicio a la exposición precedente de los argumentos del estoico).

La alternativa es suponer que el “Heráclides” en cuestión es de he-
cho el estoico mencionado en la segunda oración de la introducción y
en el texto mismo. En efecto, es natural que un estoico pueda atacar
la teoría aristotélica del quinto elemento.77 Esta posibilidad es la más
interesante, porque en el texto mismo Alejandro dice que su adversario
es el “jefe” (proïstatai) de la escuela estoica (p. 93, 3).78 El término pue-
de, en efecto, significar solamente “defensor”, y se usa de esta manera
posteriormente en este texto (p. 93, 6). Sin embargo, Alejandro usa la
misma palabra proïstamai, al hablar de su propio nombramiento como
maestro público de la filosofía peripatética.79 Por lo tanto, es concebi-
ble que en Heráclides tengamos el nombre de un contemporáneo que
ocupaba el puesto equivalente entre los estoicos.

Se puede, además, identificar al estoico en cuestión. Aurelio Herá-
clides Eupyrides se menciona como un maestro estoico, en una, y po-
siblemente en dos, de las inscripciones atenienses del siglo segundo.80

Lynch lo ubica en el reino de Hadriano (117–138),81 pero esto puede

puede seguirse de lo posible) y 34 a 12–16, en 183, 34–184, 18 (sobre las definicio-
nes filoniana y diodorea de lo posible; cfr. la n. 98, infra). El contenido de la última
digresión es resumido muy brevemente por Filópono, in An. Pr. 169, 17–23; no
aparece en los comentarios a Primeros analíticos de [Amonio] o [Temistio], aunque
distinciones similares son realizadas en el comentario de Simplicio a las Categorías
(195, 31 ss.; cfr. Sharples 1982c, pp. 93–94). El tópico de la primera digresión es
al menos mencionado en todos los comentarios posteriores, aunque mucho más
brevemente que en Alejandro (cfr. [Amonio], in An. Pr. 50,13–21; [Temistio], in
An. Pr. 26, 31–29, 28; Filópono, in An. Pr. 165, 27–167, 30).

77 Ático también escribió sobre esto; fr. 5 des Places. Es cierto que aun cuando
Heráclides se identificara con el estoico, estaríamos delante, o bien, de un tratado
independiente del que ningún otro registro ha sobrevivido, o bien, de un largo
excurso dentro de un comentario que tampoco ha dejado ningún otro rastro; sin
embargo, en el último caso, no habría un problema de una digresión dentro de un
excurso.

78 La estratagema retórica en “es sorprendente que alguien que afirma ser un
filósofo no se avergüence (sc. de argumentar de esta manera)” nos recuerda alguna
de las críticas de Alejandro contra aquellos cuyas opiniones ataca en el de Fato; cfr.
especialmente 171, 22 ss.

79 Fat. 164, 14.
80 IG II2 3801, y quizá también IG II2 3989. Follet (1976, p. 88) señala que el

estatus aparentemente peregrino de Símaco, quien hizo la dedicatoria, en IG II2

3801, coloca esa inscripción antes de que se concediera la ciudadanía universal
en 212. Agradezco al doctor A.J.S. Spawforth el darme a conocer la discusión de
Follet.

81 Lynch (1976), 190. Agradezco al Dr. Spawforth por señalar esto.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 15



18 R.W. SHARPLES

ser demasiado temprano.82 Quien dedica la primera inscripción fue un
cierto Símaco de Flía, que la dedicó a Heráclides por ser su maestro
y que pudo haber sido el padre de dos jóvenes que eran efebos entre
182 y 191.83 Esto sugiere que Símaco nació alrededor de 135, y que
puede haber sido discípulo de Heráclides aproximadamente de 155 a
160;84 Heráclides mismo podría entonces haber nacido aproximada-
mente en 115. Esto lo haría aproximadamente de la misma edad que
los maestros de Alejandro.85 Si Alejandro nació hacia el 145–150 no
parece inconcebible que él pudiera haber escrito nuestro texto hacia el
180–185, mientras Heráclides era todavía el principal maestro estoico.
Su tono difícilmente sería deferente para un hombre joven que se dirige
a otra persona 30 o más años más grande que él. Pero no está claro que
Alejandro sintiera obligación alguna de mostrar deferencia hacia un
miembro de una escuela rival.

Quaestio 1. 13 es una crítica de la afirmación de que la explicación de
Epicuro del color es similar a la de otras escuelas (sectas, haireseis). La
persona que afirmó esto se menciona en el texto sólo como “alguno”,
tis, pero el título dado por el editor —quien presumiblemente dispo-
nía de información independiente—86 lo identifica como “Censorino el
Académico”, el cual aparentemente no era el autor del De die natali,
quien vivió en la primera mitad del siglo III d.C., sino un filósofo por
lo demás desconocido.87 Von Arnim sugiere que debe ubicarse en la

82 Ueberweg-Praechter (1926, p. 665) fecha a nuestro Heráclides más exacta-
mente hacia la mitad del siglo segundo d.C. Un terminus ante quem puede darse
quizá por otro estoico, Julius Zosimianus, cuya inscripción funeraria se preserva en
IG II2 11551 y a quien Ueberweg-Praechter y Lynch (loc. cit.) coinciden en poner
después de Heráclides; él parece haber muerto al fin del siglo segundo de nuestra
era. Otros dos filósofos llamados Heráclides pueden excluirse: Heráclides (40) en
RE es un estoico del siglo segundo a.C., pero Alejandro se refiere a su adversario en
tiempo presente; Heráclides (41) es un pirronista del primer siglo a.C.

83 La sugerencia fue hecha por los editores de IG II2 ad loc. (IG II2 2111/2). Follet
(1976, p. 81) fecha la incripción más precisamente hacia 185/186.

84 Sería natural, como el doctor Spawforth señala, suponer que Símaco erigió
la dedicatoria a su maestro cuando dejó de ser su alumno, o poco después. Sin
embargo, podría haberlo hecho años después de que dejó de ser su alumno, con
el fin de indicar el otorgamiento de la ciudadanía o (quizá más plausiblemente)
el que Heráclides se convirtiera en diadochos, si no lo era todavía cuando enseñó a
Símaco. Los puestos de maestro oficial en Atenas de cada una de las cuatro escuelas
fueron creadas por Marco Aurelio en 176 (Dio Cassius, 72. 31).

85 Cfr. la nota 4, supra.
86 Véase la n. 15, supra, y la discusión de Bruns citada allí que llama la atención

sobre el presente título.
87 No. 8 en Pauly-Wissowa, RE 3. 2 (1899) col. 1910.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 16



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 19

segunda mitad del siglo II, es decir, en la época de Alejandro o en la
generación anterior.88 Si “Académico” (como opuesto a “Platónico”) in-
dica un adepto a la Academia escéptica, como ocurre regularmente en
tiempos de Alejandro, el carácter tardío de esta fecha de Censorino es
sorprendente.89

Las discusiones de Alejandro sobre el placer, un tópico mayor de
los Problemas éticos, tienen que ver con problemas planteados por la
doctrina aristotélica más que con una polémica específicamente anti-
epicúrea.90 Sin embargo, Alejandro critica la opinión epicúrea de que
el universo es infinito.91 En su comentario a la Física, o quizá en un
tratado independiente ahora perdido, argumentó contra las opiniones
de un epicúreo Zenobio sobre la cuestión, emparentada con ésta, de si
un cuerpo infinito puede estar en un lugar.92

Otros escritores mencionados por Alejandro incluyen a Arato, cuyas
opiniones sobre cuál polo celeste es más alto criticó;93 a Euclides, cuyo
primer teorema, según Alejandro, es incompatible con la teoría aris-
totélica de un universo finito;94 a Hiparco, contra el cual defendió la
explicación aristotélica de la aceleración de los cuerpos que caen;95 y a
Gémino, cuyo epítome de la Meteorología de Posidonio citó para ilustrar
la diferencia entre la explicación física y la hipótesis astronómica.96

88 En RE, loc. cit. Pero esto es simplemente conjetura basada en el presente texto.
89 Las últimas figuras mayores a quienes el término “académico” parece ser apli-

cado son Plutarco y Favorino; cfr. Tarrant 1985, pp. 97 y 129–135, también id.,
1983, pp. 182–183; y Glucker 1978, pp. 213–215, 281.

90 Cfr. Madigan 1987.
91 Quaest. 3. 12. Este texto defiende la opinión peripatética de que el universo es

finito con nada exterior a él, en contra de la opinión epicúrea de que el universo es
infinito, y contra la afirmación estoica de que hay vacío fuera del sistema cósmico
finito; cfr. Todd 1984.

92 Simplicio, in Phys. 249, 37; 489, 20 ss. Cfr. Todd 1976b, p. 17 n. 80. Éste es
Zenobio no. 3 en RE, vol. 10 A col. 12; no se sugiere allí ninguna fecha para él.
Otras referencias de Alejandro al epicureísmo son citadas por Simplicio, in Phys.
372, 11; 467, 1; 679, 12; 679, 32, y por Filópono, in GC 12, 6.

93 Simplicio, in Cael. 391, 12.
94 Simplicio, in Phys. 511, 30.
95 Simplicio, in Cael. 265, 29; cfr. 266, 29. Cfr. Sambursky 1962, p. 78.
96 Simplicio, in Phys. 291, 21. Cfr. Gottschalk 1980, pp. 63–69.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 17



20 R.W. SHARPLES

III

Los comentarios de Alejandro no están ordenados formalmente, como
los neoplatónicos alejandrinos lo estarían, de acuerdo con una discu-
sión general de cada sección (theôria), seguida por comentarios so-
bre detalles del texto (lexeis). Su método era seguir el texto de Aris-
tóteles, párrafo por párrafo, y a menudo oración por oración.97 Hay
de hecho ocasiones en que un asunto particular provoca una extensa
discusión, incluso un excurso autocontenido.98 Además, algunas veces
Alejandro se remite a una discusión más completa que se encuentra en
otro tratado.99

Los comentarios neoplatónicos tardíos tienen introducciones que
describen las obras de Aristóteles en el contexto de un plan de estu-
dios formal.100 El comentario de Alejandro a los Primeros analíticos
comienza con una discusión sobre si la lógica es una parte de la filo-
sofía o una herramienta (organon),101 y el comentario sobre los Me-

97 Alejandro frecuentemente continúa un resumen general mediante una discu-
sión más completa (cfr. e.g. in Top. 181. 21 ss.) o mediante comentarios detallados
sobre palabras particulares dentro de una sección (e.g. in Metaph. 289, 29, 33). Pero
esto no es un principio general de organización como lo es en comentarios poste-
riores. Tampoco hay allí una división en lecciones diarias; proteraia, en el contexto
de una cita de Alejandro ap. [Filópono], in DA 470, 18, es término de [Filópono]
no de Alejandro. Sobre las características de la escritura de Alejandro y su lugar en
diferentes modos de exégesis y sobre su actividad intelectual en el periodo imperial
temprano, véanse Donini 1994, especialmente pp. 5036, 5041–5056, 5080–5082;
Fazzo 2002c, pp. 9–37, y sobre los métodos de Alejandro de comentar textos aris-
totélicos, Abbamonte 1995, y 2004; Donini 1995; Bonnelli 2001, pp. 29–30; Fazzo
2002a, pp. 156, 162–169, y, con una útil clasificación de las diferentes reacciones
ante las inconsistencias en Aristóteles, Accattino y Donini 1996, p. xxxii.

98 E.g. in An. Pr. 177, 19–182, 8, sobre la afirmación de Crisipo de que lo im-
posible puede seguirse de lo posible; ibid. 183, 34–184, 18, sobre las definiciones
filonianas, diodoreas y aristotélicas de posibilidad. El ejemplo, en el último pasaje,
de lo que es posible, según Filón, aunque esté impedido (todavía es posible que la
paja dividida en átomos, o en el fondo del mar, arda), parece refundir dos ejemplos
que son distintos en Quaest. 1. 18 31, 9 ss. (la paja dividida en átomos no puede
arder, y un guijarro en el fondo del mar no puede verse). Empero, no se sigue que
la discusión en el comentario sea posterior a la Quaestio, y que derive de la que
aparece en ella, porque podría haber una fuente común. Cfr. Sharples 1983b, p. 99
y n. 5.

99 Notas 19 y 21, supra.
100 E.g. Simplicio in Cat. 3, 18. Cfr. Westerink 1976, p. 28; Blumenthal 1987.
101 Alejandro, in An. pr. 1, 1–6, 12. Cfr. también la discusión del asunto de las

Categorías por Alejandro ap. Simplicio, in Cat. 10, 8–20 (n. 54, supra); Moraux
1984, p. 609.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 18



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 21

teorologica discute la naturaleza del tema y el lugar del tratado den-
tro de una clasificación general de las obras de física de Aristóteles.102

Por otra parte, el comentario a la Metafísica se adentra inmediatamen-
te en una discusión de las primeras líneas del texto aristotélico, sin
ninguna consideración preliminar sobre la naturaleza de la metafísica
como tema, la estructura del tratado aristotélico o la autenticidad de
los libros que lo componen —aunque es cierto que estos tópicos son
discutidos posteriormente—.103 Alejandro discutió la clasificación de
los escritos de Aristóteles104 y la autenticidad del De interpretatione.105

Asimismo influyó en el establecimiento del título de Andrónico para la
obra que llegó a ser conocida como las Categorías, contra el título rival
ta pro ton topôn apoyado por Adrasto y Hermino.106 Sin embargo, la
impresión general es que los intereses de Alejandro en esta área son
puramente eruditos más que un asunto de pedagogía formal.

Alejandro frecuentemente da explicaciones alternativas del mismo
asunto sin indicar su preferencia; Moraux ha ofrecido una lista de pa-
sajes en Simplicio que demuestran lo anterior en el comentario de Ale-
jandro, ahora perdido, al De caelo.107 También hay ejemplos de ello en
los comentarios que han sobrevivido.108 Esto difícilmente podría suge-

102 Alejandro, in Meteor. 1, 1–4, 11.
103 La relación entre libros A, α minor y B se discute en in Metaph. 136, 13–

138, 23 y 196, 19–26, y esto de suyo implica cierta discusión del tema de todo el
tratado (138, 6 ss.); de manera semejante, la discusión de B como en un sentido
el inicio de la investigación, siendo A preliminar, lleva a la discusión del tema del
todo (170, 5–171, 22). Puede notarse, empero, que la discusión en el comentario
a B está vinculada a la sección que abre ese libro como su lema, mientras que
en el comentario a α minor hay una sección inicial separada del resto. Alejandro
está consciente tanto de aquellos que rechazan A porque B parece ser el libro
inicial (172. 21–22), como, en consecuencia, de aquellos a quienes les parecieron
problemáticas las referencias de la primera persona del plural al platonismo; cfr.
196, 20, y Jaeger 1934, p. 175 y n. 2.

104 Simplicio, in Cat. 4, 13; Moraux 1973, p. 75. (Sin embargo, sobre esto cfr.
Tarán 1981, pp. 739–740, quien argumenta que lo que se dice aquí sobre Alejandro
está de cierta forma distorsionado por las preocupaciones y la terminología de
Simplicio.)

105 Alejandro, in An. Pr. 160,32 (contra Andrónico); cfr. Boecio, in Int. (ed. sec.)
11, 13–15. Moraux 1973, p. 117 y n. 2.

106 Frede 1987, pp. 18–20. Cfr. Alejandro ap. Boecio, in Int. (ed. sec.) 10, 14, sobre
si el de Interpretatione se ocupa de filosofía o de retórica.

107 Moraux 1967a, p. 169, n. 1.
108 Cfr. (e.g.) in An Pr. 156, 11–157, 10; 161, 3–26 (cfr. Sharples 1982c, en pp. 97–

99); in Metaph. 141. 21 ss.; 159, 9; 162, 6, 10; 164, 24; 165, 4; 165, 21; 169, 11;
220, 24 ss.; 337, 29.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 19



22 R.W. SHARPLES

rir que los comentarios formaban parte de un programa de enseñanza,
al menos no en un nivel introductorio. Hay en los comentarios observa-
ciones ocasionales a propósito del proceso de enseñanza mismo, pero
éstas están inspiradas por observaciones similares en el texto aristoté-
lico mismo y no dan ninguna indicación clara de la opinión propia de
Alejandro.109

Son las obras menores de Alejandro las que dejan entrever, por su
forma, cierta actividad en su escuela.110 Además de (i) “problemas”
en sentido estricto con sus soluciones, incluyen (ii) exposiciones (exê-
gêseis) de textos aristotélicos particularmente problemáticos, (iii) ex-
posiciones breves de doctrina aristotélica sobre un tópico particular, y
(iv) paráfrasis directas y a veces tediosas de pasajes de los escritos de
Aristóteles. Tanto (iii) como (iv) parecen igualmente describirse como
epidromai o “sumarios”. También hay (v) conjuntos, y casi podría de-
cirse “secuencias apretadas”, de argumentos a favor de una postura
aristotélica particular.111 Parece probable que (iii), (iv) y (v), en espe-
cial, reflejen actividad docente, pues es difícil ver, en ciertos casos, con
qué otro propósito podrían haber sido escritos. Algunos de estos textos
pueden ser exposiciones propias de Alejandro de tópicos particulares,
mientras otros pueden estar más en la naturaleza de ejercicios realiza-
dos por sus alumnos.112

Sin duda, como podría esperarse, existen relaciones doctrinales, tan-
to generales como particulares, entre los textos cortos y los comenta-
rios. La analogía de Aristóteles en su De anima de un punto que une

109 En in Metaph. 167, 5 ss., sobre alpha elatton 3 994 b 32, se observa que la
gente reacciona de forma distinta a la enseñanza que recibe dependiendo de lo que
ya conoce, y en ibid. 168, 7 ss., en 995 a 10, hay una advertencia contra el peligro
de dar una impresión de ser demasiado sutil.

110 La siguiente explicación sumaria (que no es exhaustiva) de los varios tipos de
textos que se encuentran entre las obras menores puede complementarse con las
discusiones en Bruns 1892, pp. v–xiv; Moraux 1942, pp. 19–28; Sharples 1987,
pp. 1194–1195, y 1998, pp. 383–388.

111 Como Bruns (1892, pp. xii–xiii) señala, éstas son características de Mantissa
más que de Quaestiones; también aparecen en los Problemas éticos (Quaestio 2. 28,
sin embargo, se acerca al tipo).

112 Cfr. Bruns 1892, p. ix. En el mundo antiguo, un “ejercicio” sería casi con se-
guridad un texto para exponerse oralmente frente al maestro. En principio, podría
escribirse antes o transcribirse después; pero algunos de los pasajes no parecen
suficientemente interesantes en sí mismos para justificar que se registre que fueron
elaborados para el uso general después de la discusión de la cual podían haber
formado parte (puede haber excepciones a esto, cfr. la n. 174, infra). Alejandro
podría, por otra parte, haber preservado sus propios materiales didácticos para un
uso futuro, incluso cuando fueran un tanto pedestres.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 20



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 23

dos líneas, para ilustrar el modo en que el “sentido común” percibe
los objetos de diferentes sentidos especiales, fue usada por Alejandro
en su comentario al De sensu, y reelaborada para convertirse, en las
Quaestiones y en de Anima,113 en la analogía del centro de un círcu-
lo que une los radios. La Quaestio 3. 11 puede estar relacionada con
una posible referencia a Alejandro en el comentario de Amonio al De
interpretatione.114 Asimismo, hay vínculos entre la Quaestio 3. 12 y las
referencias de Simplicio al comentario al De caelo de Alejandro.115 La
idea de naturaleza como fuerza de los dioses en Alejandro, in Metaph.
104, 8, debe de compararse con la discusión en la Quaestio 2. 3 de qué
es la fuerza divina (theia dunamis) en vista de que proviene desde los
cielos hasta el mundo sublunar.116 Simplicio, en su comentario a la Físi-
ca,117 dice que Alejandro afirma que la materia en sí misma (en cuanto
opuesta a la materia de algo particular, es decir, a un caso particular
de un cierto tipo de cosa) se caracteriza no por la privación (sterêsis)
de cualidad, porque privación es en sí misma una cualidad, sino por
la negación (apophasis) de ella. El mismo argumento se presenta en la
Quaestio 2. 7 53, 9–19.118

113 Aristóteles, DA 3. 2. 427 a 9 ss.; Alejandro, in Sens. 164, 13 ss.; Quaest. 3. 9 96,
10 ss.; de Anima 63, 8 ss. Refiriéndose al de Anima de Aristóteles, el comentario de
Sensu de Alejandro está recogiendo la propia referencia cruzada de Aristóteles en
Sens. 7 449 a 9–10; Quaest. 3. 9 es un comentario a 427 a 2–14. Cfr. Henry 1960,
pp. 436–438.

114 Todd (1976a) relaciona Quaest. 3. 11 con Amonio, in Int. 39, 17–32, argumen-
tando que esto viene de Alejandro, ya que hace explícitamente el silogismo en 39,
13–17, al cual es una réplica.

115 Simplicio, in Cael. 284, 25–285, 5; 285, 21–5; 286, 25–7, señalado por Bruns
1893, 4 y 10, y Todd 1984, pp. 185–193.

116 Cfr. Sharples 1987, p. 1188; Fazzo y Zonta 1998, pp. 41, 63–68; Genequand
2001, p. 18. Agradezco a William Dooley por señalarme este pasaje de in Metaph.
Tal fuerza desempeña un papel central en la doctrina de Alejandro de la providen-
cia, y uno podría estar tentado a pensar que la Quaestio, al discutir exactamente lo
que se debe a la fuerza, es un desarrollo del comentario. Moraux ha argumentado
que esta Quaestio es temprana (cfr. la n. 45), pero Donini (1996, pp. 23–24) y Fazzo
y Zonta (1998, p. 205 n. 27) argumentan que es posterior al Sobre la providencia.

117 Simplicio, in Phys. 211, 20 ss. (n. 53, supra).
118 Para otros vínculos entre los comentarios y las obras menores, cfr. también

las nn. 41, 53, 69 y 132. Un contraste entre la privación, que no es per se, pero
que es per accidens, y materia que es per se, pero que no es per accidens, se usa de
manera similar al comentar Aristóteles, Física 1. 8 tanto por Alejandro, Quaestio
1. 24. 38, 16–19, como por Filópono, in Phys. 173, 21–6. Sin embargo, Filópono
no cita a Alejandro en este contexto, y no está nada claro si existe alguna relación
con su comentario perdido a la Física o si la semejanza es simplemente resultado

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 21



24 R.W. SHARPLES

Algunas veces la relación entre diferentes obras es más problemática.
La Quaestio 2. 17 argumenta que, si bien el fuego tal como lo experi-
mentamos —una efervescencia (zesis) de fuego—, es más caliente que
el fuego elemental, identificado como hupekkauma, no por ello se sigue
que el fuego elemental se vuelva menos caliente al añadírsele su opues-
to, la frialdad. En los Meteorologica,119 Aristóteles considera la eferves-
cencia y el exceso de calor como fuego real, por contraste con lo que
ocupa la región que está por encima del aire pero debajo de los cielos,
a los cuales “estamos acostumbrados a llamar fuego”. Alejandro, en su
comentario a los Meteorologica, sigue esta doctrina, pero parece sugerir
que el hupekkauma, aunque de hecho no es fuego, es, no obstante, un
elemento (mientras que la efervescencia de calor probablemente no lo
sea).120 La Quaestio, al negar que el hupekkauma contiene una mezcla
de frialdad, está salvaguardando su estatus como elemento.

Aristóteles, en de Caelo 2. 7 289 a 20, afirma que el calor y la luz de
los cuerpos celestes están causados por el efecto que provocan a través
de la fricción del aire subyacente. Esto es raro, porque lo que está justo
abajo de la esfera celeste debería ser fuego y no aire. Simplicio infor-
ma que Alejandro interpretó este “aire” como el hupekkauma, aunque
—añade— Alejandro, al proponer esta interpretación, también hizo la
observación de que Aristóteles en otro lugar llamó a este hupekkauma
fuego elemental.121 Esto se corresponde con la Quaestio, pero parecería
que no con la Meteorología misma de Aristóteles o con el comentario
de Alejandro a ella. Sin embargo, quizá la intención de Alejandro es
simplemente sugerir que Aristóteles sí identificó en otra parte lo que
yace directamente debajo de los cielos como fuego de cierto tipo más

de una coincidencia. Cfr. también Simplicio, in Phys. 240, 19. En in Phys. 238.
8, Simplicio informa que Alejandro presenta interpretaciones alternativas de la
solución de Aristóteles al problema del llegar a ser, dependiendo en un caso del
contraste entre no ser per se y accidental, y en otro, del contraste entre llegar a ser
per se y accidental. Simplicio mismo argumenta contra el último. Véase la n. 107,
supra.

119 Aristóteles, Meteor. 1. 3. 340 b 23.
120 Alejandro, in Meteor. 14, 25 ss., citando también a Aristóteles, GC 2. 3 330 b 25.

Alejandro se refiere aquí al hupekkauma como to pur tôn stoikheiôn kaloumenon,
“de los elementos, el llamado fuego” —implicando que es un elemento, aunque
estrictamente es erróneo llamarlo fuego—.

121 Simplicio, in Cael. 439, 14. La respuesta propia de Simplicio es que el movi-
miento circular de los cielos calienta el aire, así como el hupekkauma encima de
él (439, 27–32). Una explicación podría quizá buscarse en la idea de que hay una
mixtura de fuego y aire incluso en la esfera celestial (cfr. Meteor. 1. 3 340 b 8, y
Guthrie 1939, pp. 176–179, sobre Cael. 2. 7).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 22



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 25

que como aire, sin importar que se tratara de fuego en sentido estricto
o no. Alejandro es consistente consigo mismo al interpretar el hupek-
kauma como un elemento, aunque el fuego en sentido estricto tuviera
que identificarse con él o no. Asimismo es probable que, para Alejandro,
sea la misma sustancia la que ocupa esta región en la Meteorología y en
el De caelo; lo único que cambia es la terminología de Aristóteles.

En la Quaestio 2. 23 se argumenta que la atracción del imán por
el acero no debe compararse con la manera en que la matriz atrae al
semen y las venas al alimento, a saber, recurriendo al aire o a la hu-
medad, ni con la manera en que el sol parece atraer agua cambiándola
en vapor que naturalmente se eleva, sino, más bien, con la manera
en que un objeto de deseo atrae a un ser vivo, puesto que el imán
posee alguna característica que le falta al acero.122 Simplicio, sin em-
bargo, informa que Alejandro, en su comentario a la Física,123 afirma
primero que el imán atrae cosas mediante una fuerza incorpórea —lo
cual Simplicio rechaza como contrario a la intención de Aristóteles de
mostrar que no hay nada que intervenga entre lo que mueve y lo que
es movido— y luego dice que, o bien existe después de todo algún
efluente corpóreo, o más bien que, dado que la explicación del magne-
tismo es oscura, Aristóteles puede no estarse refiriendo al magnetismo
en absoluto, sino a casos como el de las flamas que son atraídas por
madera ardiente y que de esa manera no se elevan hacia su lugar natu-
ral124 (éste, más que el imán, es de hecho el ejemplo que da Aristóteles
mismo).125

Algunos de los textos cortos pueden de hecho ser extractos de los co-
mentarios.126 Sin embargo, si el editor que puso los títulos a las Quaes-

122 El imán es descrito como semejante al acero pero sin humedad (74, 26–8),
¿de modo que quizá es sequedad lo que el acero desea? Extrañamente, la Quaestio
también habla del ser vivo que atrae el alimento que desea, más que del alimento
que atrae a la criatura viviente (74, 20–21); pero está claro que el imán posee
aquello de lo cual el acero carece, más que viceversa (74, 26).

123 Que la cita sea del comentario de Alejandro a la Física no se establece explíci-
tamente, aunque esto es prima facie probable, sobre todo por el hecho de que los
comentarios de Simplicio se dirigen hacia la elucidación de una frase en el texto de
Alejandro (Simplicio, in Phys. 1055, 15).

124 Simplicio, in Phys. 1055, 24–1056, 6, sobre 7. 2 244 a 14.
125 Aristóteles, Phys. 7. 2 244 a 12–13.
126 Cfr. Sharples 1982b, pp. 67–68. Quaestio 1. 1 de hecho corresponde a una

sección del comentario sobre la Metafísica atribuido a Alejandro; pero este comen-
tario, al menos en su forma presente, no es de Alejandro mismo (n. 24, supra). O
bien existe una fuente común —que pudiera ser el comentario genuino—, o bien
el compilador del comentario que tenemos incorporó el pasaje proveniente de la

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 23



26 R.W. SHARPLES

tiones merece ser creído, la Quaestio 2. 22 difiere de la explicación que
se halla en el comentario perdido de Alejandro al De generatione et co-
rruptione.127 Las Quaestiones 3. 10 y 3. 14, resúmenes de las secciones
de Meteorologica de Aristóteles, pueden compararse con lo que queda
del comentario de Alejandro a ese texto, del cual disponemos.128 Al-
gunos de los textos cortos se relacionan con los problemas discutidos
en los tratados de Alejandro, más que directamente con los textos de
Aristóteles,129 pero esta división no es rigurosa.

El interés y la calidad del argumento de estos textos varían conside-
rablemente. Algunos de ellos son tan sencillos y retóricos que es difícil
creer que pudieron ser escritos con otro propósito distinto del pedagó-
gico.130 Otros muestran considerable vivacidad y perspicacia filosófica.

Quaestio. Un asunto emparentado con éste es el de la relación entre los comentarios
y los tratados mayores: Accattino y Donini (1996) han argumentado que De Anima
de Alejandro está basado en su comentario, excluyendo las discusiones detalladas
de pasajes individuales, y Genequand (2001) 4 y 159 argumenta que Sobre los
principios §§ 89–91 provienen del comentario a la Física, pero pueden tratarse de
inserciones en Sobre los principios hechas por Alejandro o por otro. Véase también
Genequand 2001, pp. 156–157 (sobre § 69).

127 Sobre estos títulos generalmente cfr. n. 15, supra, y sobre la relación Quaestio
1. 11 y el comentario de Anima, véase la n. 142, infra.

128 3. 10 es muy sumario en la forma; sus dos páginas corresponden a las 66–89
del comentario a Meteorologica, y si bien describe las explicaciones de la salinidad
del mar que aparece en la Meteorología misma y en el comentario (y en P. Hibeh
16 = Democritus 68 A 99 a Diels-Kranz), omite los nombres de los proponentes de
las varias teorías como figuran en el comentario, aunque no por Aristóteles mismo.
Quaestio 3. 14 es un sumario de Aristóteles, Meteorología 4, que acaba al final
del capítulo 7. El comentario mismo de Alejandro dedica 34 páginas a 4. 1–7 y
sólo 16 al resto del libro. La Quaestio tiene al final un comentario que dice que
algunas cosas están perdidas “como escribió antes”; esto puede ser una adición
posterior que simplemente se refiere al título que está al principio de la Quaestio,
que la describe como “incompleta”. La Quaestio y el comentario son suficientemente
cercanos para que el primero se enmiende a partir del último (cfr. Quaestio 3. 14.
109, 18 con Bruns ad loc.). Cfr. Coutant 1936, p. 89, n. 33.

129 Quaestio 3. 3 es un sumario retórico y repetitivo de Aristóteles, De anima 2. 5,
del cual es difícil creer que pueda haber sido escrito por Alejandro mismo; extraña-
mente, gozó de una gran popularidad subsecuente, y han sobrevivido versiones en
árabe y (del árabe) en latín.

130 Cfr. Sharples 1987, p. 1181 y n. 32, con referencias. La forma de muchos de los
escritos de Alejandro —comentarios sobre obras de otro autor, y discusiones breves
de problemas individuales— sugiere que se hizo un acercamiento sistemático a los
problemas; pero también existe el problema de que Alejandro característicamente
adelanta soluciones alternativas sin indicar una preferencia entre ellas (cfr. las
nn. 107–108).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 24



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 27

Para nuestro presente propósito hay dos cuestiones interconectadas que
son de interés particular. La primera es si existen discrepancias en doc-
trina tan grandes que pueda mostrarse que los textos no pueden en
absoluto reflejar el punto de vista de un solo autor; la segunda es si
cualquiera de estos textos puede ser mostrado para reflejar un contexto
de discusión viva dentro de la escuela de Alejandro. Será conveniente
considerar primero la segunda cuestión.

IV

Hay ciertamente discrepancias tan grandes dentro de textos particu-
lares y entre textos diferentes que los estudiosos han sido reacios a
aceptar que todas las opiniones propuestas sean propias de Alejandro.
El problema es, parcialmente, conocer en qué medida Alejandro fue un
pensador sistemático, aunque hay un problema adicional cuando más
de un texto está implicado; a saber, que estamos mal informados a pro-
pósito de la cronología relativa de las obras atribuidas a él,131 y que sus
opiniones pudieron haber cambiado con el tiempo.

La Quaestio 1. 11 se ocupa de explicar la afirmación de Aristóteles
en De anima 1. 1 402 b 7 de que “el ser vivo universal o es nada,
o es posterior”. El texto se transmitió en dos versiones: la segunda y
más extensa da dos soluciones completas, mientras la más breve da
solamente la segunda solución y hace referencia, en relación con la
primera, al comentario del autor sobre el De anima de Aristóteles. La
primera solución (22, 23–23, 21) se basa en la tesis de que no hay
género anterior a las cosas que forman una secuencia ordenada, como
sucede con las facultades del alma que diferentes creaturas poseen;132

la segunda (23, 21–24, 22 = 21, 19–22, 20) argumenta que lo universal

131 Para un resumen de lo que se conoce, cfr. Sharples 1987, p. 1181 y las nn. 35–
40 con las referencias de allí. Mansfeld 1988, p. 203, argumenta que De Anima
de Alejandro es posterior al De fato, De providentia y De mixtione; Accatino y Do-
nini (1996, p. vii) que es posterior al comentario perdido a DA y al comentario
sobreviviente a Sens. Accattino (1988, p. 82, n. 14) argumenta que In Metaph. 348.
22–24 se refiere al comentario a la Física y, por tanto, es posterior. Abbamonte
(1995, pp. 249–250 y n. 3) argumenta que el comentario a Tópicos es posterior al
comentario a Primeros analíticos. Véanse también las nn. 16 y 116, supra.

132 Para este argumento, cfr. también Alejandro, de Anima 16, 18–17, 8; 40, 4–10;
in Metaph. 152, 6 ss.; 208, 31 ss. Moraux 1942, p. 51–52; Sharples 1979, p. 37 y
n. 142. Pero como Moraux (1942, pp. 57–58) señala, Alejandro argumenta que allí
puede haber una jerarquía dentro del género, y da el ejemplo de diferentes tipos
de creatura, en in Metaph. 210,6–8, contra los platónicos que niegan la existencia
de una idea genérica de número.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 25



28 R.W. SHARPLES

es posterior a lo que cae bajo él, en el sentido de que, si sólo existe un
individuo de una clase, la naturaleza de la clase existe de hecho, pero
no existe como universal, esto es, en más de un individuo,133 mientras
que, por otro lado, lo universal (para un peripatético) no existirá si
no hay individuos de él en absoluto. Moraux, en 1942, sugirió que la
primera solución era genuinamente la de Alejandro, como se expresó
en su comentario, y que la segunda era un intento de un alumno de
mejorarla; aunque insistió en los méritos de la segunda solución como
una interpretación del pensamiento de Aristóteles concerniente a los
universales en general134 (esto no necesariamente entra en conflicto,
pienso, con la opinión de Tweedale de que la primera solución es más
convincente como interpretación de los pensamientos de Aristóteles en
este contexto particular).135 La segunda solución puede tener paralelos
en otras partes de los escritos atribuidos a Alejandro.136

Existe, además, una dificultad dentro de la segunda solución mis-
ma. A.C. Lloyd, al mirarla como una exposición de la posición general
de Alejandro, rechazó la parte final (pp. 24, 16 ss. Bruns), la cual, en
efecto, afirma que el universal, si bien es posterior a la naturaleza que
resulta ser universal, es, sin embargo, anterior a cada individuo par-
ticular (sc. en los casos donde hay una pluralidad de particulares).137

Esto parecía conceder a la naturaleza universal una prioridad inacepta-

133 23, 25–24, 1 = 21, 23–30. La formulación se hace aquí en términos de que
“animal” —una naturaleza genérica— existiría aun cuando solamente hubiera un
animal individual único, pero ciertamente también se aplicaría a especies con sola-
mente un miembro individual único, y al género con solamente una especie única
(véase más adelante). Si hubiera solamente un tipo de animal único, pero muchos
ejemplos de ese tipo, la naturaleza “animal” presumiblemente poseería la propie-
dad accidental de ser un universal con varios ejemplos, pero no la de ser un gé-
nero común para varias especies. Con la discusión siguiente cfr. Sharples 1987,
pp. 1199–1202, y las referencias de allí.

134 Moraux 1942, pp. 50–62. Hay una rareza en que Temistio en su comenta-
rio al De anima (4.7–9) da la segunda solución pero no la primera, que provoca
cuestionamientos acerca de la relación entre la Quaestio, el comentario perdido de
Alejandro a De anima y el comentario de Temistio, y posiblemente acerca de la
fecha y de la autenticidad de la Quaestio; véase Sharples 1992, p. 50, n. 126.

135 Tweedale 1984, p. 284.
136 Quaest. 1. 3 8, 12 ss.
137 De hecho, la cuestión se ha establecido en términos de la relación entre gé-

nero y especies, pero parecería también aplicarse al de la relación entre especie
(o género) e individuo; cfr. las nn. 133 y 139. Hay algo raro, en efecto, en que la
última oración de la Quaestio parece contradecir lo que precede, porque hace a lo
universal anterior a todos los particulares; véanse Pines 1961, pp. 82–83; Tweedale
1984, p. 296; Sharples 2005a, pp. 51–54.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 26



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 29

ble sobre la particular.138 Sin embargo, existen otros textos atribuidos
a Alejandro donde se afirman cosas parecidas a propósito del género
y de la especie.139 De hecho no parece nada paradójico sostener que
(i) la naturaleza específica del hombre todavía existiría, aunque sólo
estuviera ejemplificada en un solo ser individual y por lo tanto no fuera
un universal (y, análogamente, que la naturaleza genérica del animal
todavía existiría, aunque no como un género, aun cuando en realidad
solamente existiera una especie de animal), y no obstante, que (ii) la
naturaleza del hombre como una especie es anterior a los individuos
como Sócrates y Calias con sus accidentes individuales, nariz chata y
lo demás. La tesis (ii) puede en sí misma ser una posición inaceptable y
no aristotélica (aunque personalmente no lo creo así), pero ése es otro
asunto. Después de todo, no es imposible que Alejandro adoptara esta
postura como una interpretación de Aristóteles, además de que parece
estar en consonancia, no sólo con otros textos atribuidos a Alejandro,
sino también con su tratamiento de la providencia, donde ésta, la pre-
servación de la especie, es el asunto primario.140

Desafortunadamente, empero, también hay otros textos atribuidos a
Alejandro que ponen énfasis en la creación de universales por la mente,
los cuales distinguen la naturaleza específica o genérica de los acciden-
tes individuales.141 Parece difícil reconciliar estos textos con la idea de
una naturaleza específica o genérica que puede o no estar ejemplifica-
da en varios individuos o especies, pero que es, en todo caso, anterior,
en algún sentido, a los miembros individuales de una pluralidad y sus
accidentes. La cuestión realmente es si podemos creer que las propias
ideas de Alejandro pueden haber variado tanto como para permitir que
ambos enfoques sean suyos, o si puntos de vista rivales estaban siendo
promovidos por diferentes miembros de su escuela.142

138 Lloyd 1980, p. 51.
139 Alejandro, de Providentia 89, 5; Ruland 1976 (cfr. Thillet 1960, p. 321); Refu-

tación de la aserción de Jenócrates de que la especie es anterior al género de Alejandro
(cfr. Pines 1961; Rashed 1997b, pp. 233–237; 2004, pp. 20, 52–55). Reclamos en
autores como Simplicio (in Cat. 82, 22–8; 85, 5–9) y Déxipo (in Cat. 45, 12–31) de
que Alejandro hace a los universales posteriores a los particulares no discrepa con
esto, porque ellos simplemente reflejan el hecho de que no da a la forma universal
la prioridad que satisfaría a un platónico, esto es, considerar que el universal existe
incluso si no tiene en absoluto ejemplos individuales. Cfr. Donini 1982, p. 222.

140 Quaest. 1.3 8, 22–4; 1. 25 41, 8 ss.; 2. 19 63, 15 ss.; de Providentia 33, 1 ss.;
59, 6 ss.; 87, 5 ss. Sharples 1987, p. 1216 y n. 170.

141 Alejandro, de Anima 90, 6–7; Quaest. 2. 28 78, 18–20. Véase Sharples 2005a.
142 La introducción de la primera solución por una referencia a lo que seguramente

debe ser el comentario a De anima de Alejandro, ahora perdido, como la propia del

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 27



30 R.W. SHARPLES

Quaestio 2. 9 argumenta que la definición aristotélica de alma como
entelequia de un cuerpo de cierto tipo,143 no implica hacer al alma
relativa a algo. Porque si bien el alma es “del” cuerpo, ya es algo en sí
misma (lo cual parece contradecir la definición de alma de Alejandro
como el producto de la mezcla de los elementos corpóreos),144 tal como
una cabeza es antes que nada una cosa y (solamente) en segundo lugar
la cabeza de otra cosa. Esto reproduce la opinión propia de Aristóteles
en las Categorías.145 La Quaestio, sin embargo, argumenta a continua-
ción que alma y cabeza indican una naturaleza propia y una sustancia
que resulta (sumbebeken) pertenecer a otra cosa; sin embargo, quizá no
debería de hacerse hincapié en la fuerza del sumbebeken.

V

Dado que conocemos tan poco a propósito de la manera en que las com-
pilaciones de textos cortos atribuidos a Alejandro fueron reunidas,146

existe la posibilidad de que un texto cuya atribución a Alejandro mismo
es cuestionable con bases doctrinales pueda ser la obra de un estudioso
posterior que nunca lo haya conocido y que conoció sus opiniones sólo
a través de sus obras escritas. Un indicio más seguro del origen de un
texto en una discusión de una escuela puede darse por frases como
“se dijo”, “la cuestión se hizo”, “la dificultad se propuso”, y terminacio-
nes con la primera persona del plural en tiempo pasado. Tales frases
pueden, en efecto, ser simplemente referencias cruzadas dentro de los
comentarios mismos; la primera persona del plural puede solamente

autor (eirêtai moi, 21, 18 = 22, 26) sugiere una de tres cosas: (a) todo el texto
con ambas soluciones es de Alejandro mismo; (b) sólo la parte con la primera
solución fue compuesta por él (pero, ¿por qué, si el asunto fue ya discutido en el
comentario?) y la segunda solución fue añadida posteriormente por alguien más;
(c) todo el texto es de un solo autor que no es Alejandro, sino que, citando el
comentario como suyo, desea hacerse pasar él mismo por tal (así Moraux 1942,
pp. 53, 61). Un caso en que una autoría múltiple, o al menos una adición del
autor original pero en una fecha posterior, parece probable, es la última sección de
Quaestio 1. 4: cfr. Sharples 1982d, pp. 37–38; Mignucci 1981, pp. 198–204; 1998,
pp. 77–78 = 2000, pp. 282–283; Kretzmann 1998, pp. 27–28.

143 Aristóteles, DA 2. 1 412 a 27–8.
144 Alejandro, de Anima 24, 21–3.
145 Aristóteles, en Categorías 7 8 a 27 ss., argumenta que “cabeza” y “mano”, como

sustancias secundarias, son relativas en el sentido de que a lo que pertenecen es
parte de su definición, pero no en el sentido de que su ser mismo consista en estar
referido a algo más. Véase Sharples 1992, p. 106, n. 345. Cfr. Atenodoro y Cornuto,
citados por Simplicio, In Cat. 187. 24; Moraux 1973, pp. 15–160 y nn. 57–58.

146 Cfr., sin embargo, la nn. 14–16, supra.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 28



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 31

expresar un “nosotros” editorial. Aun cuando hay referencias a deba-
tes, puede tratarse de debates realizados en una tradición anterior más
que en la propia escuela de Alejandro.

En in An Pr. 191, 19 ss., Alejandro discute la prueba por reductio en
1. 15 34 a 34 ss. Observa primero que cierta gente dijo ciertas cosas
(elegeto oun tina hupo tinôn, 191, 24) para efecto de que la conclu-
sión de la reductio sea falsa pero no imposible, y de esa manera no
genera una contradicción. A esto Alejandro responde (legomen, 192, 4)
recurriendo a la observación de Aristóteles, en 34 b 7 ss., de que las
premisas asertóricas necesitan ser entendidas sin restricción temporal.
Una objeción más (“a esto se dijo a su vez”, pros touto elegeto palin,
193, 13) vuelve sobre la premisa menor de la reductio, argumentando
que es erróneo crear una contradicción suponiendo que lo que sólo fue
establecido como posible sea de hecho el caso. En efecto, “puede” sólo
se dice de aquello que de hecho no es el caso.147 Alejandro responde
a esta objeción (luoito, 193, 20) mediante la observación de que hay
una diferencia entre (i) suponer, cuando algo de hecho no se realiza,
que se realiza, y (ii) suponer que algo se realiza cuando no lo hace, en
el sentido de suponer la contradicción de que eso simultáneamente se
realiza y no.148 Parece difícil no considerar esta observación como el
registro de una discusión real.

En in An Pr. 218, 7 ss., Alejandro discute el argumento, en 1. 17 36 b
26, de que dos premisas contingentes negativas en la segunda figura no
arrojan ninguna conclusión, porque, con premisas negativas, negativo
y positivo son convertibles, y dos premisas positivas no arrojan ningu-
na conclusión en la segunda figura.149 Alejandro observa que alguien
podría preguntar (epizêtêsai d’an tis) por qué un argumento similar no
se aplica, con efecto contrario, a premisas positivas contingentes que
aparentemente sí arrojan una conclusión en otros modos. La primera
respuesta, introducida por las palabras “se decía antes que nada” (elege-
to prôton men, 218, 13), es que tal conversión es natural solamente en
el caso de las premisas que no arrojarían una conclusión sin ella (lo cual
parece ser, más bien, una petición de principio). Alejandro continúa en-
tonces con el argumento (eti de, 218, 20) de que la premisa contingente
es de hecho positiva, más que negativa, en carácter. De nuevo, parece
natural interpretar “se decía antes que nada” como un registro de una

147 Sobre esto cfr. Sharples 1982c, p. 97 y nn. 91–92.
148 Cfr. Aristóteles, SE 4 166 a 24; Cael. 1. 12. 281 b 8 ss.; Metaph. Θ 4 1047 b 13.
149 Así, Alejandro. El propio argumento de Aristóteles no es que (e.g.) contingente

aEb y contingente aAb son convertibles, sino que contingente aEb y contingente bEa
no lo son; cfr. 36 b 35, y Alejandro en 220, 3 ss.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 29



32 R.W. SHARPLES

discusión real. Sin embargo, el tópico de los silogismos modales mixtos
fue uno sobre los cuales Alejandro estuvo en desacuerdo con dos de sus
maestros, Sosígenes y Hermino.150 De este modo, en ambos pasajes la
discusión referida podría ser una en la cual Alejandro participó como
alumno y no una que tuvo lugar en su propia escuela.151

En in Top. 133, 24, sobre 2. 1 109 a 27 ss., Alejandro dice que había
una investigación (ezêtêthê) respecto a cómo un problema podría ser
falso. Su respuesta es que lo que es falso es la afirmación que alguien
hace y que el dialéctico trata de refutar.152 No existe ninguna “inves-
tigación” sobre este asunto en el propio texto de Aristóteles; y parece
natural tomar “había una investigación” como una referencia a alguna
discusión en que Alejandro estaba presente, más que a la tradición del
comentario.153

150 Notas 20 y 25, supra.
151 En Quaest. 2. 3 48, 18–22 (cfr. la n. 45, supra) la afirmación de que la de-

rivación de la razón humana está establecida a partir de la providencia divina es
seguida por el señalamiento de que por esta razón “se decía” (elegeto) que el hom-
bre deriva a partir de la providencia divina todo lo que tiene a través de la razón.
No está claro si “se decía” se refiere al contexto de una discusión particular, de la
cual esta Quaestio es la única parte registrada, o a una tradición más general.

152 Bastante apropiadamente, la solución de Alejandro a este problema general a
propósito de problemas se introduce ella misma por una frase usada para introducir
soluciones a problemas particulares, “puede no ser el caso de que” (mêpot’ oun, 133,
26; cfr. Alejandro, in Top. 250, 26; Quaest. 1. 26 42, 25; 2. 3 48, 22; 3. 2 81, 29;
Mant. 119, 31; 177, 5). Lo que sería en este caso, de acuerdo con su solución, no
sería la cuestión de “cómo puede un problema ser falso”, sino el enunciado “un
problema no puede ser falso”.

153 Un caso bastante similar ocurre en Quaest. 3. 2. Tras citar a Aristóteles, DA 2.
5 417 b 5, ésta continúa: “habiendo Aristóteles dicho esto, hubo una investigación
general del comentario (exêgêsis) sobre si la transición al acto es un cambio” (la
investigación era “general” (katholou) porque se relacionaba con transiciones a
acto en general, y no sólo con la actualización del conocimiento en la actividad de
la theôria). La expresión “del comentario”, extraña en español, podría en principio
referirse a un comentario particular, o, quizá más naturalmente, a la tradición de
comentario al pasaje, que se extiende a varias generaciones. Sin embargo, “del
(hupo) comentario” es solamente una enmienda de Bruns, pues los MSS tienen “a
partir (apo) del comentario”. Con esta lectura parece más natural interpretar que el
tiempo pasado se refiere a la consulta de un comentario en una ocasión particular,
que podría o no estar en el contexto de una discusión que en realidad tenía lugar
en la escuela. Pero el punto a discusión es precisamente de la especie a propósito
de la cual, al leer De anima de Aristóteles, alguien iría y miraría comentarios a otras
obras aristotélicas, si no tiene ya de hecho a la mano un comentario al De anima
que discutiera él mismo el tema en términos generales. En este caso, el singular “a

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 30



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 33

Otras Quaestiones que comienzan con la afirmación “había una inves-
tigación” (ezêtêthê)154 incluyen 1. 9, sobre la cuestión de cómo, si los
opuestos son las cosas más alejadas entre sí en el mismo género, lo que
es el opuesto de la buena condición física no es enfermedad, sino mala
condición física, dado que esta última es una intensificación de la mera
salud,155 y 1. 17, que considera bajo cuál tipo de cosa buena debería
ser clasificado el placer.156 Asimismo, en ninguno de estos pasajes hay
alguna indicación obvia de que la investigación en cuestión pertenezca
a una tradición anterior propia de los comentarios más que a una discu-
sión llevada a cabo en el interior de la escuela. Del mismo modo, nada
indica que el desarrollo del problema o su solución sea por sí mismo
el registro de una discusión real; ya que “había una investigación”, es
simplemente el punto a partir del cual se desarrollan el enunciado del
problema y su solución.

En Quaestio 1. 16, la cita de Aristóteles, Física 1. 5 188 a 26–30, es
seguida, en el principal MS, V, y en la edición de Bruns, por “planteó el

partir del comentario” parece raro, a menos que exegesis fuera a tener el sentido de
“la tradición de comentario a todas las obras de Aristóteles en general”.

154 Tales referencias no implican siempre, de hecho, discusión. Cuando en P. Eth.
25 el autor establece que “investigamos qué es la felicidad” (ezêtêsamen ti pote estin
hê eudaimonia), el verbo en primera persona del plural se toma más naturalmente
interpretando que incluye tanto al escritor como a sus lectores —o al que habla
y a su audiencia— como estudiantes de la Ética nicomáquea en general, aunque el
texto en realidad nunca formó parte de una secuencia ordenada de exposiciones del
conjunto de esa obra (n. 19, supra; agradezco a Richard Sorabji por una sugerencia
que dio lugar a esta línea de pensamiento). Lo que sigue parece ciertamente más
un resumen docente basado en textos aristotélicos que cualquier cosa que tuviera
su origen en un debate filosófico.

155 El intento de reconciliar un principio general aristotélico y un ejemplo difícil es
característico de las Quaestiones. La cuestión, en efecto, puede surgir en la discusión
de un texto aristotélico tal como Top. 8. 2 153 b 17 ss.; el comentario de Alejandro
a este pasaje (in Top. 507, 10 ss.) no contiene nada que se relacione estrechamente
con el punto de la Quaestio, aunque la versión que sobrevive de esta sección del
comentario a los Tópicos de Alejandro puede ser un resumen.

156 La conclusión alcanzada es que, así como los placeres son buenos solamente
si acompañan actividades que merecen ser elegidas (cfr. P. Eth. 2 120, 11 ss.; 16
137, 2 ss.; 19 139, 23 ss.; Aristóteles, EN 10. 5. 1175 a 21 ss.), así también el
tipo de bien bajo el que caen será aquel bajo el cual también cae la actividad a la
que se refieren. La clasificación de bienes a partir de la cual la Quaestio comienza
es familiar a la tradición peripatética; cfr. Ario Dídimo ap. Estobeo, Ecl. 2. 7. 19
(p. 134, 20–11 Wachsmuth); [Aristóteles], MM 1. 2 1183 b 19; Aspasio, in EN 32,
10; Moraux 1973, p. 370; Sharples 1983c, pp. 143 y 151. De hecho, la clasificación
aparece en el comentario a los Tópicos de Alejandro (Alejandro, in Top. 242,4 =

Aristóteles fr. 113 Rose), aunque sin ninguna referencia al placer.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 31



34 R.W. SHARPLES

problema de lo que este enunciado significaba” (MSS inferiores y edi-
ciones más tempranas tenían la pasiva, “el problema fue planteado”).
No parece fácil interpretar “planteó el problema” como una referencia
a alguna otra parte de la propia discusión de Aristóteles en la Física.157

Podría ser una referencia a quien habla en una discusión o a algún
comentarista anterior, pero en cualquier caso es extraña la ausencia de
alguna indicación explícita con respecto a quién se refiere.

En otras partes también hay referencias problemáticas a personas
no identificadas que podrían reflejar un contexto de discusión en que
la identidad de la persona mencionada fuera clara.158 Problema ético
4 comienza estableciendo un argumento cuya conclusión se considera
paradójica: “no existe opuesto a lo que es un instrumento, pero hay
algo opuesto a riqueza, de modo que riqueza no es un instrumento”,
y entonces continúa: “si él supone que generalmente ningún instru-
mento tiene un opuesto. . . ”, donde “él” debe ser el que propone la
objeción.159 Sin embargo, cuando en Problema ético 14 un enunciado
extenso del problema de cómo puede haber un estado intermedio entre
placer y dolor con base en la exposición de Aristóteles160 es seguido

157 Aristóteles continúa (188 a 30–1): “es también necesario considerar, en refe-
rencia al argumento, cómo ocurre esto”, esto es (Ross [1936] 488–489), tanto por
argumento como por recurso a una autoridad. Pero la discusión en la Quaestio es
un intento de interpretar dificultades en la posición de Aristóteles, no un estableci-
miento de su argumento. “Planteó el problema” en 28. 8 parece tener que tomarse
como “alguien podría plantear el problema” en 28. 17; y mientras autos en 28. 11
se refiere a Aristóteles, aparentemente está discrepando de las afirmaciones de Aris-
tóteles, de que los opuestos vienen el uno del otro (Phys. 1. 5 188 b 21–26 siendo
así interpretado en 28, 10–16) y de que aquellos principios que son opuestos pero
que no pueden provenir el uno del otro (188 a 27–28) son los que han causado
alguna dificultad en la mente de otra persona. La dificultad se señala sin referencia
a Alejandro por nombre o cita explícita de 188 b 21–26, en Simplicio (in Phys. 182.
19–21); su solución (182. 21–26) es similar a 28. 25–29. 2 de la Quaestio. Cfr.
también Filópono, in Phys. 111, 19 ss.

158 Cfr. también Mant. 110. 4–6 y 112, 6, y las nn. 42–44, supra.
159 122, 34. Bruns (1892, p. xiv) usó el hecho de que el objetor está referido

simplemente de paso para, de esta manera, argumentar que este texto era un frag-
mento incompleto de algún conjunto más amplio. Pero no está claro que esto sea
una inferencia segura. De manera similar argumenta que P. Eth 3 es un fragmento,
porque los estoicos están allí mencionados simplemente como “ellos”; pero no está
claro hasta qué punto “fragmento” es un concepto relevante en el caso de estos
textos breves cuyo contexto original no está claro. Ciertamente P. Eth. 3 y 4 no son
fragmentos en el mismo sentido que Quaest. 2. 21 (n. 166, infra) o Quaest. 3.14
(n. 128, supra).

160 Alejandro cita a Aristóteles, EN 7. 12 1153 a 14 y 10. 4 1174 b 14.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 32



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 35

por el enunciado enfático “no obstante, ellos piensan que hay alguna
condición intermedia entre placer y dolor”, el “ellos” es probablemente
una referencia a aristotélicos y en general a otras personas que pien-
san correctamente. En efecto, Alejandro tiende a identificar doctrina
aristotélica y sentido común,161 en la medida en que el problema es
reconciliar la teoría aristotélica con la opinión aceptada, más que un
intento de encontrar una inconsistencia viciosa en alguna posición par-
ticular del oponente.

VI

Quaestio 2. 21, a la cual ya nos referimos al mencionar las relaciones de
Alejandro con el platonismo, tiene la forma de un diálogo narrado. Su
inicio merece citarse in extenso, por ser lo más cercano que tenemos a
lo que pretende ser una exposición de un debate entre Alejandro y sus
asociados:

Recientemente estaba yo162 discutiendo la providencia con mis compañe-
ros, e intenté mostrar tanto que existe cierta preocupación y previsión de
parte de los seres divinos con respecto a los mortales, de acuerdo con
Aristóteles, como cuál es. Estaba yo dispuesto a decir en qué modo ocurre,
cuando uno de los que estaban presentes dijo que valía la pena apren-
der primero qué respuesta se daría a aquellos que preguntan si acaso, de
acuerdo con nosotros, uno debe decir que las divinidades son providentes
respecto de las cosas de aquí, en una manera primaria, o sólo accidental-
mente. . . 163

El narrador responde desafiando el presupuesto de que la providen-
cia primaria y “providencia” puramente accidental son las únicas dos
posibilidades, pues argumenta que hay varios modos en que la provi-
dencia o previsión puede no ser ni primaria ni accidental, sin indicar
cuál de ellas realmente se aplica a la providencia aristotélica como él la
entiende.164 El interlocutor, entonces, le pide dar una exposición de la
posición aristotélica y decir cuál de las soluciones sugeridas de hecho
se aplica (70, 6–11).165 El narrador protesta que esto va más allá de su
empresa original (70, 11–17), pero finalmente acepta (70, 24–71, 2);

161 Cfr. Sharples 1983a, p. 18.
162 El griego tiene el plural “nosotros”, presumiblemente el “nosotros” editorial.
163 Quaest. 2. 21 65, 18–23.
164 66, 3–70, 6.
165 Sobre esto cfr. Sharples 1982a, pp. 204–208; 2000.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 33



36 R.W. SHARPLES

y en este punto el texto se interrumpe. De hecho, el narrador intentó
dar una exposición de la posición aristotélica incluso antes de que “uno
de los presentes” interviniera. El objetivo del intercambio (70, 6–17)
es presumiblemente enfatizar que la solución será en términos de los
modos de escapar de este dilema que se encuentran en la discusión,
y también hacer hincapié en la diferencia entre encontrar un número
de soluciones dialécticas a las objeciones de un oponente y dar una
exposición positiva de la propia posición.

La estrategia del diálogo, en tanto puede discernirse en su estado
incompleto, fue similar al del tratado de Providentia que sobrevive en
árabe, y la Quaestio puede ser un intento inacabado de desarrollarlo en
forma de diálogo.166 El diálogo es una construcción literaria más que
el registro de una discusión real. La sección introductoria puede estar
basada puramente en modelos literarios.

En Problema ético 7, el enunciado inicial del problema de cómo al-
gún placer puede ser bueno y otro placer, malo, en vista de que todo
dolor es malo, está en tiempo pasado: “era necesario que, o bien, el
placer también fuera una cosa mala. . . o bien, que todo [placer] fuera
una cosa buena”, debido a la aparente paradoja que hay en que algún
placer se oponga al dolor, a la manera en que bueno se opone a malo,
mientras que otros placeres se opongan al dolor, a la manera en que
lo hace un mal a otro. El pasado “era necesario” puede leerse, y es
quizá leído más naturalmente, como el registro de una discusión.167 Lo
que es más llamativo, sin embargo, es que la segunda y más extensa
de las soluciones ofrecidas168 se introduzca no por el acostumbrado ê

166 Sobre las semejanzas, cfr. Sharples 1982a, p. 199 y nn. 13–14. Sobre el interés
de Alejandro en las obras literarias de Aristóteles publicadas, véase ahora Rashed
2000.

167 No todos los tiempos pasados tienen este significado. En P. Eth. 16 137, 9, “el
opuesto de lo que es malo no era ni bueno ni malo” se interpreta probablemente
mejor, no como referencia a una discusión, todavía menos como una referencia a
otros textos (5 125, 2 ss.; 7 127, 3 ss.) en una compilación que probablemente
no existió como tal en el tiempo en que se escribía, sino, más bien, como una
afirmación de una doctrina generalmente aceptada.

168 La primera solución sugerida (127, 8–20) es que no todo dolor es de hecho
malo; el dolor que se relaciona con actividades vergonzosas es algo que merece ser
escogido (en el sentido, por supuesto, de que querríamos positivamente encontrar
dolorosas tales actividades, y no en el sentido de que las querríamos junto con el
dolor que se les añade). Se hace entonces otra sugerencia, que ocupa el resto de
este texto, (127, 20 ss.): esencialmente se trata de que, incluso si todo dolor es
malo, se opone a algunos placeres como un mal a otro, a otros, como lo bueno a lo
malo. Esto es realmente sólo una nueva exposición de lo que se encontró difícil al

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 34



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 37

(“o bien:. . . ”), sino por “algo de este tipo también se dijo” (elegeto de
ti kai toiouton). “se dijo” parece aplicarse no sólo a la primera oración
que lo sigue (127, 20–23), lo cual difícilmente podría mantenerse por sí
mismo como una contribución, sino a toda la opinión desarrollada en la
sección siguiente.169 Parece natural tomar esto como una discusión en
que el autor del Problema estaba presente. La sugerencia introducida de
esta manera es, después de todo, una de las dos principales soluciones
sugeridas al problema, y de hecho la que se expuso más ampliamente;
en otras palabras, es parte de la razón por la cual este texto exista en
su forma presente.

Una expresión similar aparece en Mantissa 169–172. Este texto, in-
titulado por el editor “[De] las [enseñanzas] de Aristóteles que tienen
que ver con lo que depende de nosotros”, es un intento de resolver
el problema de la acción humana libre en un universo ordenado, un
problema que el De fato mismo no trata realmente de manera satisfac-
toria.170 Su autor toma el paso atrevido de vincular la elección humana
responsable con la presencia del no ser en el ámbito sublunar, con lo
cual se corre el riesgo de introducir una imperfección en el universo
como un todo (podría argumentarse que es, sin embargo, el más alto
aspecto de la naturaleza sublunar; aunque esto no sea, de hecho, algo
que nuestro texto afirme).171

Las palabras que abren esta discusión son “respecto de lo que de-
pende de nosotros, una opinión como la siguiente también se planteó
(elegeto tis kai toiade doxa)”. El argumento de que ni lo que depende
de la naturaleza ni lo que depende de la educación puede depender
de nosotros (169, 34–170, 2) luego se asocia con el problema del cual
se ocupa principalmente la discusión subsiguiente, el del aparente dile-
ma del determinismo o movimiento sin causa (170, 2–3: “y esto sería
todavía una dificultad mayor, si fuera el caso de que nada ocurre sin
una causa”). El texto, entonces, comenta “y esto también a todos les
pareció ser el caso” (kai auto hapasin edokei) antes de proceder a su
solución. No es evidente de suyo que la expresión “esto también a to-
dos les pareció ser el caso” se refiera a una ocasión específica o a las
opiniones de los filósofos en general, ni si “esto” es el hecho de que
habría una dificultad, o la opinión de que nada sucede sin una cau-

inicio del texto (127, 5–7), pero ahora en 127, 20 ss., una exposición de cómo esto
puede ser así, se ofrece mediante la distinción de diferentes tipos de placeres.

169 La siguiente oración, 127, 23–24, comienza “porque” (gar).
170 Cfr. Sharples 1975, p. 42.
171 Sharples 1975, p. 52 y n. 170; cfr. id. 1976. Sobre esta sección de Mantissa

véanse ahora Salles 1998, pp. 71–73; Lefebvre 2006.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 35



38 R.W. SHARPLES

sa.172 Tampoco está claro si la expresión inicial “una opinión como la
siguiente también se planteó” se aplica sólo a las indicaciones de los
problemas, o también a la solución subsiguiente.173 Si lo primero, la
referencia podría ser a una discusión particular —como parece sugerir-
lo “también se planteó”— o a una tradición general. Después de todo,
las dificultades que se plantearon al principio podrían figurar bastante
naturalmente en cualquier discusión del problema de la voluntad libre
y el determinismo. Si, por otra parte, la expresión “una opinión como la
siguiente también se planteó” se refiere también a la solución, la cues-
tión se presenta si el autor introduce la solución de esta manera porque
él mismo no la acepta. De hecho, la interpretación más común ha sido
que Alejandro mismo transmite, a causa de su interés, una opinión que
él mismo no comparte.174

Problemas éticos 8 y 28 presentan dos soluciones diferentes al mismo
problema, a saber, el de la relación de la virtud con las diversas virtudes.
Una referencia cruzada de un Problema a otro aparentemente ha sido
insertada en el texto.175 Hay la tentación de ver estos dos textos quizá
como ponencias que se prepararon para el mismo seminario; aunque,
por otra parte, podría haber existido un lapso considerable entre una
y otra. Respuestas alternativas a problemas singulares aparecen tanto
en los Problemas que se atribuyen a Aristóteles176 como en otros textos
que se atribuyen a Alejandro.177

172 Es verdad que la mayoría de los pensadores griegos han sostenido que nada
ocurre sin una causa, excepto Epicuro; pero su desviación atómica, extrañamente,
no se menciona en los escritos atribuidos a Alejandro. De hecho, Bruns sugiere leer
tisin en lugar de hapasin; “y esto, también, pareció así a algunos”.

173 Sin embargo, Geoffrey Lloyd me sugirió que podría ser más natural referirse
a la sola exposición de los problemas mediante elegeto tis toiade aporia, más que
doxa.

174 Así Bruns 1892, p. xiii; Merlan, 1969, p. 88. La práctica tardoantigua y me-
dieval podría sugerir que las discusiones habrían sido registradas por un alumno
más que por Alejandro mismo. Pero eso, en sí mismo, no explicaría el contraste
entre señalamientos ocasionales como “se enunció la opinión siguiente” y solucio-
nes que frente a ello parecen ser propuestas, aunque tentativamente, por el escritor
en propia persona. Lefebvre (2006, p. 104 y n. 1) sugiere la posibilidad de que la
discusión es de Alejandro pero está incompleta.

175 P. Eth. 8 128, 22, corchetes de Bruns como una adición editorial.
176 Cfr. e.g. [Aristóteles], Probl. 10. 18 y 10. 54, 10. 48 y 34. 1, 11. 20 y 11. 47,

38. 1 y 38. 11.
177 El tema de P. Eth. 13, sobre diferenciación entre placeres, es en gran parte

similar al de P. Eth. 2, 17 y 19, pero el argumento en 13, de que escogemos entre
placeres y actividades en sí mismas, más que como medios para algún fin ulterior,
parece una contribución distintiva.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 36



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 39

VII

La impresión que causan los escritos atribuidos a Alejandro es de una
animada discusión filosófica. Esto se explica, en parte, por la presencia
de las opiniones de sus predecesores y de sus cuasi contemporáneos
de otras escuelas filosóficas. Pero es difícil creer que, al menos algu-
nos de los textos aquí considerados, no reflejen la actividad de la propia
escuela filosófica de Alejandro. Esto hace que sea aún más sorprendente
el que sea tan poco lo que sabemos de los discípulos de Alejandro, y que
él parezca constituir el final de una tradición peripatética distintiva y
continua.

[Traducción: José Molina; revisión técnica de la trad.: Ricardo Salles.]

BIBLIOGRAFÍA

Bibliografía Abbamonte, G., 2004, “Tipologie esegetiche nei commenti di Ales-
sandro di Afrodisia: la parafrasi”, en G. Abbamonte, F.C. Bizzarro y L. Spina
(comps.), L’ultima parola. L’analisi dei testi: teorie e pratiche nell’antichità
greca e latina, Arte Tipografica, Nápoles, pp. 19–34.

—–—, 1995, “Metodi Esegetici nel commento in Aristotelis Topica di Alessan-
dro di Afrodisia”, Seconda Miscellanea Filologica, Università degli Studi di
Salerno, Arte Tipografica, Nápoles, pp. 249–266 (Quaderni del Dipartimen-
to di Scienze dell’ Antichità, 17).

Accattino, P., 2001, Alessandro di Afrodisia: De Intellectu, Thélème, Turín.
—–—, 1988, “Alessandro di Afrodisia e la transmissione della forma nella ripro-

duzione animale”, Atti dell’ Accademia delle Scienze di Torino, 122, 79–94.
—–—, 1985, ‘Alessandro di Afrodisia e Aristotele di Mitilene’, Elenchos, vol. 6,

pp. 67–74.
Accattino, P. y P.L. Donini, 1996, Alessandro di Afrodisia: L’anima, Laterza, Roma

y Bari.
Baltes, M., 1976, Die Weltentstehung des platonischen Timaios nach den antiken

Interpreten, Brill, Leiden.
Blumenthal, H.J., 1987, “Alexander of Aphrodisias in the Later Greek Commen-

tators on Aristotle De anima”, en J. Wiesner (comp.), Aristoteles: Werk und
Wirkung, Paul Moraux gewidmet, vol. 2, De Gruyter, Berlín, pp. 90–106.

—–—, 1979, “Themistius, the Last Peripatetic Commentator on Aristotle?”, en
Arktouros: Hellenic Studies presented to Bernard M.W. Knox, Berlín, pp. 391–
400. Reimpreso con revisiones en R. Sorabji (comp.), Aristotle Transformed,
Duckworth, Londres, 1990, pp. 113–123.

Bonnelli, M., 2001, Alessandro di Afrodisia e la metafisica come scienza dimo-
strativa, Bibliopolis, Nápoles.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 37



40 R.W. SHARPLES

Bruns, I. (ed.), 1893, Interpretationes Variae, Kiel.
—–—, 1892, Supplementum Aristotelicum 2: 2.2, Berlín.
—–—, 1887, Supplementum Aristotelicum 2: 2.1, Berlín.
Chaniotis, A., 2004, “Epigraphic Evidence for the Philosopher Alexander of

Aphrodisias”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 47, pp. 79–81.
Cornford, F.M., 1937, Plato’s Cosmology, Routledge and Kegan Paul, Londres.
Coutant, V.C., 1936, Alexander of Aphrodisias: Commentary on Book IV of Aris-

totle’s Meteorology, diss. Columbia.
Dillon, J.M., 1977, The Middle Platonists, Duckworth, Londres; segunda edición

revisada: 1996.
Donini, P.L., 1996, “Theia dunamis in Alessandro di Afrodisia”, en F. Romano y

R. Loredano Cardullo (comps.), Dunamis nel neoplatonismo: atti del II collo-
quio internazionale del centro di ricerca sul neoplatonismo, La Nuova Italia,
Florencia, pp. 12–29 (Symbolon, 16).

—–—, 1994, “Testi e commenti, manuali e insegnamento: la forma sistematica
e i metodi della filosofia in età postellenistica”, Aufstieg und Niedergang der
römischen Welt, II.36.7, pp. 5027–5100.

—–—, 1982, Le scuole, l’anima, l’impero: la filosofia antica da Antioco a Plotino,
Rosenberg and Sellier, Turín.

—–—, 1974, Tre studi sull’ Aristotelismo nel II secolo d.C., Paravia, Turín.
Dooley, W.E. y A. Madigan (trad.), 1992, Alexander of Aphrodisias: On Aristotle

Metaphysics 2 and 3, Duckworth, Londres.
Dörrie, H., 1944, “Der Platoniker Eudoros von Alexandria”, Hermes, vol. 79,

pp. 25–39.
Fazzo, S., 2005, “Aristotelismo e antideterminismo nella vita e nell’opera di Tito

Aurelio Alessandro di Afrodisia”, en C. Natali y S. Maso (comps.), La catena
delle cause: Determinismo e antideterminismo nel pensiero antico e in quello
contemporaneo, Hakkert, Amsterdam, pp. 269–295.

—–—, 2002a, “Alessandro di Afrodisia sulle ‘contrarietà tangibili’ (De Gen. Corr.
2.2): fonti greche et arabe a confronto”, en C. D’Ancona y G. Serra (comps.),
Aristotele e Alessandro di Afrodisia nella tradizione Araba, Il Poligrafo, Padua,
pp. 151–189.

—–—, 2002b, “Alexandre d’Aphrodise contre Galien: la naissance d’une légen-
de”, Philosophie Antique: Problèmes, Renaissances, Usages, vol. 2, pp. 109–
144.

—–—, 2002c, Aporia e sistema: La materia, la forma, il divino nelle Quaestiones
di Alessandro di Afrodisia, Edizioni ETS, Pisa (Pubbl. della facoltà di lettere
e filosofia dell’Università di Pavia, 97).

—–—, 1988, “Alessandro di Afrodisia e Tolomeo: Aristotelismo e astrologia fra
il II e il III secolo d.C.”, Rivista di Storia di Filologia, 4, pp. 627–649.

Fazzo, S. y M. Zonta, 1998, Alessandro di Afrodisia: La Provvidenza, Questioni
sulla Provvidenza, Rizzoli, Milán.

Flannery, Kevin L., 1995, Ways into the Logic of Alexander of Aphrodisias, Brill,
Leiden (Philosophia Antiqua, 62).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 38



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 41

Follet, S., 1976, Athènes au IIe et au IIIe siècle après J.-C., Les Belles Lettres,
París.

Frede, M., 1981, “Categories in Aristotle”, en D.J. O’Meara (comp.), Studies in
Aristotle, Catholic University of America Press, Washington, D.C.; reimpreso
en M. Frede, Essays in Ancient Philosophy, University of Minnesota Press,
Minneapolis, 1987, pp. 29–48 (las referencias se hacen a la reimpresión).

Gannagé, E., 2002, “Matière et éléments dans le commentaire d’Alexandre
d’Aphrodise In De Generatione et Corruptione”, en C. D’Ancona y G. Serra
(comps.), Aristotele e Alessandro di Afrodisia nella tradizione Araba, Il Poli-
grafo, Padua, pp. 133–149.

Genequand, C., 2001, Alexander of Aphrodisias On the Cosmos, Brill, Leiden.
Glucker, J., 1978, Antiochus and the Late Academy, Vandenhoeck und Ruprecht,

Gotinga (Hypomnemata, 56).
Gottschalk, H.B., 1987, “Aristotelian Philosophy in the Roman World”, en Auf-

stieg und Niedergang der römischen Welt, II. 36. 2, De Gruyter, Berlín,
pp. 1079–1174.

—–—, 1980, Oxford, Heraclides of Pontus, Clarendon Press.
Guthrie, W.K.C., 1939, Aristotle: On the Heavens, Heinemann/Harvard Univer-

sity Press, Londres/Cambridge, Mass.
Hayduck, M. (comp.), 1891, Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica

commentaria, Reimer, Berlín (CAG 1).
Henry, P., 1960, “Une Comparaison chez Aristote, Alexandre et Plotin”, en Les

Sources de Plotin (Entretiens Hardt 5), Fondation Hardt, Vandoeuvres, Gine-
bra, pp. 427–449.

Jaeger, W., 1934, Aristotle: Fundamentals of the History of His Development, trad.
R. Robinson, Clarendon Press, Oxford.

Kenny, A., 1978, The Aristotelian Ethics, Clarendon Press, Oxford.
Kenny, A. y J. Pinborg, 1982, “Medieval Philosophical Literature”, en N. Kretz-

mann, A. Kenny y J. Pinborg (comps.), The Cambridge History of Later Me-
dieval Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge, pp. 11–42.

Kretzmann, N., 1998, “Boethius and the Truth about Tomorrow’s Sea-Battle”,
en L.M. de Rijk y H.A.G. Braakhuis (eds.), Logos and Pragma: Essays on the
Philosophy of Language in Honour of Professor Gabriel Nuchelmanns, 1987,
Ingenium, Nijmegen, pp. 63–97; reimpreso en D. Blank y N. Kretzmann
(eds.), Ammonius, On Aristotle On Interpretation 9 with Boethius, On Aris-
totle On Interpretation 9, Duckworth, Londres, 1998, pp. 24–52. (Las citas
se han tomado de la reimpresión.)

Lefebvre, D., 2006, “Alexandre d’Aphrodise, Supplement au traité de l’âme (ex-
trait)”, en J. Laurent y C. Romano, Du Néant, Presses Universitaires de Fran-
ce, París, pp. 103–117.

Leszl, W. y D. Harlfinger, 1975, Il “De Ideis” di Aristotele e la teoria platonica
delle idee, Olschki, Florencia (Accademia Toscana di Scienze e Lettere La
Colombaria, studi, 40).

Lloyd, A.C., 1980, Form and Universal in Aristotle, Francis Cairns, Liverpool.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 39



42 R.W. SHARPLES

Luna, C., 2001, Trois Études sur la tradition des commentaires anciens à la Mé-
taphysique d’Aristote, Brill, Leiden.

Lynch, J.P., 1976, Aristotle’s School, University of California Press, Berkeley.
McDiarmid, J.B., 1953, “Theophrastus on the Presocratic Causes”, Harvard

Studies in Classical Philology, vol. 61, pp. 85–156.
Madigan, A.J., 1987, “Alexander of Aphrodisias: The Book of Ethical Problems”,

en Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, II.36.2, De Gruyter, Berlín.
Mansfeld, J., 1988, “Diaphonia in the Argument of Alexander, de fato chs. 1–2”,

Phronesis, vol. 33, pp. 181–207.
Martin, Th.-H., 1879, “Questions connexes sur deux Sosigène et sur deux pé-

ripatéticiens Alexandre”, Annales de la Faculté de lettres de Bordeaux, no. 1,
pp. 174–187.

Mercken, P., 1973, The Greek Commentaries on the Nicomachean Ethics of Aris-
totle, Brill, Leiden (Corp. Lat. Comm. in Arist. Graec. 6.1).

Merlan, P. 1969, “Zwei Untersuchungen zu Alexander von Aphrodisias”, Philo-
logus, 113, 85–91.

—–—, 1943, “Plotinus Enneads 2.2”, Transactions and Proceedings of the Amer-
ican Philological Association, vol. 74, pp. 179–191.

—–—, 1935, “Ein Simplikios-Zitat bei ps.-Alexandros und ein Plotinus-Zitat bei
Simplikios”, Rheinisches Museum für Philologie, vol. 89, pp. 154–160.

Mignucci, M., 1998, “Ammonius’ Sea Battle”, en D. Blank y N. Kretzmann
(comps.), Ammonius, On Aristotle On Interpretation 9 with Boethius, On Aris-
totle On Interpretation 9, Duckworth, Londres, pp. 53–86; revisado como
“Ammonius and the Problem of Future Contingent Truth”, en G. Seel
(comp.), Ammonius and the Seabattle, De Gruyter, Berlín, 2001, pp. 247–
284.

—–—, 1981, “Pseudo-Alexandre, critique des stoïciens (Quaestiones 1.4)”, en
Proceedings of the World Congress on Aristotle, Thessaloniki August 7–14
1978, Hypourgeio Politismou kai Epistemon, Atenas, pp. 198–204.

Montanari, E., 1971, “Per un’edizione del Peri kraseos di Alessandro di Afrodi-
sia”, Atti e memorie dell’ Accademia Toscana di Scienze e Lettere La Colomba-
ria, vol. 36, pp. 17–58.

Moraux, P., 2001, Der Aristotelismus bei den Griechen von Andronikos bis Ale-
xander von Aphrodisias, vol.3, ed. J. Wiesner, De Gruyter, Berlín.

—–—, 1985, “Ein neues Zeugnis über Aristoteles, den Lehrer Alexanders von
Aphrodisias”, Archiv für Geschichte der Philosophie, vol. 67, pp. 266–269.

—–—, 1984, Der Aristotelismus bei den Griechen von Andronikos bis Alexander
von Aphrodisias, vol. 2, De Gruyter, Berlín.

—–—, 1978, “Le De anima dans la tradition grecque”, en G.E.R. Lloyd y G.E.L.
Owen (comps.), Aristotle on Mind and the Senses: Proceedings of the Seventh
Symposium Aristotelicum, Cambridge University Press, Cambridge.

—–—, 1973, Der Aristotelismus bei den Griechen von Andronikos bis Alexander
von Aphrodisias, vol. 1, De Gruyter, Berlín.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 40



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 43

Moraux, P., 1969, “Eine Korrektur des Mittelplatonikers Eudoros zum Text der
Metaphysik des Aristoteles”, en Beiträge zur alten Geschichte und deren Nach-
leben: Festschrift für Franz Altheim, De Gruyter, Berlín, vol. 1, pp. 492–504.

—–—, 1967a, “Alexander von Aphrodisias Quaest. 2.3”, Hermes, 95, pp. 159–
169.

—–—, 1967b, “Aristoteles, Der Lehrer Alexanders von Aphrodisias”, Archiv für
Geschichte der Philosophie, vol. 49, pp. 169–182.

—–—, 1942, Alexandre d’Aphrodise: Exégète de la noétique d’Aristote, Faculté de
Philosophie et Lettres de l’Université de Liège/Librairie E. Droz, Lieja/París
(Bibliothèque, vol. 99).

Nutton, V., 1987, “Galen’s Philosophical Testament: ‘On my own Opinions’ ”, en
J. Wiesner (comp.), Aristoteles: Werk und Wirkung, Paul Moraux gewidmet,
vol. 2, De Gruyter, Berlín, pp. 27–51.

Opsomer, J. y R.W. Sharples, 2000, “Alexander of Aphrodisias, De intellectu
110.4: ‘I Heard This from Aristotle’. A Modest Proposal”, The Classical Quar-
terly, vol. 50, pp. 252–256.

Pauly, August, Georg Wissowa, Wilhelm Kroll, Kurt Witte, Karl Mittelhaus, Kon-
rat Ziegler (eds.), Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissen-
schaft: neue Bearbeitung, J.B. Metzler, Stuttgart, 1894–1980.

Pines, S., 1961, “A New Fragment of Xenocrates and Its Implications”, Trans-
actions of the American Philosophical Society, 51, no. 2; reimpreso en Stud-
ies in Arabic Versions of Greek Texts and in Medieval Science (The Col-
lected Works of S. Pines, vol. 2), Magnes Press/Brill, Jerusalén/Leiden,
1986, pp. 3–95.

Praechter, K., 1934, “Tauros”, entrada de la Real-Encyclopadie der klassischen
Altertumswissenschaft 5A, Reihe, pp. 56–68.

Rashed, M., 2004, “Priorité de l’eidos ou du genos entre Andronicos et Alexan-
dre: vestiges arabes et grecs inédits”, Arabic Sciences and Philosophy, vol. 14,
pp. 9–63.

—–—, 2000, “Alexandre d’Aphrodise lecteur du Protreptique”, en J. Hamesse
(comp.), Les Prologues meìdieìvaux, Brepols, Turnhout, pp. 1–37.

—–—, 1997a, “A ‘New’ Text of Alexander on the Soul’s Motion”, en R. Sorabji
(comp.), Aristotle and After, School of Advanced Studies-University of Lon-
don, 1997 (Bulletin of the Institute of Classical Studies, vol. suplementario 68,
pp. 181–195.

—–—, 1997b, “Textes inédits transmis par l’Ambr. Q 74 sup. Alexandre d’Aphro-
dise et Olympiodore d’Alexandrie”, Revue des Sciences Philosophiques et Théo-
logiques, vol. 81, pp. 219–238.

Rescigno, A., 2004, Alessandro di Afrodisia: Commentario al De caelo di Aristo-
tele, Frammenti del primo libro, Hakkert, Amsterdam.

Ross, W.D., 1936, Aristotle’s Physics, Clarendon Press, Oxford.
Ruland, H.-J., 1976, Die arabischen Fassungen zweier Schriften des Alexander

von Aphrodisias, Ph.D. diss. Saarbrücken.
Salles, R., 1998, “Categorical Possibility and Incompatibilism in Alexander of

Aphrodisias’ Theory of Responsibility”, Methexis, vol. 11, pp. 65–83.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 41



44 R.W. SHARPLES

Sambursky, S., 1962, The Physical World of Late Antiquity, Routledge, Londres.
Schroeder, F.M. y R.B. Todd, 1990, Two Aristotelian Greek Commentators on

the Intellect: The De Intellectu attributed to Alexander of Aphrodisias and
Themistius’ Paraphrase of Aristotle De Anima 3.4–8, Pontifical Institute of
Medieval Studies, Toronto (Medieval Sources in Translation, 33).

Sharples, R.W., 2005a, “Alexander of Aphrodisias on Universals: Two Problem-
atic Texts”, Phronesis, vol. 50, pp. 43–55.

—–—, 2005b, “Implications of the New Alexander of Aphrodisias Inscription”,
Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 48, pp. 47–56.

—–—, 2004, Alexander of Aphrodisias, Supplement to On the Soul (= Mantissa),
Duckworth, Londres.

—–—, 2003, “Pseudo-Alexander on Aristotle Metaphysics Lambda”, en Alessan-
dro di Afrodisia e la "Metafisica"di Aristotele, ed. G. Movia, Vita e Pensiero,
Milán, pp. 187–218 + versión italiana: 219–253.

—–—, 2001, “Schriften und Problemkomplexe zur Ethik”, en Moraux 2001,
pp. 513–616.

—–—, 2000, “Alexander of Aphrodisias Quaestio 2.21: A Question of Authen-
ticity”, Elenchos, año 21, pp. 361–379

—–—, 1998, “Alexander and pseudo-Alexanders of Aphrodisias: Scripta Mini-
ma. Questions and Problems, makeweights and prospects”, en Wolfgang Kull-
mann, Jochen Althoff y Markus Asper (comps.), Gattungen wissenschaftlicher
Literatur in der Antike, Gunter Narr Verlag, Tubinga, pp. 383–408 (ScriptO-
ralia, 95).

—–—, 1994, Alexander of Aphrodisias, Quaestiones 2.16–3.15, Duckworth, Lon-
dres.

—–—, 1992, Alexander of Aphrodisias, Quaestiones 1.1–2.15, Duckworth, Lon-
dres.

—–—, 1990a, Alexander of Aphrodisias, Ethical Problems, Duckworth, Londres.
—–—, 1990b, “The School of Alexander”, en R. Sorabji (comp.), Aristotle Trans-

formed: The Ancient Commentators and Their Influence, Duckworth, Londres,
pp. 83–111.

—–—, 1987, “Alexander of Aphrodisias: Scholasticism and Innovation”, Auf-
stieg und Niedergang der römischen Welt II. 36. 2, De Gruyter, Berlín,
pp. 1176–1243.

—–—, 1985, “Ambiguity and Opposition: Alexander of Aphrodisias, Ethical
Problems 11”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 32, pp. 109–
116.

—–—, 1983a, Alexander of Aphrodisias: On Fate, Duckworth, Londres.
—–—, 1983b, “Alexander of Aphrodisias, Problems about Possibility II”, Bulletin

of the Institute of Classical Studies, no. 30, pp. 99–110.
—–—, 1983c, “The Peripatetic Classification of Goods”, en W.W. Fortenbaugh

(comp.), On Stoic and Peripatetic Ethics. The Work of Arius Didymus, Transac-
tion Publishers, New Brunswick, pp. 139–159 (Rutgers University Studies in
Classical Humanities 1).

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 42



¿LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 45

Sharples, R.W., 1982a, “Alexander of Aphrodisias on Divine Providence: Two
Problems”, The Classical Quarterly, vol. 32, pp. 198–211

—–—, 1982b, “Alexander of Aphrodisias, On Time”, Phronesis, vol. 27, pp. 58–
81.

—–—, 1982c, “Alexander of Aphrodisias, Problems about Possibility I”, Bulletin
of the Institute of Classical Studies, no. 29, pp. 91–108.

—–—, 1982d, “An Ancient Dialogue on Possibility: Alexander of Aphrodisias,
quaestio 1.4”, Archiv für Geschichte der Philosophie, vol. 64, pp. 23–38.

—–—, 1979, “ ‘If What Is Earlier, Then of Necessity What Is Later?’: Some
Ancient Discussions of Aristotle, De generatione et corruptione 2.11”, Bulletin
of the Institute of Classical Studies, no. 26, pp. 27–44.

—–—, 1976, “Responsibility and the Possibility of More than One Course of
Action: A Note on Aristotle de Caelo 2.12”, Bulletin of the Institute of Classical
Studies, no. 23, pp. 69–72.

—–—, 1975, “Responsibility, Chance and Not-Being (Alexander of Aphrodi-
sias Mantissa 169–172)”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 22,
pp. 37–64.

Sorabji, R.R.K., 1983, Time, Creation and the Continuum, Duckworth, Londres.
Tarán, L., 1981, reseña de Moraux 1973, Gnomon, 53, pp. 721–750.
Tarrant, H., 1985, Scepticism or Platonism: The History of the Fourth Academy,

Cambridge University Press, Cambridge.
—–—, 1983, “The Date of Anon. In Theaetetum”, The Classical Quarterly,

vol. 33, pp. 161–187.
Thillet, P., 2003, Alexandre: Traité de la providence, Verdier, París.
—–—, 1984, Alexandre d’Aphrodise: Traité du Destin, Les Belles Lettres, París.
—–—, 1960, “Un Traité inconnu d’Alexandre d’Aphrodise sur la providence

en version arabe”, en L’Homme et son destin d’après les penseurs du moyen
âge: Actes du 1er congrès international de philosophie médiévale, Nauwelaerts,
Lovaina, pp. 313–324.

Todd, R.B., 1995, “Peripatetic Epistemology before Alexander of Aphrodisias:
The Case of Alexander of Damascus”, Eranos, vol. 93, pp. 122–128.

—–—, 1984, “Alexander of Aphrodisias and the Case for the Infinite Universe”,
Eranos, vol. 82, pp. 185–193.

—–—, 1976a, “Alexander of Aphrodisias on De interpretatione 16a26–9”, Her-
mes, 104, pp. 140–146.

—–—, 1976b, Alexander of Aphrodisias on Stoic Physics, Brill, Leiden.
Tweedale, M.M., 1984, “Alexander of Aphrodisias’ Views on Universals”, Phro-

nesis, vol. 29, pp. 279–303.
Ueberweg, F., 1926, Grundriss der Geschichte der Philosophie, 1, Die Philosophie

des Altertums, 2a. ed., ed. K. Praechter, E.S. Mittler, Berlín.
Vitelli, G., 1902, “Due frammenti di Alessandro di Afrodisia”, Festschrift Theo-

dor Gomperz, A. Hölder, Viena, pp. 90–93.
—–—, 1895, “Frammenti di Alessandro di Afrodisia nel cod. Riccard. 63”, Studi

Italiani di Filologia Classica, vol. 3, pp. 379–391.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 43



46 R.W. SHARPLES

Vitelli, G., 1894, “Indice de’ codici greci Riccardiani, Magliabechiani e Maru-
celliani”, Studi Italiani di Filologia Classica, vol. 2, pp. 471–570.

Wendland, P. (comp.), 1901, Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis librum De
Sensu commentarium, Reimer, Berlín (CAG 3.1).

Westerink, L.G., 1976, The Greek Commentaries on Plato’s Phaedo, North-Hol-
land, Amsterdam.

Recibido el 20 de septiembre de 2007; aceptado el 22 de abril de 2008.

Diánoia, vol. LIII, no. 61 (noviembre 2008).

dianoia / d61asha / 44


