¢La escuela de Alejandro de Afrodisia?*

R.W. SHARPLES

Department of Greek and Latin
University College London
r.sharples@ucl.ac.uk

Resumen: Si bien los trabajos de Alejandro de Afrodisia ejercieron una in-
fluencia considerable en la filosofia antigua posterior a él y han ocupado
un lugar prominente en la historia de la escuela peripatética y del aristote-
lismo antiguo en general, se sabe poco sobre quiénes fueron sus maestros
y alumnos y sobre cuél fue su interaccion con filoséfos contemporaneos de
otras escuelas, tales como Galeno y los estoicos de esa época. En este trabajo,
R.W. Sharples ofrece una reconstruccién de este contexto inmediato y, en
especial, una discusion critica del valor de las pruebas que nos permitirian
concluir que ciertos rasgos de sus trabajos —tales como ciertas inconsisten-
cias doctrinales— reflejan distintas posturas filosoficas en el interior de su
propia escuela.

Palabras clave: Alejandro de Afrodisia, Aristoteles, escuela peripatética, aristo-
telismo

Abstract: Even though the works of Alexander of Aphrodisias exerted a con-
siderable influence in later Ancient Philosophy and have occupied a promi-
nent place in the history of the Peripatetic school and of ancient Aristotelian-
ism in general, little is know about his teachers and pupils and about his
interaction with contemporary philosophers. In this paper, R.W. Sharples
offers a reconstruction of Alexander’s immediate context and, especially, a
critical discussion of how strong the evidence is for concluding that some
features of his works —such as inner doctrinal discrepancies— reflect differ-
ent philosophical positions within his own school.

Key words: Alexander of Aphrodisias, Aristotle, Peripatetic philosophy, Aris-
totelianism

“En este trabajo, R.W. Sharples, uno de los estudiosos de la historia del aristo-
telismo mas importantes en la actualidad, retoma algunos resultados alcanzados
en Sharples 1990a y los reconsidera a la luz de la abundante bibliografia secunda-
ria que ha suscitado el tema en los dltimos afios. Queremos agradecer al Profesor
Sharples su gentileza de preparar este trabajo inédito para Didnoia.

TEsta es una versién revisada del trabajo “The School of Alexander?”, publicado
originalmente en R. Sorabji (comp.), Aristotle Transformed: The Ancient Commen-
tators and Their Influence, Duckworth, Londres, 1990, pp. 83-111. Agradezco a
Gerald Duckworth and Co. Ltd. y a Richard Sorabji el permiso para publicar esta
versién revisada, y a José Molina y Ricardo Salles por la traduccién al espafiol.

Didnoia, volumen LIII, nimero 61 (noviembre 2008): pp. 3-46.



4 R.W. SHARPLES
I

Alejandro de Afrodisia fue nombrado por los emperadores maestro pu-
blico de la filosofia aristotélica en algtin momento entre 198 y 209 d.C.!
En su calidad de maestro ptblico es probable que haya tenido, en cierto
sentido, una escuela.? Pero intentar establecer qué pasaba en esa es-
cuela y como funcionaba es comparable a la tarea que tendriamos que
realizar si tuviéramos que establecer qué ocurria en un departamento
de filosofia en una universidad moderna, enteramente sobre la base de
una seleccion de libros del decano, de un conjunto desordenado de sus
trabajos, de las notas para sus clases y de los ensayos de sus estudiantes,
sin ninguna indicacién clara de cudl era cual.

Tenemos una cantidad considerable de informacién acerca de las es-
cuelas neoplatdnicas de los siglos quinto y sexto d.C. y del estudio de
los escritos de Aristdteles en ellas; conocemos el lugar que éstos tenian
en el plan de estudios, el orden en que eran leidos, y podemos comparar
las maneras en que los diferentes comentaristas enfocaban la cuestién
de la relacion entre las obras de Aristételes y las de Platén. Podemos
rastrear relaciones entre maestros y alumnos, y a veces se nos dice que
un texto particular es un apunte de las declaraciones de su maestro. La
organizacion misma de los comentarios algunas veces refleja y aclara
los requerimientos del contexto de ensefianza, en la divisién de un co-
mentario en lecciones separadas y la colocacién de un sumario general
de una seccion de argumento antes de la discusidon de puntos particu-
lares. Para el periodo medieval, también tenemos informacién copiosa
de la organizacién de la ensefianza y del estudio.®

He intentado tomar en cuenta el trabajo subsecuente, mio y de otros, alli donde
dicho trabajo habia vuelto inexacta o errénea la version original, pero no intenté
producir un completo listado de todas las publicaciones subsiguientes relativas a
los tépicos aqui discutidos. Para un informe completo de las obras de Alejandro,
el lector debera ahora consultar Moraux 2001. Sera inmediatamente obvio cudnto
le debe mi discusidn, particularmente donde se trata el uso que hace Alejandro
de sus predecesores, al trabajo de Paul Moraux y en particular al primero de los
dos volimenes de su estudio Der Aristotelismus bei den Griechen (Moraux 1973, y
1984); se ha hecho también uso extenso de las facilidades del buscador de palabras
proporcionadas por el Thesaurus Linguae Graecae. (N. del A.)

! Cfr. Todd 1976b, p. 1, n. 3. Ahora se sabe, por la inscripcién descubierta en
Afrodisia, que el nombramiento de Alejandro fue en Atenas: ¢fr. Chaniotis 2004;
Fazzo 2005, pp. 283-295, y Sharples 2005b.

2Pero no se trata del Liceo aristotélico, el cual dejé de existir en 86 a.C.; cfr.
Lynch 1976, pp. 192-207.

3 Cfr. especialmente la exposicién en Kenny y Pinborg 1982.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 5

En el caso de Alejandro, el asunto es muy diferente. Conocemos el
nombre de algunos de sus maestros,* y sus obras sobrevivientes nos
dan evidencia de sus desacuerdos con ellos.> Conocemos también algo
de sus desacuerdos con otros filésofos de su propia generacién o de la
generacién anterior,’ y podemos rastrear, aunque sea de forma contro-
versial, su influencia sobre pensadores posteriores.” Pero no conocemos
el nombre de uno solo de sus alumnos inmediatos,® y, hasta donde po-
demos saber, la influencia de otros escritores sobre él puede haber sido,
principalmente —y su influencia sobre otros escritores, enteramente—,
a través de la palabra escrita mas que por encuentro personal. Después
de todo, se nos dice explicitamente que los comentarios de Alejandro
estaban entre aquellos que se leian en la escuela de Plotino.’

Sin embargo, en principio es poco probable que algun pensador del
mundo antiguo se haya comunicado enteramente a través de escritos,
mads que por la palabra hablada. Y es mds natural considerar algunos
de los escritos atribuidos a Alejandro en el contexto de sus actividades
docentes o de los debates dentro de su circulo.

Estos escritos incluyen comentarios a obras aristotélicas, tratados o
monografias sobre tdpicos particulares, tales como aquellos Sobre el
alma'® y Sobre el destino, y también numerosas discusiones cortas.'!

*Es decir, Hermino (c. 120-180 o 190 d.C., Moraux 1984, pp. 361-363; Alejan-
dro ap. Simplicio, in Cael. 430, 32 ss.) y Sosigenes (similar en fecha; Alejandro, in
Meteor. 143, 13); posiblemente también Aristételes de Mitilene (muerto entre 165
y 180 d.C.; Moraux 1984, p. 400; cfr. Galeno, Scr. Min., vol. 2 (Miiller) 11, 4s.;
n. 42, infra).

® Notas 20-47, infra.

% Notas 58-89, infra.

7 Cfr. Sharples 1987, pp. 1220-1224, con las referencias de alli.

8 H.J. Blumenthal (1979, y 1987, p. 190) sefialé que es un error describir a
Alejandro como el tltimo comentarista peripatético de Aristoteles —por oposicidn a
neoplaténico—. Pero Alejandro parece, en la medida en que nuestra informacién
avanza, quedarse al final de una tradicién claramente peripatética. Sobre supuestos
maestros peripatéticos posteriores a Alejandro (Amonio y Prosenes), cfr. Lynch
1976, p. 213. Véase también Donini 1994, p. 5094.

? Porph., Vita Plotini, 14.

19 Hay que distinguirlo del comentario de Alejandro, ahora perdido, sobre el De
anima de Aristételes.

" 1as obras perdidas y sobrevivientes atribuidas a Alejandro estan enlistadas,
con bibliografia, en Sharples 1987, pp. 1182-1194; véase también Moraux 2001,
Pp. 263-264. La autoria de algunos de los textos cortos es polémica; en lo que sigue,
ocasionalmente usaré por conveniencia el término ‘Alejandro” para referirme a los
autores de estos textos sin por ello implicar necesariamente opinién alguna sobre
la cuestién de la autenticidad.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



6 R.W. SHARPLES

Tres de los libros que retinen estas discusiones se intitulan phusikai
skholikai aporiai kai luseis, “problemas y soluciones escolares sobre la
naturaleza”; un cuarto libro se intitula “Problemas sobre ética”, pero
lleva el subtitulo, sin duda por imitacién a los tres libros precedentes,
cuando estaba unido a ellos,'? skholikai éthikai aporiai kai luseis, “pro-
blemas y soluciones escolares sobre ética”.'® Una compilacién m4s fue
transmitida como el libro segundo del tratado de Alejandro Sobre el
alma, y llamada Mantissa o “contrapeso” por el editor berlinés Bruns.
Otros textos similares en lo esencial a los que estdn en estas compi-
laciones sobreviven en arabe, aunque no en griego; y hay pruebas que
sugieren que hubo otras compilaciones, actualmente perdidas.'* No son
claras las circunstancias en que estas compilaciones fueron reunidas.
No siempre fueron hechas por expertos, y aunque algunos de los titulos
asignados a textos particulares parecen preservar informacion adicional
valiosa, otros son torpes o inttiles.'> Tampoco esta claro en qué fecha
fueron reunidas las compilaciones.®

No tengo el propdsito de hacer aqui una enumeracién completa de
las obras atribuidas a Alejandro ni de clasificarlas en detalle. Ambas
cosas se han hecho en otras partes tanto por mi mismo como por otros.
Procederé, mas bien, a la discusion de lo que las obras pueden decirnos
acerca del contexto en que surgieron. Serd util comenzar con la consi-
deracién de la relaciéon de las obras de Alejandro con aquellas de sus
predecesores, maestros y contemporaneos.

12 Asf Bruns 1892, p. V.

13 Mis traducciones anotadas de Quaestiones, Problemas éticos y Mantissa han sido
publicadas en las series de traducciones de los comentadores griegos de Aristételes,
editadas por Richard Sorabji, en Sharples 1990b, 1992, 1994 y 2004, respectiva-
mente.

14 Se mencionan unas “Scholia logica” en lo que puede ser una glosa en Alejan-
dro, in An. Pr. 250, 2; y una “Explicacién y resumen de ciertos pasajes del De sensu
(de Aristdteles)”, que Moraux sugiere pudo haber sido una compilacién similar, se
menciona en un escolio a Quaestio 1. 2. Cfr. Moraux 1942, p. 24; Sharples 1987,
p. 1196.

15 Cfr. 1a discusién en Bruns 1892, p. xi.

16 F] comentario de Alejandro al De sensu (31. 29) cita no solamente el comen-
tario perdido al De anima (167, 21), sino también, aparentemente, el Mantissa
(posiblemente la seccién 11 mas que la seccién 9; cfr. Wendland 1901, p. v; Mo-
raux 1978, p. 297, n. 71; pero también Sharples 2004, pp. 88-90). Sin embargo,
esto no muestra que los textos Mantissa, o incluso aquellos sobre la vision, estaban
ya reunidos en su forma presente; véase también Sharples 1998, pp. 395-396. Cfr.
también las nn. 44 y 98, infra.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 7

II

La evaluacién del uso de Alejandro de comentaristas aristotélicos an-
teriores se vuelve mds problematica por el hecho de que los Unicos
comentarios anteriores que sobreviven enteros son sobre la Etica ni-
comdquea.'” Mientras Alejandro estaba ciertamente interesado en ese
trabajo, como muestra la compilacién de Problemas éticos,'® no estd
claro si escribié un comentario completo sobre ella o no.!?

No sorprende que Alejandro se refiera en varios lugares a sus pro-
pios maestros. De acuerdo con Filédpono,?° Alejandro en su monografia
(ahora perdida) Sobre el desacuerdo entre Aristoteles y sus seguidores con
respecto a silogismos con premisas mixtas®' se refiere a la interpretacién
de Sosigenes acerca de Aristoteles, Analiticos primeros, 1. 9 30 a 15-23.
En su comentario a la Meteorologia, Alejandro cita a Sosigenes respecto
de la explicacion del halo solar y del lunar, estando de acuerdo con So-
sigenes en apoyar la posicién de Aristételes y Posidonio contra teorias
rivales.?? El interés general que tuvo Sosigenes por la teoria de la visién
se refleja en obras de Alejandro,?® y Moraux sugirié que Alejandro fue

17 Es decir, el comentario sobre las Eticas, de Aspasio (CAG, vol. 19), y los escolios
ano6nimos a los libros 2-5 publicados en CAG, vol. 20, que incorporan material de
Adrasto de Afrodisia; cfr. Mercken 1973, 1.14*-22*, y Moraux 1984, pp. 323-330.
Kenny 1978, p. 37, n. 3, sugiere que el comentario mismo es de Adrasto, pero
esto es dificil de reconciliar con la evidencia antigua de la obra de Adrasto; cfr.
Gottschalk 1987, p. 1155 y n. 363.

18 Se admite que los Problemas éticos estan interesados principalmente en la so-
lucién de dificultades en la aplicacién de distinciones légicas a temas éticos (por
ejemplo, la forma en que placer y dolor son opuestos; véase la n. 167, infra, y para
otro ejemplo, véanse las nn. 39-41), y en tdpicos (tal como la responsabilidad de
las acciones) de los cuales Alejandro se ocupa en tratados independientes. Sobre el
caracter general de Problemas éticos, cfr. Madigan 1987.

19 Que lo hizo se sugiere en una referencia a “hupomnémata a la Eticas” en Alejan-
dro, in Top. 187, 9-10; pero ésta es la Unica evidencia. Cfr. Sharples 1985, p. 113;
2001, pp. 593-595; Abbamonte 1995, p. 250, n. 4; n. 154, infra.

20 Filépono in An. Pr. 126, 20-23. Cfr. también [Amonio], in An. pr. 39, 24-26;
Moraux (1984), pp. 339-344. Nota 25, infra.

21 Esto es, respecto de silogismos con premisas modales mezcladas. Cfr. Alejan-
dro, in An. Pr. 125, 30 ss.; Moraux 1984, p. 393.

22 Alejandro, in Meteor: 143, 13; Moraux 1984, p. 335. Puede notarse que la
opinién de Sosigenes es citada no de un comentario, sino de su “libro octavo Sobre
la vista”.

B Cfr. Alejandro, de Anima 42, 4-46, 19; Mantissa 127, 20-150, 18; Quaestiones
1.2y 1. 13. En de Anima 43, 16, Alejandro se refiere a “investigaciones sobre cémo
vemos”, pero no todos los puntos que menciona alli pueden relacionarse con lo que
tenemos en Mantissa. Cfr. Bruns 1887, ad loc.; Sharples 2004, pp. 88-89.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



8 R.W. SHARPLES

la fuente de Temistio para la explicacién de Sosigenes de la fosfores-
cencia.?*

Alejandro argumentd contra su maestro Hermino en la monografia
sobre silogismos modales mixtos.2> En su comentario al De caelo, Ale-
jandro estuvo en desacuerdo con las opiniones de Hermino sobre las
funciones cumplidas por la naturaleza del cuerpo celeste, por un lado,
y por su alma, por el otro, al explicar el movimiento celeste.?® Simplicio

24 Temistio, in DA 61, 22 ss., a partir del tercer libro Sobre la vista de Sosigenes;
cfr. Filépono in DA 348, 10-19. Moraux 1984, p. 359. Cuando Simplicio, en su co-
mentario al De caelo (503, 35), cita a Alejandro y a Porfirio como preocupados por
un pasaje de Arist6teles donde Sosigenes prefirié suponer un error de un copista
mas que una confusion de Aristételes mismo, podria parecer razonable suponer que
el comentario (perdido) de Alejandro al De caelo, que Simplicio cita ampliamente,
discutia la opinién de Sosigenes y que fue para eso la fuente de Simplicio. Sin em-
bargo, Martin (1879, pp. 176-177) argumenta que Simplicio, que cita a Sosigenes
so6lo sobre el tépico de las esferas celestes, esta recurriendo directamente a un trata-
do de Sosigenes Sobre las esferas que actiian de manera opuesta (cfr. Proclo Hypotyp.
(Manitius) 4. 98 130, 7-23; Moraux 1984, pp. 344-358). Cabe observar que, con
el mismo propdsito, pseudo-Alejandro, in Metaph., cita a Sosigenes en CAG vol. 1
706, 13; parece que pseudo-Alejandro obtuvo la informacién de Simplicio (Sharples
2003, pp. 204-206; cfr., en otro caso semejante, Merlan 1935). Sobre la relacién
de pseudo-Alejandro con Simplicio, véase también Sharples 2003, pp. 199-200, y
sobre la atribucién a Miguel de Efeso, véase Luna 2001, pp. 53-71. Dado lo ante-
rior, retiro mis dudas sobre este punto en Sharples 2003 —véase mi resefia de Luna
2001 en Classical Review, vol. 53 (2003), pp. 307-308—. El Sosigenes mencionado
en Alejandro, Mixt. 3 216, 12, es un estoico, no el maestro de Alejandro; cfr. Martin
1879, pp. 177-178.

% La opinién criticada por Alejandro en in An. Pr. 125, 3-28, y calificada de
“ridicula” en 125, 16, corresponde a la transmitida desde Hermino por pseudo-
Amonio en in An. Pr. 39, 31. Moraux (1984, pp. 391-394) nota la conexién entre
los dos pasajes y sugiere que pseudo-Amonio estd usando la monografia perdida de
Alejandro Sobre el desacuerdo entre Aristdteles y sus asociados respecto a [silogismos
con] premisas mixtas, al cual Alejandro se refiere como su fuente en in An. Pr.
125. 28-31, mas que al comentario a Primeros analiticos, de Alejandro. Filépono,
in An. Pr. 126. 20, comentando el mismo pasaje de Aristoteles, se refiere a una
monografia de Alejandro como su fuente respecto de otra tesis sostenida por el
maestro de Alejandro, Sosigenes; véase Flannery 1995, pp. 62-81. Por tanto, la
sugerencia en Sharples 1987, p. 119, de que Alejandro, in An. Pr. 125, 3-28 se
refiere a Sosigenes, deberia corregirse; véase Flannery 1995, p. 69 y n. 48. Hermino
es también mencionado en Alejandro, in An. Pr. 72, 27; 89, 34; 91, 21; in Top. 569,
3; 574, 26.

26 para Alejandro, la naturaleza y el alma de los cielos son idénticas. Cfr. Simpli-
cio, in Cael. 380, 5, el cual nota que Alejandro responde a las opiniones de Hermino,
pero no a las de Juliano de Trales; Merlan 1935, y 1943, pp. 179-191; Sharples
1987, p. 1214, n. 153, y las referencias de alli.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 9

cita un pasaje en que Alejandro asienta que esta enterado de la expli-
cacién que ofrecié Hermino de la tesis de Aristdteles de que la acelera-
cién de los cielos irfa acompafiada de una desaceleracién no natural.?’
Simplicio mismo subraya que Alejandro fue el primero en entender co-
rrectamente aqui el argumento de Aristételes,?® y parece probable que
también aqui Alejandro desarrollé su opinién en consciente oposicién
a la de Hermino.

Simplicio refiere que la exposicion de Alejandro de la posicion de
Hermino esta “de acuerdo con Aspasio”, y concluye la cita diciendo:
“esto es lo que Hermino dijo de acuerdo con Aspasio”.?? Aspasio fue
anterior a Hermino;3 y las observaciones de Simplicio indican que ¢l
tomo de Alejandro el enunciado de la opinion de Hermino —especi-
ficamente del comentario perdido al De caelo—, y que Alejandro, al
asentar la opinién de su maestro, puso de relieve su similitud con la de
Aspasio.®! En el comentario a la Fisica de Simplicio, frecuentemente se
citan juntos a Aspasio y a Alejandro, destacando a veces sus acuerdos,>?
y otras, sus desacuerdos.®® Y en una ocasién Simplicio nos dice que Ale-
jandro sabia de la lectura del texto aristotélico adoptada por Aspasio,
pero que preferia otra.3* Parece probable que Simplicio cite de principio
a fin el comentario de Aspasio a partir de las citas que se hallaban en
el comentario de Alejandro.?> Aspasio es citado en el comentario a la

%7 Aristételes, Cael. 2. 6. 288 b 22; Simplicio, in Cael. 430, 32 ss.

28 Simplicio, in Cael. 430, 29. En in Int. (ed. sec.) 272, 14 ss., Boecio advierte que
Alejandro supone una corrupcion textual en Aristételes, Int. 10. 19 b 29-30, pero
argumenta (274, 12) que Alejandro estaba equivocado y que la interpretacion de
Hermino y Porfirio debe preferirse.

2 Simplicio, in Cael. 430, 32-431, 11; ¢fr. Moraux 1984, pp. 240 ss.

%0 Se pensaba que Galeno, nacido en 129, fue instruido por uno de los alumnos de
Aspasio (Galeno, Scripta Minora (Marquardt), vol. 1 32, 5-7). La actividad filosdfica
de Aspasio debe colocarse en la primera mitad del siglo II d.C.: Moraux 1984,
p- 226.

31 Asi Moraux 1984, p. 361, n. 5. La alternativa seria interpretar que Simplicio
decia que Alejandro cit6 opiniones de Hermino, segtin Aspasio; es decir, que Aspasio
era su fuente; pero, incluso sin dificultad cronoldgica, seria extrafio que Alejandro
hubiera tenido que usar a Aspasio como fuente para las opiniones de su propio
maestro (de Alejandro).

32 Simplicio, in Phys. 547, 11; 727, 35; 752, 15.

33 Simplicio, in Phys. 131, 15 ss. (donde Alejandro argumentaba extensamente
en contra de Aspasio; cfr. Moraux 1984, pp. 235-236); 558, 34; 728, 5.

34 Simplicio, in Phys. 422, 25.

%5 Asi Diels en el index nominum de CAG, vols. 9-10 s.v. “Aspasios”, citando a Sim-
plicio, in Phys. 131, 14; 547, 11; 558, 34 (vale la pena mencionar particularmente
el ultimo pasaje; Simplicio dice que cree que la posicion de Aspasio era como él

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



10 R.W. SHARPLES

Metafisica de Alejandro®® y en el comentario al De sensu,®” y asimismo
parece que Alejandro cité ampliamente a Aspasio en su comentario al
de Interpretatione.®®

Uno de los textos cortos atribuidos a Alejandro, Problema ético 11,
adopta una solucién semejante a la de Aspasio, aunque sin referirse
a él por su nombre, al problema de que “involuntario” parece tener
dos sentidos, mientras que su opuesto, “voluntario”, tiene solamente
uno.* El comentario anénimo a la Etica nicomdquea, 11bro 3, el cual se
ha vinculado con Adrasto de Afrodisia, adopta una opinién diferente;*
desafortunadamente no esta claro si Alejandro en el Problema ético esta
contestando a Adrasto, o si este material particular en el comentario
anénimo a la Etica es posterior y estd basado, aunque de manera con-
fusa, en el Problema ético. Temas semejantes se discuten en dos pasajes
del comentario a los Tdpicos de Alejandro, nuevamente sin referencia
explicita a cualquiera de sus predecesores.*!

El tercer maestro de Alejandro de que tenemos noticia, aparte de So-
sigenes y Hermino, es Aristételes de Mitilene. Moraux argumenté que

la describio, e inmediatamente después cita a Alejandro). Por otro lado, si todas
las referencias por nombre, hechas por Simplicio, a Aspasio, vienen de Alejandro,
tendriamos que suponer que Alejandro cité a Aspasio (y a otros predecesores) por
nombre en su comentario perdido a la Fisica, mas de lo que es su practica en los
comentarios existentes. Suele ser mucho mas lacénico que Simplicio en sus refe-
rencias a los nombres de sus predecesores (las referencias a Teofrasto y a Eudemo
en el comentario a Primeros Analiticos, nn. 48-49, infra, son quiza un caso espe-
cial). Aspasio es mencionado en aproximadamente veinte contextos separados en
el comentario a la Fisica de Simplicio, pero sélo tres veces en el comentario a la
Metafisica de Alejandro, una diferencia que no puede explicarse enteramente por
la diferencia de extension entre las dos obras (Alejandro es frecuentemente men-
cionado en estrecha proximidad a las referencias a Aspasio en el comentario a la
Fisica de Simplicio; hay excepciones, pero el no mencionar a Alejandro no puede
probar que €l no era la fuente).

36 Cfr. Aspasio ap. Alejandro, in Metaph. 41, 27 ss. y 379, 3 ss.; en el tltimo pa-
saje, Alejandro no concuerda con Aspasio, aunque no explicitamente. Cfr. Moraux
1984, pp. 246-249; también la n. 62, infra.

37 Alejandro, in Sens. 10, 2 (desacuerdo); también (sin que Aspasio sea nombrado
explicitamente) ibid. 82, pp. 16-17. Moraux 1984, pp. 244-245.

38 Asf Moraux 1984, p. 231.

39 Aspasio, in EN 59, 2-11. Sharples 1985, p. 110.

40 Anén., in EN (CAG, vol. 20) 141, 10-20. Sharples 1985, p. 111. Cfr. también
Alejandro, Pr. Eth. 27 154, 15-155, 5y 155, 29-156, 9 sin Anén. in EN, CAG, vol. 20
133, 35-134, 4y 134, 9-21, respectivamente.

4! Alejandro, in Top. 99, 2-20; 100, 31-101, 14; cfr. también 181, 21-187, 9.
Sharples 1985, p. 112.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 11

Aristételes de Mitilene es a quien se refiere Mantissa 110, 4.4? Sin em-
bargo, esto es cuestionable.*> Aunque parece verosimil que el recuento
general de la doctrina de Aristdteles del intelecto que entra en los seres
humanos “desde fuera” (nous thurathen) en 110, 4-24, y la respuesta
subsiguiente a la objecién de que no puede decirse que el intelecto
“venga desde fuera”, si es incorpdreo y por lo tanto no puede moverse
(112, 5-113, 12), deben interpretarse como recuentos de las opiniones
de Aristoteles (el estagirita) llevados a cabo por un comentarista mas
temprano, a quien Alejandro en cada caso registra, para luego empren-
der, en el primer caso, una ampliacién y un desarrollo, y en el segundo,
su ataque* (tanto ese comentarista mas temprano como Aristételes de
Mitilene aceptan como algo dado la identificacién del “intelecto desde
fuera” de la Generacion de los animales de Aristoteles con el intelecto
agente de De anima 3, 5).*° La mayoria de otros pasajes citados que
sugieren que Aristdteles de Mitilene fue maestro de Alejandro tampoco
son concluyentes.*® Sin embargo, se hace patente cierto conocimiento
de las opiniones de Aristételes —justifique esto o no referirse a él como
un rmaestro— a través de una referencia en el comentario de Alejandro
a la Metafisica.*’

De entre los peripatéticos mds tempranos, Alejandro se refiere am-

42 Cfr. Moraux 1967b, y 1984, pp. 399-401.

“3yéanse Thillet 1984 pp. xv—xix; Schroeder y Todd 1990, pp. 23-24, 28-31;
Opsomer y Sharples 2000, pero también Accattino 2001, p. 15.

4 Accattino 2001, pp. 10-15. Véase Sharples 1987, p. 1212, y las referencias de
las nn. 134-136; pero también ahora Sharples 2004, p. 38, n. 92; Rashed 1997a.
Los objetores son referidos en tercera persona (epipherousin, 112. 6), pero no son
identificados més alld; sin embargo, véase la n. 68, infra. Incluso si el comentador
anterior no es Aristoteles de Mitilene, la sugerencia de Accattino de que se trata de
uno de los maestros de Alejandro bien puede ser correcta.

4 Sharples 1987, p. 1212, y las referencias de las nn. 137-139. Agradezco a
Victor Caston por poner énfasis en la importancia de este punto. En Quaest. 2. 3
48, 18-22, se considera un hecho establecido (ekeito) que la divina providencia,
actuando a través de la influencia de los cuerpos celestes sobre los sublunares,
es la causa de que algunas creaturas posean mas facultades animicas que otras, y
en particular de que el hombre posea razén. Moraux (1967a, pp. 163-164, n. 2)
compara este pasaje con Mant. 113, 6-12, y a partir de esto argumenta que Quaest.
2. 3 es una obra temprana de Alejandro. Véanse Fazzo 1988,y 2002c, pp. 175-212;
Fazzo y Zonta 1998, pp. 65-67, 195-219; Donini 1996b, y la n. 116, infra.

46 yéase Moraux 1984, pp. 401-402, con comentarios criticos de Thillet 1984,
pp. xi—xxxi; Schroeder y Todd 1990, p. 25.

47 Alejandro in Metaph. 166, 19-167, 3, refiriéndose a “nuestro Aristdteles” por
contraste con el estagirita; seflalado por Moraux (1985) y por Accattino (1985,
pp. 73-74).

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



12 R.W. SHARPLES

pliamente a Teofrasto*® y a Eudemo.*’ Argumenta en contra de André-
nico a favor de la autenticidad del De interpretatione®® y también contra
Socién®! y Jenarco;? usé los comentarios de Boeto, aparentemente,>
y de su tocayo Alejandro de Aegae,>* y también parece haberse refe-
rido a opiniones de Nicolds de Damasco.>® Hace alusién al ecléctico

*8 Hay cerca de cincuenta referencias a Teofrasto por nombre en las obras exis-
tentes de Alejandro, cerca de la mitad de ellas estan en el comentario a Primeros
analiticos.

* Hay once referencias a Eudemo en las obras disponibles de Alejandro, de nuevo
principalmente del comentario a Primeros analiticos (siete del total). Simplicio, in
Phys. 1355, 32, dice que Alejandro argumenta contra Eudemo sobre la ubicacion
dentro de la esfera celeste del primer motor; c¢fr. 1354, 9 ss. Asimismo, Simplicio,
in Phys. 133, 21 ss., menciona que Alejandro cita a Eudemo; Simplicio dice que él
mismo no puede encontrar en el comentario de Eudemo la lectura de Aristdteles
citada por Alejandro (ibid., 133, 24-25). Simplicio sefiala que Alejandro parece
estar siguiendo a Eudemo en in Phys. 10, 13 (¢fr. 11, 16); una reaccién de Alejandro
con respecto a Eudemo se sefiala en 99, 29.

%0 Alejandro, in An. Pr. 161, 1.

>! Alejandro, in Top. 434, 2, sobre si el suefio es una privacién.

52 Se afirma que Alejandro responde a Jenarco, en Simplicio, in Cael. 21, 33 ss.
(cfr. 22, 18) y 23, 22 ss.; ¢fr. Moraux 1973, pp. 199 s. Alejandro también se refiere
a Jenarco en su comentario de Anima (Filépono in DA (Verbeke) 15, 65-69; Moraux
1973, p. 207). Moraux (1942, p. 211, n. (e)) compara con este pasaje Mant. 106,
20-3; aqui también Alejandro argumenta contra una comprension literal del inte-
lecto material como materia, aunque sin nombrar aqui a Jenarco. La interpretacion
de los asociados de Jenarco y Boeto sobre qué es el préton oikeion de acuerdo
con Aristételes se mencionan y se critican en Mantissa 151, 3 ss., como también
se critican las opiniones de Sosicrates y Virginio Rufo; cfr. Moraux 1973, p. 209;
Sharples 2004, pp. 149-159, y otras referencias en Sharples 1987, p. 1190.

>3 En in Phys. 211, 13 ss. Simplicio cita a partir de Alejandro; luego, desde Boeto,
y después otra vez desde Alejandro (n. 117, infra); c¢fr. Moraux 1973, p. 170,y n. 1,
argumentando que Alejandro es la fuente de Simplicio. Alejandro es también citado
por Simplicio, in Phys. 759, 20, en su respuesta a la afirmacién de Boeto de que el
movimiento podria ser numerable incluso en la ausencia del alma; el tema también
es discutido en el tratado Sobre el tiempo de Alejandro, preservado en drabe, y una
comparacion con éste sugiere que Simplicio, en su comentario a la Fisica, alli pudo
haber tomado de Alejandro mds de lo que él reconoce explicitamente. Cfr. Sharples
1982b, pp. 70-71, y las nn. 75-77.

S En in Cat. 10, 19-20, Simplicio cita a Alejandro de Afrodisia y entonces dice
que Alejandro de Aegae dijo lo mismo; en in Cat. 13, 11-18 €l se refiere a la opinién
de “los Alejandros” (Moraux 1984, p. 222 s.) Cfr. también Simplicio, in Cael. 430,
32, que consigna que Alejandro de Afrodisia cité a Alejandro de Aegae sobre el
argumento de Aristételes en De caelo 2. 6 288 b 22; n. 27, supra, y Moraux 1984,
pPp. 223-225.

5 En in Phys. 23, 14-16, Simplicio cita sucesivamente interpretaciones de Jeno-

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 13

Potamo;>® y parece que conocié y utilizé el tratado pseudoaristotélico
de Mundo.>’

El interés de Alejandro en las opiniones de fildsofos anteriores y ca-
si contempordneos no se confind, sin embargo, a los peripatéticos. Son
bien conocidas sus controversias con Galeno®® y con el estoicismo, a pe-
sar de haber recibido una influencia estoica tanto en su lenguaje como
en su pensamiento.>® Sin embargo, sus escritos también acusan interés
en el platonismo y asimismo en el epicureismo. No es sorprendente,
ciertamente, que discutiera la teoria de las formas de Platén al comen-
tar las criticas que Aristoteles hizo de ella en la Metafisica. En efecto, su
comentario a la Metafisica es la fuente mas importante sobre el tratado
perdido de Aristételes De Ideis.®® Sus argumentos contra Jendcrates so-
bre la prioridad del género sobre las especies caen dentro de esa misma
area.%! También pertenecen a ella su preservacién del dato, proveniente
de Aspasio, de que el platénico del siglo I d.C., Eudoro, alterd el texto
de Aristdteles.®?

En Quaestio 2. 13, Alejandro argumenta que los triangulos en el
Timeo de Platén tienen un papel mds material que formal.®® No existe

fanes hechas por Nicolas y por Alejandro, antes de proceder a argumentar contra
ambos; Moraux sugiere que Alejandro en su comentario argumentaba en contra de
Nicolés, y que fue a través de su comentario que Simplicio conocia las opiniones de
Alejandro. Cfr. Moraux 1973, pp. 451-457, y McDiarmid 1953, pp. 115-120.

%6 Alejandro ap. Simplicio, in Cael. 652, 9 ss.

>7 Asi Moraux 1967a, p. 160, n. 2, comparando a Alejandro ap. Simplicio, in Phys.
310, 25-311, 37 con [Aristételes], De mundo 398 b 16 ss.

%8 Cfr. Sharples 1987, p. 1179, y nn. 18-21, con las referencias de alli; también
ahora Nutton 1987, pp. 45-51; Todd 1995, pp. 122-124, Fazzo 2002b.

* Cfr. Sharples 1987, 1178, y nn. 11-13, con las referencias de alli. Simplicio,
in Phys. 671, 4, informa que Alejandro comenta que un argumento bajo discusién
puede ser también usado en contra de los estoicos; cfr. también la n. 98, infra.

60 Alejandro, in Metaph. 79, 3-98, 24; cfr. Leszl y Harlfinger (1975).

61 Nota 139, infra.

62 Alejandro, in Metaph. 58, 31-59, 8, sobre Metaph. A. 6 988 a 10-11. Dérrie
1944, pp. 34 s., 38 s., y Dillon 1977, pp. 116 y 128, n. 1. Se ha pensado general-
mente que Eudoro cambid el texto para apoyar su propia version del platonismo,
haciendo derivar la materia desde el Uno; pero Moraux (1969) argumenta en con-
tra de esto.

8 Cfr. Platén, Timeo, 53 C ss. Alejandro es citado por Simplicio, in Phys. 26, 13,
sobre la referencia en Aristételes, Phys. 1. 2 184 b 19, a aquellos que postularon
tres principios, como si identificaran los primeros principios de Platén con materia,
causa eficiente y paradigma. Simplicio critica a Alejandro por no tomar en cuenta
la causa final de Platén, y él mismo en este contexto degrada la materia a una causa
auxiliar (26, 5 ss.).

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



14 R.W. SHARPLES

referencia explicita a Platdn y a sus seguidores por su nombre, o incluso
al Timeo, en el texto de la Quaestio. El titulo describe el texto como
“contra los platonicos que dicen que son las figuras y las formas de los
cuerpos los que se componen de tridangulos, no los cuerpos mismos”. La
interpretacién propuesta por el autor de la Quaestio, que implica que
el receptaculo desempeiia el papel de materia en el Timeo, es como la
de Aristételes.®* Serfa dificil interpretar que las referencias a la tercera
persona del plural en el texto de la Quaestio se remiten Unicamente
a intérpretes no platonicos del Timeo. Pero la discusiéon puede tener
mucho que ver tanto con las dudas peripatéticas a propésito de como
interpretar a Platén, como con la exégesis de los platénicos.

La Quaestio 2. 21 se ocupa, como mostré Merlan,® de defender una
teoria aristotélica de la providencia contra criticas platénicas, y en par-
ticular, contra las del platénico medio Atico, las cuales sostienen que
lo divino se interesa mucho por el mundo sublunar, y atacan a los pe-
ripatéticos por negar la divina providencia o por hacerla enteramente
accidental. Sin embargo, al ir en contra de la nocién de que lo divino se
interesa mucho por el mundo sublunar, Alejandro aprovecha la ocasién
para criticar también a los estoicos.®® En 66, 23 puede haber una alu-
sion irdnica al artesano del Timeo de Platon, por carecer supuestamente
de interés por el mundo mismo. Esta observacién es injusta, porque,
como lo demuestra el fr. 2 Vitelli, discutido mas adelante, Alejandro era
perfectamente consciente de que el artesano del Timeo delega mucho
de su preocupacién por el mundo a dioses inferiores. Es posible, sin
embargo, que Atico no haya hecho hincapié en este asunto de la mane-
ra en que lo hicieron otros platénicos contempordneos.®’ Las opiniones
de Alejandro o de sus predecesores sobre el intelecto parecen también
implicar una reaccién frente a Atico;%® y Alejandro, al atacar la opinién
de Platén de que el universo es perecedero en su propia naturaleza,
pero preservado por la voluntad divina,® defendia una posicién aristo-

64 Aristételes, Phys. 4. 2 209 b 11 ss.; ¢fr. Cornford 1937, pp. 181y 187.

6 Merlan 1969, en las pp. 90-91. Es verdad que el tema podria surgir dentro
de un contexto puramente peripatético, y que la influencia de los cielos sobre lo
sublunar puede ser puramente accidental esta ya sugerido por Teofrasto, Metafisica,
5b 19-26.

% Cfr: Quaestio 2. 21 70, 2-6, contra quienes dicen que la sola virtud es buena,
con Alejandro, Fat. 199. 14 ss. Sobre la autenticidad de Quaestio 2. 21, véanse ahora
Fazzo y Zonta 1998, pp. 257-259; Sharples 2000; y mas adelante, la seccién 6.

67 Sobre el tratamiento de Atico de la divina providencia, cfr. Dillon 1977, p. 252.

% Asi Donini 1974, pp. 49-50, comparando Atico fr. 7, 75 des Places; véase
también Rashed 1997a, pp. 189-191.

6 Alejandro ap. Simplicio, in Cael. 358, 27 ss., y Alejandro, Quaest. 1. 18; cfr. Bal-

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 15

télica que Atico habia atacado.”® Alejandro recurre para fundamentar
su propia postura al principio de que lo imposible es imposible incluso
para los dioses, y cita a Platon, Theeteto 176 A, en apoyo de esto. Otras
obras platdnicas referidas por Alejandro —a menudo, también en este
caso, en discusiones de referencias de Aristdteles a Platén— incluyen el
Sofista, Timeo, Leyes, X, y la Epistola I.7!

En el fr. 2, Vitelli, un texto breve, preservado como parte de una
misceldnea de extractos de Alejandro en un manuscrito florentino,”?
Alejandro replica a un fildsofo estoico que criticé a Aristdteles por no
estar de acuerdo con Platén sobre la inmortalidad del alma y sobre la
providencia divina. Exactamente las mismas criticas habian sido formu-
ladas por Atico. Contra el estoico, Alejandro argumenta que Aristoteles
al menos hizo del alma algo incorpdreo, como Platén, aunque no in-
mortal, mientras que para los estoicos el alma no es ni lo uno ni lo

tes 1976, pp. 76-81; Sharples 1983b, en pp. 99-102 y nn. Cfr. también Alejandro,
in Metaph. 212, 15, con Dooley y Madigan 1992, p. 154, n. 285; Sobre los principios
§ 139, en Genequand 2001, con id. 166.

70 Atico, fr. 4, 8-17 des Places. Sobre el tema, c¢fr. Sorabji 1983, p. 304, n. 47, y las
referencias de alli. Alejandro esta de acuerdo con Atico en que Platén en el Timeo
sostuvo que el cosmos ordenado tuvo un comienzo real en el tiempo; y ataca a
Tauro sobre el tema; cfr. Alejandro ap. Simplicio, in Cael. 297, 9 ss., y ap. Filopono,
contra Proclum (Rabe) 213-216 (del comentario de Alejandro al De caelo, ibid.
212. 14); Praechter 1934, p. 68; Baltes 1976, pp. 71-76; Dillon 1977, pp. 242-244
y 253-254, y Rescigno 2004, pp. 692-718.

7! Hay numerosas referencias a Platén en el comentario a la Metafisica de Alejan-
dro (cfr. el index en Hayduck 1891); es notorio in Metaph. 59, 28 ss., que cita Timeo
28 C y la Epistola II, 312 E. Platén también es citado por Alejandro ap. Simplicio
in Phys. 355, 13 (que cita Leyes 10); 420, 13; 420, 18; 454, 19 (Sobre el bien, de
Platén); 700, 19; 705, 5; 894, 12; 1351, 27; por Alejandro ap. Simplicio, in Cael.
276, 14 (que se refiere a Timeo 31 AB, un pasaje ya discutido por Teofrasto, ap.
Proclo, in Timaeum (Diehl) 1. 456. 16-18); y por Alejandro ap. Filépono, in Phys.
81, 25 (sobre el Sofista como evidencia para Parménides; cfr. Alejandro ap. Simpli-
cio, in Phys. 135, 16; 136, 10). Sobre el conocimiento de Alejandro sobre Platén
véase también Donini 1994, p. 5084. Gannagé (2005, especialmente las pp. 45-49,
77-81) ha visto influencia platénica en la teoria de la materia y de los elementos
de Alejandro.

72 Sefialado por Vitelli (1895); una elaboracién de esta exposicién se encuentra
en su 1894, p. 515. El fragmento estaba entonces publicado en Vitelli 1902 (las
citas estan de acuerdo con este articulo), y estd traducido como un apéndice en
Sharples 1992. La miscelanea incluye otro texto, desconocido de otro modo, sobre
el argumento sérites y un nimero de extractos del de Anima de Alejandro con un
pasaje cada uno del De mixtione y de las Quaestiones. Sobre el valor del MS para el
De mixtione, cfr. Montanari 1971.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



16 R.W. SHARPLES

otro,”3 y también que la opinién de Platén sobre la providencia divina
es mas aceptable que el panteismo estoico, porque aquélla no implica
al dios supremo en los asuntos mundanos (un rasgo de doctrina estoica
que ¢él objeta también en otra parte).”* En apoyo de la tltima tesis,
Alejandro alude, sin nombrar las obras en cuestion, al Timeo 42 E y al
Politico 272 E.

El nombre del oponente estoico de Alejandro no se menciona en el
texto del fragmento mismo. Hay, sin embargo, una nota preliminar en
el manuscrito, que comienza asi:

Por el mismo Alejandro, del argumento en contra de Heraclides; una con-
sideracion de lo dicho por Aristoteles acerca del quinto elemento. En ésta
(Alejandro) argumenta contra cierto filésofo estoico. . .

A primera vista, la forma natural de interpretar esto es que, en el curso
de un argumento en contra de alguien llamado Her4clides,”> acerca
del tépico del quinto elemento celeste, Alejandro hizo una digresién
con el propoésito de responder a los ataques de un estoico anénimo. El
argumento contra Herdclides tendria que haber sido o un tratado inde-
pendiente del de Alejandro, del cual ningtin otro rastro ha sobrevivido,
0 si no, un excurso en uno de sus comentarios —probablemente en el de
Sobre el “De caelo”—. Tal excurso tendria que haber sido de una escala
considerable para que alli hubiera espacio para una digresién adicional
en respuesta al estoico. Y esto hace que sea ain mas extrafio que ningtin
rastro de él haya sobrevivido en el comentario al De caelo de Simplicio,
el cual cita al de Alejandro ampliamente’® (el fragmento equivale a

73 “(Platén) también dice que el alma es una sustancia incorpérea y que es impe-
recedera; y uno de estos puntos es también aducido por Aristételes” (93, 13-15; el
subrayado es mio).

74 Alejandro, de Prov. 19, 3 ss.; 25, 1 ss.; 31, 16; 53, 1 ss.; 63, 7 ss. en Ruland
1976 (nueva edicién, que incluye niimeros de pagina y linea de Ruland, en Fazzo y
Zonta 1998; véase también Thillet 2003); Quaest. 2. 21 68, 9 ss.; Mant. 113, 12 ss.;
Mixt. 226, 24 ss. Cfr. [Aristoteles], de Mundo 6 397 b 20 ss., 398 a 5 ss; Todd 1976b,
pp. 226-227.

75 Se podria suponer que la referencia es a Heraclides de Ponto. Sin embargo,
las opiniones de Heraclides sobre el quinto elemento no son claras (cfr. Gottschalk
1980, pp. 106-107); v, significativamente, él no es citado sobre este tdpico en el
comentario al De caelo de Simplicio, que se apoya ampliamente en el comentario
de Alejandro ahora perdido.

76 Puede resultar instructivo comparar el tratamiento de las dos digresiones de
Alejandro al comentar An. Pr. 1. 15 34 a 10-12, en 177, 19-182, 8 (sobre el enun-
ciado de Crisipo en contra de Diodoro Crono —y Aristoteles— de que lo imposible

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 17

cerca de una pagina de texto griego impreso, y parece referirse en su
inicio a la exposicién precedente de los argumentos del estoico).

La alternativa es suponer que el “Herdaclides” en cuestion es de he-
cho el estoico mencionado en la segunda oracién de la introducciéon y
en el texto mismo. En efecto, es natural que un estoico pueda atacar
la teoria aristotélica del quinto elemento.”” Esta posibilidad es la mds
interesante, porque en el texto mismo Alejandro dice que su adversario
es el “jefe” (proistatai) de la escuela estoica (p. 93, 3).”® El término pue-
de, en efecto, significar solamente “defensor”, y se usa de esta manera
posteriormente en este texto (p. 93, 6). Sin embargo, Alejandro usa la
misma palabra proistamai, al hablar de su propio nombramiento como
maestro ptblico de la filosoffa peripatética.”® Por lo tanto, es concebi-
ble que en Heraclides tengamos el nombre de un contemporaneo que
ocupaba el puesto equivalente entre los estoicos.

Se puede, ademas, identificar al estoico en cuestion. Aurelio Hera-
clides Eupyrides se menciona como un maestro estoico, en una, y po-
siblemente en dos, de las inscripciones atenienses del siglo segundo.®°
Lynch lo ubica en el reino de Hadriano (117-138),8! pero esto puede

puede seguirse de lo posible) y 34 a 12-16, en 183, 34-184, 18 (sobre las definicio-
nes filoniana y diodorea de lo posible; ¢fr. 1a n. 98, infra). El contenido de la ultima
digresién es resumido muy brevemente por Filépono, in An. Pr. 169, 17-23; no
aparece en los comentarios a Primeros analiticos de [Amonio] o [Temistio], aunque
distinciones similares son realizadas en el comentario de Simplicio a las Categorias
(195, 31 ss.; cfr. Sharples 1982c¢, pp. 93-94). El tépico de la primera digresion es
al menos mencionado en todos los comentarios posteriores, aunque mucho mas
brevemente que en Alejandro (¢fr. [Amonio], in An. Pr. 50,13-21; [Temistio], in
An. Pr. 26, 31-29, 28; Filépono, in An. Pr. 165, 27-167, 30).

77 Atico también escribid sobre esto; fr. 5 des Places. Es cierto que aun cuando
Heraclides se identificara con el estoico, estariamos delante, o bien, de un tratado
independiente del que ningtn otro registro ha sobrevivido, o bien, de un largo
excurso dentro de un comentario que tampoco ha dejado ningiin otro rastro; sin
embargo, en el tltimo caso, no habria un problema de una digresion dentro de un
€XCurso.

78 La estratagema retdrica en “es sorprendente que alguien que afirma ser un
filésofo no se avergiience (sc. de argumentar de esta manera)” nos recuerda alguna
de las criticas de Alejandro contra aquellos cuyas opiniones ataca en el de Fato; cfr.
especialmente 171, 22 ss.

79 Fat. 164, 14.

801G 11? 3801, y quizé también IG II> 3989. Follet (1976, p. 88) sefiala que el
estatus aparentemente peregrino de Sfmaco, quien hizo la dedicatoria, en IG 112
3801, coloca esa inscripcion antes de que se concediera la ciudadania universal
en 212. Agradezco al doctor A.J.S. Spawforth el darme a conocer la discusién de
Follet.

81 Lynch (1976), 190. Agradezco al Dr. Spawforth por sefialar esto.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



18 R.W. SHARPLES

ser demasiado temprano.8? Quien dedica la primera inscripcién fue un
cierto Simaco de Flia, que la dedicé a Heraclides por ser su maestro
y que pudo haber sido el padre de dos jovenes que eran efebos entre
182 y 191.83 Esto sugiere que Simaco nacié alrededor de 135, y que
puede haber sido discipulo de Heraclides aproximadamente de 155 a
160;8% Her4clides mismo podria entonces haber nacido aproximada-
mente en 115. Esto lo haria aproximadamente de la misma edad que
los maestros de Alejandro.®> Si Alejandro nacié hacia el 145-150 no
parece inconcebible que €l pudiera haber escrito nuestro texto hacia el
180-185, mientras Heraclides era todavia el principal maestro estoico.
Su tono dificilmente seria deferente para un hombre joven que se dirige
a otra persona 30 o mds afios mas grande que él. Pero no esta claro que
Alejandro sintiera obligacién alguna de mostrar deferencia hacia un
miembro de una escuela rival.

Quaestio 1. 13 es una critica de la afirmacion de que la explicacion de
Epicuro del color es similar a la de otras escuelas (sectas, haireseis). La
persona que afirmé esto se menciona en el texto sélo como “alguno”,
tis, pero el titulo dado por el editor —quien presumiblemente dispo-
nia de informacién independiente—®® lo identifica como “Censorino el
Académico”, el cual aparentemente no era el autor del De die natali,
quien vivié en la primera mitad del siglo III d.C., sino un filésofo por
lo demds desconocido.®” Von Arnim sugiere que debe ubicarse en la

82 Ueberweg-Praechter (1926, p. 665) fecha a nuestro Heraclides mdas exacta-
mente hacia la mitad del siglo segundo d.C. Un terminus ante quem puede darse
quiza por otro estoico, Julius Zosimianus, cuya inscripcidon funeraria se preserva en
IG I1? 11551 y a quien Ueberweg-Praechter y Lynch (loc. cit.) coinciden en poner
después de Heraclides; él parece haber muerto al fin del siglo segundo de nuestra
era. Otros dos filésofos llamados Heraclides pueden excluirse: Herdclides (40) en
RE es un estoico del siglo segundo a.C., pero Alejandro se refiere a su adversario en
tiempo presente; Heraclides (41) es un pirronista del primer siglo a.C.

8 La sugerencia fue hecha por los editores de IG II? ad loc. (IG II* 2111/2). Follet
(1976, p. 81) fecha la incripcién més precisamente hacia 185/186.

84 Seria natural, como el doctor Spawforth sefiala, suponer que Simaco erigi6
la dedicatoria a su maestro cuando dejé de ser su alumno, o poco después. Sin
embargo, podria haberlo hecho afios después de que dejé de ser su alumno, con
el fin de indicar el otorgamiento de la ciudadania o (quiza méas plausiblemente)
el que Heraclides se convirtiera en diadochos, si no lo era todavia cuando ensefié a
Simaco. Los puestos de maestro oficial en Atenas de cada una de las cuatro escuelas
fueron creadas por Marco Aurelio en 176 (Dio Cassius, 72. 31).

8 Cfr. la nota 4, supra.

86 Véase la n. 15, supra, y la discusién de Bruns citada alli que llama la atencién
sobre el presente titulo.

87 No. 8 en Pauly-Wissowa, RE 3. 2 (1899) col. 1910.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 19

segunda mitad del siglo II, es decir, en la época de Alejandro o en la
generacién anterior.8® Si “Académico” (como opuesto a “Platénico”) in-
dica un adepto a la Academia escéptica, como ocurre regularmente en
tiempos de Alejandro, el caracter tardio de esta fecha de Censorino es
sorprendente.®’

Las discusiones de Alejandro sobre el placer, un tépico mayor de
los Problemas éticos, tienen que ver con problemas planteados por la
doctrina aristotélica mas que con una polémica especificamente anti-
epicurea.”® Sin embargo, Alejandro critica la opinién epictirea de que
el universo es infinito.”’ En su comentario a la Fisica, o quizd en un
tratado independiente ahora perdido, argument6 contra las opiniones
de un epictureo Zenobio sobre la cuestion, emparentada con ésta, de si
un cuerpo infinito puede estar en un lugar.”?

Otros escritores mencionados por Alejandro incluyen a Arato, cuyas
opiniones sobre cuél polo celeste es mds alto criticé;”® a Euclides, cuyo
primer teorema, segun Alejandro, es incompatible con la teoria aris-
totélica de un universo finito;’* a Hiparco, contra el cual defendi6 la
explicacién aristotélica de la aceleracién de los cuerpos que caen;” y a
Gémino, cuyo epitome de la Meteorologia de Posidonio citd para ilustrar
la diferencia entre la explicacién fisica y la hipétesis astronémica.”®

8 En RE, loc. cit. Pero esto es simplemente conjetura basada en el presente texto.

8 Las tltimas figuras mayores a quienes el término “académico” parece ser apli-
cado son Plutarco y Favorino; cfr. Tarrant 1985, pp. 97 y 129-135, también id.,
1983, pp. 182-183; y Glucker 1978, pp. 213-215, 281.

% Cfr. Madigan 1987.

1 Quaest. 3. 12. Este texto defiende la opinién peripatética de que el universo es
finito con nada exterior a él, en contra de la opinién epictirea de que el universo es
infinito, y contra la afirmacién estoica de que hay vacio fuera del sistema c6smico
finito; cfr. Todd 1984.

92 Simplicio, in Phys. 249, 37; 489, 20 ss. Cfr. Todd 1976b, p. 17 n. 80. Este es
Zenobio no. 3 en RE, vol. 10 A col. 12; no se sugiere alli ninguna fecha para él.
Otras referencias de Alejandro al epicureismo son citadas por Simplicio, in Phys.
372, 11; 467, 1; 679, 12; 679, 32, y por Filépono, in GC 12, 6.

%3 Simplicio, in Cael. 391, 12.

94 Simplicio, in Phys. 511, 30.

% Simplicio, in Cael. 265, 29; cfr. 266, 29. Cfr. Sambursky 1962, p. 78.

% Simplicio, in Phys. 291, 21. Cfr. Gottschalk 1980, pp. 63-69.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



20 R.W. SHARPLES

111

Los comentarios de Alejandro no estan ordenados formalmente, como
los neoplaténicos alejandrinos lo estarian, de acuerdo con una discu-
sion general de cada seccidon (thedria), seguida por comentarios so-
bre detalles del texto (lexeis). Su método era seguir el texto de Aris-
tételes, parrafo por pdrrafo, y a menudo oracién por oracién.’’” Hay
de hecho ocasiones en que un asunto particular provoca una extensa
discusién, incluso un excurso autocontenido.”® Ademads, algunas veces
Alejandro se remite a una discusién mas completa que se encuentra en
otro tratado.”®

Los comentarios neoplaténicos tardios tienen introducciones que
describen las obras de Aristételes en el contexto de un plan de estu-
dios formal.'® El comentario de Alejandro a los Primeros analiticos
comienza con una discusién sobre si la légica es una parte de la filo-
soffa o una herramienta (organon),'°! y el comentario sobre los Me-

97 Alejandro frecuentemente contintia un resumen general mediante una discu-
sion mas completa (cfr: e.g. in Top. 181. 21 ss.) o mediante comentarios detallados
sobre palabras particulares dentro de una seccion (e.g. in Metaph. 289, 29, 33). Pero
esto no es un principio general de organizaciéon como lo es en comentarios poste-
riores. Tampoco hay alli una division en lecciones diarias; proteraia, en el contexto
de una cita de Alejandro ap. [Filépono], in DA 470, 18, es término de [Filépono]
no de Alejandro. Sobre las caracteristicas de la escritura de Alejandro y su lugar en
diferentes modos de exégesis y sobre su actividad intelectual en el periodo imperial
temprano, véanse Donini 1994, especialmente pp. 5036, 5041-5056, 5080-5082;
Fazzo 2002c, pp. 9-37, y sobre los métodos de Alejandro de comentar textos aris-
totélicos, Abbamonte 1995, y 2004; Donini 1995; Bonnelli 2001, pp. 29-30; Fazzo
2002a, pp. 156, 162-169, y, con una util clasificacién de las diferentes reacciones
ante las inconsistencias en Aristdteles, Accattino y Donini 1996, p. xxxii.

% E.g. in An. Pr. 177, 19-182, 8, sobre la afirmacién de Crisipo de que lo im-
posible puede seguirse de lo posible; ibid. 183, 34-184, 18, sobre las definiciones
filonianas, diodoreas y aristotélicas de posibilidad. El ejemplo, en el ultimo pasaje,
de lo que es posible, segtin Filon, aunque esté impedido (todavia es posible que la
paja dividida en atomos, o en el fondo del mar, arda), parece refundir dos ejemplos
que son distintos en Quaest. 1. 18 31, 9 ss. (la paja dividida en dtomos no puede
arder, y un guijarro en el fondo del mar no puede verse). Empero, no se sigue que
la discusion en el comentario sea posterior a la Quaestio, y que derive de la que
aparece en ella, porque podria haber una fuente comun. Cfr. Sharples 1983b, p. 99
yn. S.

% Notas 19 y 21, supra.

10 E ¢ Simplicio in Cat. 3, 18. Cfr. Westerink 1976, p. 28; Blumenthal 1987.

101 Alejandro, in An. pr. 1, 1-6, 12. Cfr. también la discusién del asunto de las
Categorias por Alejandro ap. Simplicio, in Cat. 10, 8-20 (n. 54, supra); Moraux
1984, p. 609.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 21

teorologica discute la naturaleza del tema y el lugar del tratado den-
tro de una clasificacién general de las obras de fisica de Aristételes.1%?
Por otra parte, el comentario a la Metafisica se adentra inmediatamen-
te en una discusién de las primeras lineas del texto aristotélico, sin
ninguna consideracidn preliminar sobre la naturaleza de la metafisica
como tema, la estructura del tratado aristotélico o la autenticidad de
los libros que lo componen —aunque es cierto que estos tépicos son
discutidos posteriormente—.!%3 Alejandro discutié la clasificacién de
los escritos de Aristételes'®* y la autenticidad del De interpretatione. %
Asimismo influyd en el establecimiento del titulo de Andrénico para la
obra que lleg6 a ser conocida como las Categorias, contra el titulo rival
ta pro ton topén apoyado por Adrasto y Hermino.'% Sin embargo, la
impresién general es que los intereses de Alejandro en esta area son
puramente eruditos mas que un asunto de pedagogia formal.
Alejandro frecuentemente da explicaciones alternativas del mismo
asunto sin indicar su preferencia; Moraux ha ofrecido una lista de pa-
sajes en Simplicio que demuestran lo anterior en el comentario de Ale-
jandro, ahora perdido, al De caelo.'®” También hay ejemplos de ello en
los comentarios que han sobrevivido.!%® Esto dificilmente podria suge-

192 Alejandro, in Meteor. 1, 1-4, 11.

19813 relacién entre libros A, o minor y B se discute en in Metaph. 136, 13—
138, 23 y 196, 19-26, y esto de suyo implica cierta discusion del tema de todo el
tratado (138, 6 ss.); de manera semejante, la discusiéon de B como en un sentido
el inicio de la investigacion, siendo A preliminar, lleva a la discusion del tema del
todo (170, 5-171, 22). Puede notarse, empero, que la discusion en el comentario
a B esta vinculada a la seccién que abre ese libro como su lema, mientras que
en el comentario a « minor hay una seccion inicial separada del resto. Alejandro
esta consciente tanto de aquellos que rechazan A porque B parece ser el libro
inicial (172. 21-22), como, en consecuencia, de aquellos a quienes les parecieron
problemadticas las referencias de la primera persona del plural al platonismo; cfr.
196, 20, y Jaeger 1934, p. 175y n. 2.

104 Simplicio, in Cat. 4, 13; Moraux 1973, p. 75. (Sin embargo, sobre esto cfr.
Taran 1981, pp. 739-740, quien argumenta que lo que se dice aqui sobre Alejandro
estd de cierta forma distorsionado por las preocupaciones y la terminologia de
Simplicio.)

195 Alejandro, in An. Pr. 160,32 (contra Andrénico); cfr. Boecio, in Int. (ed. sec.)
11, 13-15. Moraux 1973, p. 117 y n. 2.

196 Erede 1987, pp. 18-20. Cfr. Alejandro ap. Boecio, in Int. (ed. sec.) 10, 14, sobre
si el de Interpretatione se ocupa de filosofia o de retdrica.

197 Moraux 1967a, p- 169, n. 1.

198 Cfr. (e.g.) in An Pr. 156, 11-157, 10; 161, 3-26 (cfr. Sharples 1982c, en pp. 97—
99); in Metaph. 141. 21 ss.; 159, 9; 162, 6, 10; 164, 24; 165, 4; 165, 21; 169, 11;
220, 24 ss.; 337, 29.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



22 R.W. SHARPLES

rir que los comentarios formaban parte de un programa de ensefianza,
al menos no en un nivel introductorio. Hay en los comentarios observa-
ciones ocasionales a propdsito del proceso de ensefianza mismo, pero
éstas estan inspiradas por observaciones similares en el texto aristoté-
lico mismo y no dan ninguna indicacion clara de la opinién propia de
Alejandro.'%?

Son las obras menores de Alejandro las que dejan entrever, por su
forma, cierta actividad en su escuela.!'® Ademds de (i) “problemas”
en sentido estricto con sus soluciones, incluyen (ii) exposiciones (exé-
géseis) de textos aristotélicos particularmente problematicos, (iii) ex-
posiciones breves de doctrina aristotélica sobre un tdpico particular, y
(iv) parafrasis directas y a veces tediosas de pasajes de los escritos de
Aristételes. Tanto (iii) como (iv) parecen igualmente describirse como
epidromai o “sumarios”. También hay (v) conjuntos, y casi podria de-
cirse “secuencias apretadas”, de argumentos a favor de una postura
aristotélica particular.'’! Parece probable que (iii), (iv) y (v), en espe-
cial, reflejen actividad docente, pues es dificil ver, en ciertos casos, con
qué otro propésito podrian haber sido escritos. Algunos de estos textos
pueden ser exposiciones propias de Alejandro de tépicos particulares,
mientras otros pueden estar mds en la naturaleza de ejercicios realiza-
dos por sus alumnos.!!?

Sin duda, como podria esperarse, existen relaciones doctrinales, tan-
to generales como particulares, entre los textos cortos y los comenta-
rios. La analogia de Aristételes en su De anima de un punto que une

199 En in Metaph. 167, 5 ss., sobre alpha elatton 3 994 b 32, se observa que la
gente reacciona de forma distinta a la ensefianza que recibe dependiendo de lo que
ya conoce, y en ibid. 168, 7 ss., en 995 a 10, hay una advertencia contra el peligro
de dar una impresion de ser demasiado sutil.

11075 siguiente explicacién sumaria (que no es exhaustiva) de los varios tipos de
textos que se encuentran entre las obras menores puede complementarse con las
discusiones en Bruns 1892, pp. v—xiv; Moraux 1942, pp. 19-28; Sharples 1987,
pp- 1194-1195,y 1998, pp. 383-388.

"1 Como Bruns (1892, pp. xii-xiii) sefiala, éstas son caracteristicas de Mantissa
mas que de Quaestiones; también aparecen en los Problemas éticos (Quaestio 2. 28,
sin embargo, se acerca al tipo).

12 cfr. Bruns 1892, p. ix. En el mundo antiguo, un “ejercicio” seria casi con se-
guridad un texto para exponerse oralmente frente al maestro. En principio, podria
escribirse antes o transcribirse después; pero algunos de los pasajes no parecen
suficientemente interesantes en si mismos para justificar que se registre que fueron
elaborados para el uso general después de la discusién de la cual podian haber
formado parte (puede haber excepciones a esto, ¢fr. la n. 174, infra). Alejandro
podria, por otra parte, haber preservado sus propios materiales didacticos para un
uso futuro, incluso cuando fueran un tanto pedestres.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 23

dos lineas, para ilustrar el modo en que el “sentido comun” percibe
los objetos de diferentes sentidos especiales, fue usada por Alejandro
en su comentario al De sensu, y reelaborada para convertirse, en las
Quaestiones y en de Anima,''® en la analogia del centro de un circu-
lo que une los radios. La Quaestio 3. 11 puede estar relacionada con
una posible referencia a Alejandro en el comentario de Amonio al De
interpretatione.!'* Asimismo, hay vinculos entre la Quaestio 3. 12 y las
referencias de Simplicio al comentario al De caelo de Alejandro.!'® La
idea de naturaleza como fuerza de los dioses en Alejandro, in Metaph.
104, 8, debe de compararse con la discusion en la Quaestio 2. 3 de qué
es la fuerza divina (theia dunamis) en vista de que proviene desde los
cielos hasta el mundo sublunar.!'® Simplicio, en su comentario a la Fisi-
ca,''” dice que Alejandro afirma que la materia en si misma (en cuanto
opuesta a la materia de algo particular, es decir, a un caso particular
de un cierto tipo de cosa) se caracteriza no por la privacion (sterésis)
de cualidad, porque privacion es en si misma una cualidad, sino por
la negacion (apophasis) de ella. El mismo argumento se presenta en la
Quaestio 2. 7 53, 9-19.118

13 Aristételes, DA 3. 2. 427 a 9 ss.; Alejandro, in Sens. 164, 13 ss.; Quaest. 3. 9 96,
10 ss.; de Anima 63, 8 ss. Refiriéndose al de Anima de Aristételes, el comentario de
Sensu de Alejandro esta recogiendo la propia referencia cruzada de Aristoteles en
Sens. 7 449 a 9-10; Quaest. 3. 9 es un comentario a 427 a 2-14. Cfr. Henry 1960,
pp. 436-438.

114 Todd (1976a) relaciona Quaest. 3. 11 con Amonio, in Int. 39, 17-32, argumen-
tando que esto viene de Alejandro, ya que hace explicitamente el silogismo en 39,
13-17, al cual es una réplica.

115 Simplicio, in Cael. 284, 25-285, 5; 285, 21-5; 286, 25-7, sefialado por Bruns
1893, 4 y 10, y Todd 1984, pp. 185-193.

116 Cfr. Sharples 1987, p. 1188; Fazzo y Zonta 1998, pp. 41, 63-68; Genequand
2001, p. 18. Agradezco a William Dooley por sefialarme este pasaje de in Metaph.
Tal fuerza desempefia un papel central en la doctrina de Alejandro de la providen-
cia, y uno podria estar tentado a pensar que la Quaestio, al discutir exactamente lo
que se debe a la fuerza, es un desarrollo del comentario. Moraux ha argumentado
que esta Quaestio es temprana (cfr. la n. 45), pero Donini (1996, pp. 23-24) y Fazzo
y Zonta (1998, p. 205 n. 27) argumentan que es posterior al Sobre la providencia.

17 Simplicio, in Phys. 211, 20 ss. (n. 53, supra).

118 para otros vinculos entre los comentarios y las obras menores, ¢fr. también
las nn. 41, 53, 69 y 132. Un contraste entre la privacién, que no es per se, pero
que es per accidens, y materia que es per se, pero que no es per accidens, se usa de
manera similar al comentar Aristdteles, Fisica 1. 8 tanto por Alejandro, Quaestio
1. 24. 38, 16-19, como por Filépono, in Phys. 173, 21-6. Sin embargo, Filépono
no cita a Alejandro en este contexto, y no esta nada claro si existe alguna relacion
con su comentario perdido a la Fisica o si la semejanza es simplemente resultado

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



24 R.W. SHARPLES

Algunas veces la relacién entre diferentes obras es mds problemadtica.
La Quaestio 2. 17 argumenta que, si bien el fuego tal como lo experi-
mentamos —una efervescencia (zesis) de fuego—, es mas caliente que
el fuego elemental, identificado como hupekkauma, no por ello se sigue
que el fuego elemental se vuelva menos caliente al afiadirsele su opues-
to, la frialdad. En los Meteorologica,''® Aristételes considera la eferves-
cencia y el exceso de calor como fuego real, por contraste con lo que
ocupa la regidn que esta por encima del aire pero debajo de los cielos,
a los cuales “estamos acostumbrados a llamar fuego”. Alejandro, en su
comentario a los Meteorologica, sigue esta doctrina, pero parece sugerir
que el hupekkauma, aunque de hecho no es fuego, es, no obstante, un
elemento (mientras que la efervescencia de calor probablemente no lo
sea).'?° La Quaestio, al negar que el hupekkauma contiene una mezcla
de frialdad, estd salvaguardando su estatus como elemento.

Aristoteles, en de Caelo 2. 7 289 a 20, afirma que el calor y la luz de
los cuerpos celestes estan causados por el efecto que provocan a través
de la friccién del aire subyacente. Esto es raro, porque lo que esta justo
abajo de la esfera celeste deberia ser fuego y no aire. Simplicio infor-
ma que Alejandro interpretd este “aire” como el hupekkauma, aunque
—afiade— Alejandro, al proponer esta interpretacion, también hizo la
observacién de que Aristételes en otro lugar llamo a este hupekkauma
fuego elemental.'?! Esto se corresponde con la Quaestio, pero pareceria
que no con la Meteorologia misma de Aristdteles o con el comentario
de Alejandro a ella. Sin embargo, quizd la intencién de Alejandro es
simplemente sugerir que Aristoteles si identificé en otra parte lo que
yace directamente debajo de los cielos como fuego de cierto tipo mas

de una coincidencia. Cfr. también Simplicio, in Phys. 240, 19. En in Phys. 238.
8, Simplicio informa que Alejandro presenta interpretaciones alternativas de la
solucion de Aristoteles al problema del llegar a ser, dependiendo en un caso del
contraste entre no ser per se y accidental, y en otro, del contraste entre llegar a ser
per se y accidental. Simplicio mismo argumenta contra el ultimo. Véase la n. 107,
supra.

119 Aristételes, Meteor: 1. 3. 340 b 23.

120 Alejandro, in Meteor: 14, 25 ss., citando también a Aristételes, GC 2. 3 330 b 25.
Alejandro se refiere aqui al hupekkauma como to pur tén stoikheién kaloumenon,
“de los elementos, el llamado fuego” —implicando que es un elemento, aunque
estrictamente es erréneo llamarlo fuego—.

121 simplicio, in Cael. 439, 14. La respuesta propia de Simplicio es que el movi-
miento circular de los cielos calienta el aire, asi como el hupekkauma encima de
él (439, 27-32). Una explicacion podria quiza buscarse en la idea de que hay una
mixtura de fuego y aire incluso en la esfera celestial (c¢fr. Meteor: 1. 3340 b 8, y
Guthrie 1939, pp. 176-179, sobre Cael. 2. 7).

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 25

que como aire, sin importar que se tratara de fuego en sentido estricto
o no. Alejandro es consistente consigo mismo al interpretar el hupek-
kauma como un elemento, aunque el fuego en sentido estricto tuviera
que identificarse con €l o no. Asimismo es probable que, para Alejandro,
sea la misma sustancia la que ocupa esta regién en la Meteorologia y en
el De caelo; lo inico que cambia es la terminologia de Aristételes.

En la Quaestio 2. 23 se argumenta que la atraccién del iman por
el acero no debe compararse con la manera en que la matriz atrae al
semen y las venas al alimento, a saber, recurriendo al aire o a la hu-
medad, ni con la manera en que el sol parece atraer agua cambiandola
en vapor que naturalmente se eleva, sino, mas bien, con la manera
en que un objeto de deseo atrae a un ser vivo, puesto que el iman
posee alguna caracteristica que le falta al acero.'?? Simplicio, sin em-
bargo, informa que Alejandro, en su comentario a la Fisica,'?* afirma
primero que el iman atrae cosas mediante una fuerza incorpérea —lo
cual Simplicio rechaza como contrario a la intencién de Aristételes de
mostrar que no hay nada que intervenga entre lo que mueve y lo que
es movido— y luego dice que, o bien existe después de todo algin
efluente corpéreo, o mas bien que, dado que la explicacidon del magne-
tismo es oscura, Aristoteles puede no estarse refiriendo al magnetismo
en absoluto, sino a casos como el de las flamas que son atraidas por
madera ardiente y que de esa manera no se elevan hacia su lugar natu-
ral'?* (éste, mds que el imdn, es de hecho el ejemplo que da Aristételes
mismo).1%°

Algunos de los textos cortos pueden de hecho ser extractos de los co-
mentarios.'?® Sin embargo, si el editor que puso los titulos a las Quaes-

12F] imdn es descrito como semejante al acero pero sin humedad (74, 26-8),
¢de modo que quiza es sequedad lo que el acero desea? Extrafiamente, la Quaestio
también habla del ser vivo que atrae el alimento que desea, mas que del alimento
que atrae a la criatura viviente (74, 20-21); pero esta claro que el iman posee
aquello de lo cual el acero carece, mas que viceversa (74, 26).

123 Que la cita sea del comentario de Alejandro a la Fisica no se establece explici-
tamente, aunque esto es prima facie probable, sobre todo por el hecho de que los
comentarios de Simplicio se dirigen hacia la elucidaciéon de una frase en el texto de
Alejandro (Simplicio, in Phys. 1055, 15).

124 simplicio, in Phys. 1055, 24-1056, 6, sobre 7. 2 244 a 14.

125 Aristételes, Phys. 7. 2 244 a 12-13.

126 cfr. Sharples 1982b, pp. 67-68. Quaestio 1. 1 de hecho corresponde a una
seccion del comentario sobre la Metafisica atribuido a Alejandro; pero este comen-
tario, al menos en su forma presente, no es de Alejandro mismo (n. 24, supra). O
bien existe una fuente comtn —que pudiera ser el comentario genuino—, o bien
el compilador del comentario que tenemos incorpord el pasaje proveniente de la

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



26 R.W. SHARPLES

tiones merece ser creido, la Quaestio 2. 22 difiere de la explicacién que
se halla en el comentario perdido de Alejandro al De generatione et co-
rruptione.'?’ Las Quaestiones 3. 10 y 3. 14, resimenes de las secciones
de Meteorologica de Aristoteles, pueden compararse con lo que queda
del comentario de Alejandro a ese texto, del cual disponemos.'?® Al-
gunos de los textos cortos se relacionan con los problemas discutidos
en los tratados de Alejandro, mas que directamente con los textos de
Aristételes,'?? pero esta divisién no es rigurosa.

El interés y la calidad del argumento de estos textos varian conside-
rablemente. Algunos de ellos son tan sencillos y retdricos que es dificil
creer que pudieron ser escritos con otro propdsito distinto del pedago-
gico.!3% Otros muestran considerable vivacidad y perspicacia filoséfica.

Quaestio. Un asunto emparentado con éste es el de la relacion entre los comentarios
y los tratados mayores: Accattino y Donini (1996) han argumentado que De Anima
de Alejandro esta basado en su comentario, excluyendo las discusiones detalladas
de pasajes individuales, y Genequand (2001) 4 y 159 argumenta que Sobre los
principios §§ 89-91 provienen del comentario a la Fisica, pero pueden tratarse de
inserciones en Sobre los principios hechas por Alejandro o por otro. Véase también
Genequand 2001, pp. 156-157 (sobre § 69).

127 Sobre estos titulos generalmente cfr. n. 15, supra, y sobre la relacién Quaestio
1. 11 y el comentario de Anima, véase la n. 142, infra.

1283 10 es muy sumario en la forma; sus dos paginas corresponden a las 66-89
del comentario a Meteorologica, y si bien describe las explicaciones de la salinidad
del mar que aparece en la Meteorologia misma y en el comentario (y en P Hibeh
16 = Democritus 68 A 99 a Diels-Kranz), omite los nombres de los proponentes de
las varias teorias como figuran en el comentario, aunque no por Aristoteles mismo.
Quaestio 3. 14 es un sumario de Aristételes, Meteorologia 4, que acaba al final
del capitulo 7. El comentario mismo de Alejandro dedica 34 paginas a 4. 1-7 y
s6lo 16 al resto del libro. La Quaestio tiene al final un comentario que dice que
algunas cosas estan perdidas “como escribié antes”; esto puede ser una adicién
posterior que simplemente se refiere al titulo que estd al principio de la Quaestio,
que la describe como “incompleta”. La Quaestio y el comentario son suficientemente
cercanos para que el primero se enmiende a partir del ultimo (¢fr. Quaestio 3. 14.
109, 18 con Bruns ad loc.). Cfr. Coutant 1936, p. 89, n. 33.

129 Quaestio 3. 3 es un sumario retdrico y repetitivo de Aristételes, De anima 2. 5,
del cual es dificil creer que pueda haber sido escrito por Alejandro mismo; extrafa-
mente, gozd de una gran popularidad subsecuente, y han sobrevivido versiones en
arabe y (del arabe) en latin.

130 ¢, Sharples 1987, p. 1181 y n. 32, con referencias. La forma de muchos de los
escritos de Alejandro —comentarios sobre obras de otro autor, y discusiones breves
de problemas individuales— sugiere que se hizo un acercamiento sistematico a los
problemas; pero también existe el problema de que Alejandro caracteristicamente
adelanta soluciones alternativas sin indicar una preferencia entre ellas (cfr. las
nn. 107-108).

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 27

Para nuestro presente propdsito hay dos cuestiones interconectadas que
son de interés particular. La primera es si existen discrepancias en doc-
trina tan grandes que pueda mostrarse que los textos no pueden en
absoluto reflejar el punto de vista de un solo autor; la segunda es si
cualquiera de estos textos puede ser mostrado para reflejar un contexto
de discusion viva dentro de la escuela de Alejandro. Serd conveniente
considerar primero la segunda cuestion.

I\Y

Hay ciertamente discrepancias tan grandes dentro de textos particu-
lares y entre textos diferentes que los estudiosos han sido reacios a
aceptar que todas las opiniones propuestas sean propias de Alejandro.
El problema es, parcialmente, conocer en qué medida Alejandro fue un
pensador sistemdtico, aunque hay un problema adicional cuando mas
de un texto estd implicado; a saber, que estamos mal informados a pro-
pésito de la cronologia relativa de las obras atribuidas a é1,'*! y que sus
opiniones pudieron haber cambiado con el tiempo.

La Quaestio 1. 11 se ocupa de explicar la afirmacién de Aristételes
en De anima 1. 1 402 b 7 de que “el ser vivo universal o es nada,
o es posterior”. El texto se transmitié en dos versiones: la segunda y
mas extensa da dos soluciones completas, mientras la mas breve da
solamente la segunda solucién y hace referencia, en relacion con la
primera, al comentario del autor sobre el De anima de Aristételes. La
primera solucién (22, 23-23, 21) se basa en la tesis de que no hay
género anterior a las cosas que forman una secuencia ordenada, como
sucede con las facultades del alma que diferentes creaturas poseen;!32
la segunda (23, 21-24, 22 = 21, 19-22, 20) argumenta que lo universal

131 para un resumen de lo que se conoce, cfr. Sharples 1987, p. 1181 y las nn. 35—
40 con las referencias de alli. Mansfeld 1988, p. 203, argumenta que De Anima
de Alejandro es posterior al De fato, De providentia y De mixtione; Accatino y Do-
nini (1996, p. vii) que es posterior al comentario perdido a DA y al comentario
sobreviviente a Sens. Accattino (1988, p. 82, n. 14) argumenta que In Metaph. 348.
22-24 se refiere al comentario a la Fisica y, por tanto, es posterior. Abbamonte
(1995, pp. 249-250 y n. 3) argumenta que el comentario a Tdpicos es posterior al
comentario a Primeros analiticos. Véanse también las nn. 16 y 116, supra.

132 para este argumento, cfr. también Alejandro, de Anima 16, 18-17, 8; 40, 4-10;
in Metaph. 152, 6 ss.; 208, 31 ss. Moraux 1942, p. 51-52; Sharples 1979, p. 37 y
n. 142. Pero como Moraux (1942, pp. 57-58) sefiala, Alejandro argumenta que all{
puede haber una jerarquia dentro del género, y da el ejemplo de diferentes tipos
de creatura, en in Metaph. 210,6-8, contra los platdnicos que niegan la existencia
de una idea genérica de nimero.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



28 R.W. SHARPLES

es posterior a lo que cae bajo él, en el sentido de que, si sdlo existe un
individuo de una clase, la naturaleza de la clase existe de hecho, pero
no existe como universal, esto es, en mas de un individuo,'®® mientras
que, por otro lado, lo universal (para un peripatético) no existira si
no hay individuos de él en absoluto. Moraux, en 1942, sugirié que la
primera solucién era genuinamente la de Alejandro, como se expresd
en su comentario, y que la segunda era un intento de un alumno de
mejorarla; aunque insistié en los méritos de la segunda solucién como
una interpretacion del pensamiento de Aristételes concerniente a los
universales en generall?"‘ (esto no necesariamente entra en conflicto,
pienso, con la opinién de Tweedale de que la primera solucion es mas
convincente como interpretacién de los pensamientos de Aristéoteles en
este contexto particular).!®> La segunda solucién puede tener paralelos
en otras partes de los escritos atribuidos a Alejandro.!3°

Existe, ademds, una dificultad dentro de la segunda solucién mis-
ma. A.C. Lloyd, al mirarla como una exposicién de la posicién general
de Alejandro, rechazé la parte final (pp. 24, 16 ss. Bruns), la cual, en
efecto, afirma que el universal, si bien es posterior a la naturaleza que
resulta ser universal, es, sin embargo, anterior a cada individuo par-
ticular (sc. en los casos donde hay una pluralidad de particulares).'3”
Esto parecia conceder a la naturaleza universal una prioridad inacepta-

13323, 25-24, 1 = 21, 23-30. La formulacién se hace aqui en términos de que
“animal” —una naturaleza genérica— existiria aun cuando solamente hubiera un
animal individual Unico, pero ciertamente también se aplicaria a especies con sola-
mente un miembro individual Unico, y al género con solamente una especie tinica
(véase mas adelante). Si hubiera solamente un tipo de animal tinico, pero muchos
ejemplos de ese tipo, la naturaleza “animal” presumiblemente poseeria la propie-
dad accidental de ser un universal con varios ejemplos, pero no la de ser un gé-
nero comun para varias especies. Con la discusién siguiente cfr. Sharples 1987,
pp. 1199-1202, y las referencias de alli.

134 Moraux 1942, pp. 50-62. Hay una rareza en que Temistio en su comenta-
rio al De anima (4.7-9) da la segunda solucién pero no la primera, que provoca
cuestionamientos acerca de la relacion entre la Quaestio, el comentario perdido de
Alejandro a De anima y el comentario de Temistio, y posiblemente acerca de la
fecha y de la autenticidad de la Quaestio; véase Sharples 1992, p. 50, n. 126.

135 Tweedale 1984, p. 284.

3¢ Quaest. 1.3 8, 12 ss.

137 De hecho, la cuestién se ha establecido en términos de la relacién entre gé-
nero y especies, pero pareceria también aplicarse al de la relacién entre especie
(o género) e individuo; cfr. las nn. 133 y 139. Hay algo raro, en efecto, en que la
tltima oracién de la Quaestio parece contradecir lo que precede, porque hace a lo
universal anterior a todos los particulares; véanse Pines 1961, pp. 82-83; Tweedale
1984, p. 296; Sharples 2005a, pp. 51-54.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 29

ble sobre la particular.!®® Sin embargo, existen otros textos atribuidos
a Alejandro donde se afirman cosas parecidas a propoésito del género
y de la especie.!®* De hecho no parece nada paraddjico sostener que
(i) la naturaleza especifica del hombre todavia existiria, aunque s6lo
estuviera ejemplificada en un solo ser individual y por lo tanto no fuera
un universal (y, analogamente, que la naturaleza genérica del animal
todavia existiria, aunque no como un género, aun cuando en realidad
solamente existiera una especie de animal), y no obstante, que (ii) la
naturaleza del hombre como una especie es anterior a los individuos
como Sdécrates y Calias con sus accidentes individuales, nariz chata y
lo demas. La tesis (ii) puede en si misma ser una posicién inaceptable y
no aristotélica (aunque personalmente no lo creo asi), pero ése es otro
asunto. Después de todo, no es imposible que Alejandro adoptara esta
postura como una interpretacién de Aristételes, ademds de que parece
estar en consonancia, no sélo con otros textos atribuidos a Alejandro,
sino también con su tratamiento de la providencia, donde ésta, la pre-
servacién de la especie, es el asunto primario.'*°

Desafortunadamente, empero, también hay otros textos atribuidos a
Alejandro que ponen énfasis en la creacion de universales por la mente,
los cuales distinguen la naturaleza especifica o genérica de los acciden-
tes individuales.'*! Parece dificil reconciliar estos textos con la idea de
una naturaleza especifica o genérica que puede o no estar ejemplifica-
da en varios individuos o especies, pero que es, en todo caso, anterior,
en algun sentido, a los miembros individuales de una pluralidad y sus
accidentes. La cuestidén realmente es si podemos creer que las propias
ideas de Alejandro pueden haber variado tanto como para permitir que
ambos enfoques sean suyos, o si puntos de vista rivales estaban siendo
promovidos por diferentes miembros de su escuela.!*?

138 1loyd 1980, p. 51.

139 Alejandro, de Providentia 89, 5; Ruland 1976 (cfr. Thillet 1960, p. 321); Refu-
tacion de la asercion de Jendcrates de que la especie es anterior al género de Alejandro
(cfr. Pines 1961; Rashed 1997b, pp. 233-237; 2004, pp. 20, 52-55). Reclamos en
autores como Simplicio (in Cat. 82, 22-8; 85, 5-9) y Déxipo (in Cat. 45, 12-31) de
que Alejandro hace a los universales posteriores a los particulares no discrepa con
esto, porque ellos simplemente reflejan el hecho de que no da a la forma universal
la prioridad que satisfaria a un platénico, esto es, considerar que el universal existe
incluso si no tiene en absoluto ejemplos individuales. Cfr. Donini 1982, p. 222.

140 Quaest. 1.3 8, 22-4; 1. 25 41, 8 ss.; 2. 19 63, 15 ss.; de Providentia 33, 1 ss.;
59, 6 ss.; 87, 5 ss. Sharples 1987, p. 1216 y n. 170.

141 Alejandro, de Anima 90, 6-7; Quaest. 2. 28 78, 18-20. Véase Sharples 2005a.

1421 3 introduccién de la primera solucién por una referencia a lo que seguramente
debe ser el comentario a De anima de Alejandro, ahora perdido, como la propia del

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



30 R.W. SHARPLES

Quaestio 2. 9 argumenta que la definicién aristotélica de alma como
entelequia de un cuerpo de cierto tipo,'** no implica hacer al alma
relativa a algo. Porque si bien el alma es “del” cuerpo, ya es algo en si
misma (lo cual parece contradecir la definicién de alma de Alejandro
como el producto de la mezcla de los elementos corpdreos),** tal como
una cabeza es antes que nada una cosa y (solamente) en segundo lugar
la cabeza de otra cosa. Esto reproduce la opinidn propia de Aristételes
en las Categorias.'*> La Quaestio, sin embargo, argumenta a continua-
cién que alma y cabeza indican una naturaleza propia y una sustancia
que resulta (sumbebeken) pertenecer a otra cosa; sin embargo, quizd no
deberia de hacerse hincapié en la fuerza del sumbebeken.

\Y%

Dado que conocemos tan poco a proposito de la manera en que las com-
pilaciones de textos cortos atribuidos a Alejandro fueron reunidas,4®
existe la posibilidad de que un texto cuya atribucién a Alejandro mismo
es cuestionable con bases doctrinales pueda ser la obra de un estudioso
posterior que nunca lo haya conocido y que conocié sus opiniones sélo
a través de sus obras escritas. Un indicio méas seguro del origen de un
texto en una discusiéon de una escuela puede darse por frases como
“se dijo”, “la cuestion se hizo”, “la dificultad se propuso”, y terminacio-
nes con la primera persona del plural en tiempo pasado. Tales frases
pueden, en efecto, ser simplemente referencias cruzadas dentro de los
comentarios mismos; la primera persona del plural puede solamente

autor (eirétai moi, 21, 18 = 22, 26) sugiere una de tres cosas: (a) todo el texto
con ambas soluciones es de Alejandro mismo; (b) sdlo la parte con la primera
solucién fue compuesta por €l (pero, {por qué, si el asunto fue ya discutido en el
comentario?) y la segunda soluciéon fue afiadida posteriormente por alguien mas;
(c) todo el texto es de un solo autor que no es Alejandro, sino que, citando el
comentario como suyo, desea hacerse pasar él mismo por tal (asi Moraux 1942,
pp- 53, 61). Un caso en que una autoria multiple, o al menos una adicién del
autor original pero en una fecha posterior, parece probable, es la dltima seccién de
Quaestio 1. 4: cfr. Sharples 1982d, pp. 37-38; Mignucci 1981, pp. 198-204; 1998,
pp. 77-78 = 2000, pp. 282-283; Kretzmann 1998, pp. 27-28.

143 Aristoteles, DA 2. 1 412 a 27-8.

144 Alejandro, de Anima 24, 21-3.

145 Aristételes, en Categorias 7 8 a 27 ss., argumenta que “cabeza” y “mano”, como
sustancias secundarias, son relativas en el sentido de que a lo que pertenecen es
parte de su definicién, pero no en el sentido de que su ser mismo consista en estar
referido a algo mas. Véase Sharples 1992, p. 106, n. 345. Cfr. Atenodoro y Cornuto,
citados por Simplicio, In Cat. 187. 24; Moraux 1973, pp. 15-160 y nn. 57-58.

146 Cfr., sin embargo, la nn. 14-16, supra.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 31

expresar un “nosotros” editorial. Aun cuando hay referencias a deba-
tes, puede tratarse de debates realizados en una tradicién anterior mas
que en la propia escuela de Alejandro.

En in An Pr. 191, 19 ss., Alejandro discute la prueba por reductio en
1. 15 34 a 34 ss. Observa primero que cierta gente dijo ciertas cosas
(elegeto oun tina hupo tinén, 191, 24) para efecto de que la conclu-
sion de la reductio sea falsa pero no imposible, y de esa manera no
genera una contradiccion. A esto Alejandro responde (legomen, 192, 4)
recurriendo a la observacion de Aristoteles, en 34 b 7 ss., de que las
premisas asertéricas necesitan ser entendidas sin restriccién temporal.
Una objeciéon mas (“a esto se dijo a su vez”, pros touto elegeto palin,
193, 13) vuelve sobre la premisa menor de la reductio, argumentando
que es erroneo crear una contradiccion suponiendo que lo que sélo fue
establecido como posible sea de hecho el caso. En efecto, “puede” sélo
se dice de aquello que de hecho no es el caso.'*” Alejandro responde
a esta objecion (luoito, 193, 20) mediante la observacién de que hay
una diferencia entre (i) suponer, cuando algo de hecho no se realiza,
que se realiza, y (ii) suponer que algo se realiza cuando no lo hace, en
el sentido de suponer la contradiccién de que eso simultdneamente se
realiza y no.'*® Parece dificil no considerar esta observacién como el
registro de una discusién real.

En in An Pr. 218, 7 ss., Alejandro discute el argumento, en 1. 17 36 b
26, de que dos premisas contingentes negativas en la segunda figura no
arrojan ninguna conclusién, porque, con premisas negativas, negativo
y positivo son convertibles, y dos premisas positivas no arrojan ningu-
na conclusién en la segunda figura.'*® Alejandro observa que alguien
podria preguntar (epizétésai d’an tis) por qué un argumento similar no
se aplica, con efecto contrario, a premisas positivas contingentes que
aparentemente si arrojan una conclusién en otros modos. La primera
respuesta, introducida por las palabras “se decia antes que nada” (elege-
to préton men, 218, 13), es que tal conversidn es natural solamente en
el caso de las premisas que no arrojarian una conclusion sin ella (lo cual
parece ser, mas bien, una peticion de principio). Alejandro continda en-
tonces con el argumento (eti de, 218, 20) de que la premisa contingente
es de hecho positiva, mas que negativa, en caracter. De nuevo, parece
natural interpretar “se decia antes que nada” como un registro de una

147 Sobre esto cfr. Sharples 1982c, p. 97 y nn. 91-92.

148 Cfr. Aristételes, SE 4 166 a 24; Cael. 1. 12. 281 b 8 ss.; Metaph. © 4 1047 b 13.

149 Asi, Alejandro. El propio argumento de Aristételes no es que (e.g.) contingente
aEb y contingente aAb son convertibles, sino que contingente aEb y contingente bEa
no lo son; ¢fr. 36 b 35, y Alejandro en 220, 3 ss.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



32 R.W. SHARPLES

discusion real. Sin embargo, el tépico de los silogismos modales mixtos
fue uno sobre los cuales Alejandro estuvo en desacuerdo con dos de sus
maestros, Sosigenes y Hermino.'*° De este modo, en ambos pasajes la
discusion referida podria ser una en la cual Alejandro participé como
alumno y no una que tuvo lugar en su propia escuela.'®!

En in Top. 133, 24, sobre 2. 1 109 a 27 ss., Alejandro dice que habia
una investigacion (ezététhé) respecto a cédmo un problema podria ser
falso. Su respuesta es que lo que es falso es la afirmacién que alguien
hace y que el dialéctico trata de refutar.!> No existe ninguna “inves-
tigacion” sobre este asunto en el propio texto de Aristételes; y parece
natural tomar “habia una investigaciéon” como una referencia a alguna
discusiéon en que Alejandro estaba presente, mas que a la tradicién del
comentario.!%3

150 Notas 20 y 25, supra.

151 En Quaest. 2. 3 48, 18-22 (cfr. la n. 45, supra) la afirmacién de que la de-
rivacion de la razon humana esta establecida a partir de la providencia divina es
seguida por el sefialamiento de que por esta razon “se decia” (elegeto) que el hom-
bre deriva a partir de la providencia divina todo lo que tiene a través de la razon.
No estd claro si “se decfa” se refiere al contexto de una discusion particular, de la
cual esta Quaestio es la inica parte registrada, o a una tradicién mas general.

152 Bastante apropiadamente, la solucién de Alejandro a este problema general a
proposito de problemas se introduce ella misma por una frase usada para introducir
soluciones a problemas particulares, “puede no ser el caso de que” (mépot’ oun, 133,
26; cfr. Alejandro, in Top. 250, 26; Quaest. 1. 26 42, 25; 2. 3 48, 22; 3. 2 81, 29;
Mant. 119, 31; 177, 5). Lo que seria en este caso, de acuerdo con su solucién, no
seria la cuestion de “cdmo puede un problema ser falso”, sino el enunciado “un
problema no puede ser falso”.

153 Un caso bastante similar ocurre en Quaest. 3. 2. Tras citar a Aristételes, DA 2.
5417 b 5, ésta continta: “habiendo Aristdteles dicho esto, hubo una investigacién
general del comentario (exégésis) sobre si la transicion al acto es un cambio” (la
investigacion era “general” (katholou) porque se relacionaba con transiciones a
acto en general, y no sélo con la actualizaciéon del conocimiento en la actividad de
la thedria). La expresion “del comentario”, extrafia en espafiol, podria en principio
referirse a un comentario particular, o, quiz4 més naturalmente, a la tradicién de
comentario al pasaje, que se extiende a varias generaciones. Sin embargo, “del
(hupo) comentario” es solamente una enmienda de Bruns, pues los MSS tienen “a
partir (apo) del comentario”. Con esta lectura parece mas natural interpretar que el
tiempo pasado se refiere a la consulta de un comentario en una ocasién particular,
que podria o no estar en el contexto de una discusion que en realidad tenia lugar
en la escuela. Pero el punto a discusion es precisamente de la especie a propdsito
de la cual, al leer De anima de Aristdteles, alguien iria y miraria comentarios a otras
obras aristotélicas, si no tiene ya de hecho a la mano un comentario al De anima
que discutiera él mismo el tema en términos generales. En este caso, el singular “a

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 33

Otras Quaestiones que comienzan con la afirmacién “habia una inves-
tigacion” (ezététhé)'>* incluyen 1. 9, sobre la cuestién de cémo, si los
opuestos son las cosas mas alejadas entre si en el mismo género, lo que
es el opuesto de la buena condicion fisica no es enfermedad, sino mala
condicion fisica, dado que esta dltima es una intensificacién de la mera
salud,'> y 1. 17, que considera bajo cuél tipo de cosa buena deberia
ser clasificado el placer.!>® Asimismo, en ninguno de estos pasajes hay
alguna indicacién obvia de que la investigacion en cuestion pertenezca
a una tradicién anterior propia de los comentarios mas que a una discu-
sion llevada a cabo en el interior de la escuela. Del mismo modo, nada
indica que el desarrollo del problema o su soluciéon sea por si mismo
el registro de una discusién real; ya que “habia una investigaciéon”, es
simplemente el punto a partir del cual se desarrollan el enunciado del
problema y su solucién.

En Quaestio 1. 16, la cita de Aristételes, Fisica 1. 5 188 a 26-30, es
seguida, en el principal MS, V, y en la edicidon de Bruns, por “planteé el

partir del comentario” parece raro, a menos que exegesis fuera a tener el sentido de
“la tradicién de comentario a todas las obras de Aristdteles en general”.

154 Tales referencias no implican siempre, de hecho, discusién. Cuando en P Eth.
25 el autor establece que “investigamos qué es la felicidad” (ezétésamen ti pote estin
hé eudaimonia), el verbo en primera persona del plural se toma mas naturalmente
interpretando que incluye tanto al escritor como a sus lectores —o al que habla
y a su audiencia— como estudiantes de la Etica nicomdquea en general, aunque el
texto en realidad nunca formé parte de una secuencia ordenada de exposiciones del
conjunto de esa obra (n. 19, supra; agradezco a Richard Sorabji por una sugerencia
que dio lugar a esta linea de pensamiento). Lo que sigue parece ciertamente mas
un resumen docente basado en textos aristotélicos que cualquier cosa que tuviera
su origen en un debate filoséfico.

155 E] intento de reconciliar un principio general aristotélico y un ejemplo dificil es
caracteristico de las Quaestiones. La cuestién, en efecto, puede surgir en la discusién
de un texto aristotélico tal como Top. 8. 2 153 b 17 ss.; el comentario de Alejandro
a este pasaje (in Top. 507, 10 ss.) no contiene nada que se relacione estrechamente
con el punto de la Quaestio, aunque la versiéon que sobrevive de esta seccion del
comentario a los Tépicos de Alejandro puede ser un resumen.

15613 conclusién alcanzada es que, asi como los placeres son buenos solamente
si acompafian actividades que merecen ser elegidas (cfr. P Eth. 2 120, 11 ss.; 16
137, 2 ss.; 19 139, 23 ss.; Aristoteles, EN 10. 5. 1175 a 21 ss.), asi también el
tipo de bien bajo el que caen sera aquel bajo el cual también cae la actividad a la
que se refieren. La clasificacién de bienes a partir de la cual la Quaestio comienza
es familiar a la tradicién peripatética; cfr. Ario Didimo ap. Estobeo, Ecl. 2. 7. 19
(p. 134, 20-11 Wachsmuth); [Aristdteles], MM 1. 2 1183 b 19; Aspasio, in EN 32,
10; Moraux 1973, p. 370; Sharples 1983c, pp. 143 y 151. De hecho, la clasificacién
aparece en el comentario a los Tépicos de Alejandro (Alejandro, in Top. 242,4 =
Aristételes fr. 113 Rose), aunque sin ninguna referencia al placer.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



34 R.W. SHARPLES

problema de lo que este enunciado significaba” (MSS inferiores y edi-
ciones mas tempranas tenian la pasiva, “el problema fue planteado”).
No parece facil interpretar “planteé el problema” como una referencia
a alguna otra parte de la propia discusién de Aristételes en la Fisica.'>”
Podria ser una referencia a quien habla en una discusiéon o a algin
comentarista anterior, pero en cualquier caso es extrafia la ausencia de
alguna indicacién explicita con respecto a quién se refiere.

En otras partes también hay referencias problematicas a personas
no identificadas que podrian reflejar un contexto de discusién en que
la identidad de la persona mencionada fuera clara.'>® Problema ético
4 comienza estableciendo un argumento cuya conclusién se considera
paraddjica: “no existe opuesto a lo que es un instrumento, pero hay
algo opuesto a riqueza, de modo que riqueza no es un instrumento”,
y entonces contintia: “si él supone que generalmente ningun instru-
mento tiene un opuesto...”, donde “él” debe ser el que propone la
objecién.'®® Sin embargo, cuando en Problema ético 14 un enunciado
extenso del problema de cdmo puede haber un estado intermedio entre
placer y dolor con base en la exposicién de Aristételes'® es seguido

157 Aristételes contintia (188 a 30-1): “es también necesario considerar, en refe-
rencia al argumento, como ocurre esto”, esto es (Ross [1936] 488-489), tanto por
argumento como por recurso a una autoridad. Pero la discusién en la Quaestio es
un intento de interpretar dificultades en la posicién de Aristdteles, no un estableci-
miento de su argumento. “Planted el problema” en 28. 8 parece tener que tomarse
como “alguien podria plantear el problema” en 28. 17; y mientras autos en 28. 11
se refiere a Aristoteles, aparentemente estd discrepando de las afirmaciones de Aris-
tételes, de que los opuestos vienen el uno del otro (Phys. 1. 5 188 b 21-26 siendo
asi interpretado en 28, 10-16) y de que aquellos principios que son opuestos pero
que no pueden provenir el uno del otro (188 a 27-28) son los que han causado
alguna dificultad en la mente de otra persona. La dificultad se sefiala sin referencia
a Alejandro por nombre o cita explicita de 188 b 21-26, en Simplicio (in Phys. 182.
19-21); su solucién (182. 21-26) es similar a 28. 25-29. 2 de la Quaestio. Cfr.
también Filopono, in Phys. 111, 19 ss.

138 Cfr. también Mant. 110. 4-6 y 112, 6, y las nn. 42-44, supra.

139122, 34. Bruns (1892, p. xiv) usé el hecho de que el objetor estd referido
simplemente de paso para, de esta manera, argumentar que este texto era un frag-
mento incompleto de algtin conjunto mas amplio. Pero no esta claro que esto sea
una inferencia segura. De manera similar argumenta que P Eth 3 es un fragmento,
porque los estoicos estdn alli mencionados simplemente como “ellos”; pero no esta
claro hasta qué punto “fragmento” es un concepto relevante en el caso de estos
textos breves cuyo contexto original no esta claro. Ciertamente P Eth. 3 y 4 no son
fragmentos en el mismo sentido que Quaest. 2. 21 (n. 166, infra) o Quaest. 3.14
(n. 128, supra).

160 Alejandro cita a Aristételes, EN 7. 12 1153 a 14y 10. 4 1174 b 14.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 35

por el enunciado enfético “no obstante, ellos piensan que hay alguna
condicién intermedia entre placer y dolor”, el “ellos” es probablemente
una referencia a aristotélicos y en general a otras personas que pien-
san correctamente. En efecto, Alejandro tiende a identificar doctrina
aristotélica y sentido comtin,'®! en la medida en que el problema es
reconciliar la teoria aristotélica con la opinién aceptada, mas que un
intento de encontrar una inconsistencia viciosa en alguna posicién par-
ticular del oponente.

VI

Quaestio 2. 21, a la cual ya nos referimos al mencionar las relaciones de
Alejandro con el platonismo, tiene la forma de un didlogo narrado. Su
inicio merece citarse in extenso, por ser lo mas cercano que tenemos a
lo que pretende ser una exposiciéon de un debate entre Alejandro y sus
asociados:

Recientemente estaba yo'¢? discutiendo la providencia con mis compafie-

ros, e intenté mostrar tanto que existe cierta preocupacién y prevision de
parte de los seres divinos con respecto a los mortales, de acuerdo con
Aristdteles, como cudl es. Estaba yo dispuesto a decir en qué modo ocurre,
cuando uno de los que estaban presentes dijo que valia la pena apren-
der primero qué respuesta se daria a aquellos que preguntan si acaso, de
acuerdo con nosotros, uno debe decir que las divinidades son providentes
respecto de las cosas de aqui, en una manera primaria, o sélo accidental-
mente. .. 163

El narrador responde desafiando el presupuesto de que la providen-
cia primaria y “providencia” puramente accidental son las tnicas dos
posibilidades, pues argumenta que hay varios modos en que la provi-
dencia o prevision puede no ser ni primaria ni accidental, sin indicar
cudl de ellas realmente se aplica a la providencia aristotélica como €l la
entiende.'®* El interlocutor, entonces, le pide dar una exposicién de la
posicion aristotélica y decir cudl de las soluciones sugeridas de hecho
se aplica (70, 6-11).1%° El narrador protesta que esto va mas all4 de su
empresa original (70, 11-17), pero finalmente acepta (70, 24-71, 2);

161 Cfr. Sharples 1983a, p. 18.

162 E] griego tiene el plural “nosotros”, presumiblemente el “nosotros” editorial.
163 Quaest. 2. 21 65, 18-23.

16466, 3-70, 6.

165 5obre esto cfr. Sharples 1982a, pp. 204-208; 2000.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



36 R.W. SHARPLES

y en este punto el texto se interrumpe. De hecho, el narrador intentd
dar una exposicion de la posicidn aristotélica incluso antes de que “uno
de los presentes” interviniera. El objetivo del intercambio (70, 6-17)
es presumiblemente enfatizar que la solucion sera en términos de los
modos de escapar de este dilema que se encuentran en la discusidn,
y también hacer hincapié en la diferencia entre encontrar un nimero
de soluciones dialécticas a las objeciones de un oponente y dar una
exposicion positiva de la propia posicién.

La estrategia del didlogo, en tanto puede discernirse en su estado
incompleto, fue similar al del tratado de Providentia que sobrevive en
arabe, y la Quaestio puede ser un intento inacabado de desarrollarlo en
forma de di4logo.'®® El di4logo es una construccién literaria mas que
el registro de una discusién real. La seccién introductoria puede estar
basada puramente en modelos literarios.

En Problema ético 7, el enunciado inicial del problema de cémo al-
glin placer puede ser bueno y otro placer, malo, en vista de que todo
dolor es malo, estd en tiempo pasado: “era necesario que, o bien, el
placer también fuera una cosa mala... o bien, que todo [placer] fuera
una cosa buena”, debido a la aparente paradoja que hay en que algin
placer se oponga al dolor, a la manera en que bueno se opone a malo,
mientras que otros placeres se opongan al dolor, a la manera en que
lo hace un mal a otro. El pasado “era necesario” puede leerse, y es
quizé leido m4s naturalmente, como el registro de una discusién.'®” Lo
que es mas llamativo, sin embargo, es que la segunda y mas extensa
de las soluciones ofrecidas'®® se introduzca no por el acostumbrado é

166 Sobre las semejanzas, cfr. Sharples 1982a, p. 199 y nn. 13-14. Sobre el interés
de Alejandro en las obras literarias de Aristételes publicadas, véase ahora Rashed
2000.

17 No todos los tiempos pasados tienen este significado. En P Eth. 16 137, 9, “el
opuesto de lo que es malo no era ni bueno ni malo” se interpreta probablemente
mejor, no como referencia a una discusién, todavia menos como una referencia a
otros textos (5 125, 2 ss.; 7 127, 3 ss.) en una compilacién que probablemente
no existié como tal en el tiempo en que se escribia, sino, mds bien, como una
afirmacion de una doctrina generalmente aceptada.

168 .2 primera solucién sugerida (127, 8-20) es que no todo dolor es de hecho
malo; el dolor que se relaciona con actividades vergonzosas es algo que merece ser
escogido (en el sentido, por supuesto, de que querriamos positivamente encontrar
dolorosas tales actividades, y no en el sentido de que las querriamos junto con el
dolor que se les afiade). Se hace entonces otra sugerencia, que ocupa el resto de
este texto, (127, 20 ss.): esencialmente se trata de que, incluso si todo dolor es
malo, se opone a algunos placeres como un mal a otro, a otros, como lo bueno a lo
malo. Esto es realmente sélo una nueva exposicion de lo que se encontr6 dificil al

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 37

(“o bien:...”), sino por “algo de este tipo también se dijo” (elegeto de
ti kai toiouton). “se dijo” parece aplicarse no sélo a la primera oraciéon
que lo sigue (127, 20-23), lo cual dificilmente podria mantenerse por si
mismo como una contribucién, sino a toda la opinién desarrollada en la
seccién siguiente.'®” Parece natural tomar esto como una discusién en
que el autor del Problema estaba presente. La sugerencia introducida de
esta manera es, después de todo, una de las dos principales soluciones
sugeridas al problema, y de hecho la que se expuso mds ampliamente;
en otras palabras, es parte de la razén por la cual este texto exista en
su forma presente.

Una expresion similar aparece en Mantissa 169-172. Este texto, in-
titulado por el editor “[De] las [ensefianzas] de Aristételes que tienen
que ver con lo que depende de nosotros”, es un intento de resolver
el problema de la accién humana libre en un universo ordenado, un
problema que el De fato mismo no trata realmente de manera satisfac-
toria.'”® Su autor toma el paso atrevido de vincular la eleccién humana
responsable con la presencia del no ser en el ambito sublunar, con lo
cual se corre el riesgo de introducir una imperfeccion en el universo
como un todo (podria argumentarse que es, sin embargo, el mas alto
aspecto de la naturaleza sublunar; aunque esto no sea, de hecho, algo
que nuestro texto afirme).!”!

Las palabras que abren esta discusién son “respecto de lo que de-
pende de nosotros, una opinién como la siguiente también se planted
(elegeto tis kai toiade doxa)”. El argumento de que ni lo que depende
de la naturaleza ni lo que depende de la educaciéon puede depender
de nosotros (169, 34-170, 2) luego se asocia con el problema del cual
se ocupa principalmente la discusion subsiguiente, el del aparente dile-
ma del determinismo o movimiento sin causa (170, 2-3: “y esto seria
todavia una dificultad mayor, si fuera el caso de que nada ocurre sin
una causa”). El texto, entonces, comenta “y esto también a todos les
parecié ser el caso” (kai auto hapasin edokei) antes de proceder a su
solucion. No es evidente de suyo que la expresion “esto también a to-
dos les pareci6 ser el caso” se refiera a una ocasion especifica o a las
opiniones de los filésofos en general, ni si “esto” es el hecho de que
habria una dificultad, o la opinién de que nada sucede sin una cau-

inicio del texto (127, 5-7), pero ahora en 127, 20 ss., una exposicion de como esto
puede ser asi, se ofrece mediante la distincién de diferentes tipos de placeres.

16913 siguiente oracién, 127, 23-24, comienza “porque” (gar).

170 Cfr. Sharples 1975, p. 42.

171 Sharples 1975, p. 52 y n. 170; cfr. id. 1976. Sobre esta seccién de Mantissa
véanse ahora Salles 1998, pp. 71-73; Lefebvre 2006.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



38 R.W. SHARPLES

sa.l”? Tampoco est4 claro si la expresién inicial “una opinién como la

siguiente también se planted” se aplica sélo a las indicaciones de los
problemas, o también a la solucién subsiguiente.!”® Si lo primero, la
referencia podria ser a una discusién particular —como parece sugerir-
lo “también se plante6”— o a una tradicién general. Después de todo,
las dificultades que se plantearon al principio podrian figurar bastante
naturalmente en cualquier discusion del problema de la voluntad libre
y el determinismo. Si, por otra parte, la expresién “una opinién como la
siguiente también se planted” se refiere también a la solucidn, la cues-
tién se presenta si el autor introduce la solucién de esta manera porque
él mismo no la acepta. De hecho, la interpretacion mds comun ha sido
que Alejandro mismo transmite, a causa de su interés, una opinién que
¢l mismo no comparte.'”#

Problemas éticos 8 y 28 presentan dos soluciones diferentes al mismo
problema, a saber, el de la relacién de la virtud con las diversas virtudes.
Una referencia cruzada de un Problema a otro aparentemente ha sido
insertada en el texto.!”> Hay la tentacién de ver estos dos textos quizd
como ponencias que se prepararon para el mismo seminario; aunque,
por otra parte, podria haber existido un lapso considerable entre una
y otra. Respuestas alternativas a problemas singulares aparecen tanto
en los Problemas que se atribuyen a Aristételes'’® como en otros textos
que se atribuyen a Alejandro.!””

172 s verdad que la mayoria de los pensadores griegos han sostenido que nada
ocurre sin una causa, excepto Epicuro; pero su desviaciéon atémica, extrafiamente,
no se menciona en los escritos atribuidos a Alejandro. De hecho, Bruns sugiere leer
tisin en lugar de hapasin; “y esto, también, parecié asi a algunos”.

173 Sin embargo, Geoffrey Lloyd me sugirié que podria ser mds natural referirse
a la sola exposicién de los problemas mediante elegeto tis toiade aporia, mas que
doxa.

174 Asf Bruns 1892, p. xiii; Merlan, 1969, p. 88. La practica tardoantigua y me-
dieval podria sugerir que las discusiones habrian sido registradas por un alumno
mas que por Alejandro mismo. Pero eso, en si mismo, no explicaria el contraste
entre sefialamientos ocasionales como “se enunci6 la opinién siguiente” y solucio-
nes que frente a ello parecen ser propuestas, aunque tentativamente, por el escritor
en propia persona. Lefebvre (2006, p. 104 y n. 1) sugiere la posibilidad de que la
discusion es de Alejandro pero esta incompleta.

175 p Eth. 8 128, 22, corchetes de Bruns como una adicién editorial.

76 Cfi: e.g. [Aristételes], Probl. 10. 18 y 10. 54, 10. 48 y 34. 1, 11. 20 y 11. 47,
38.1y38.11.

77E] tema de P Eth. 13, sobre diferenciacién entre placeres, es en gran parte
similar al de P Eth. 2, 17 y 19, pero el argumento en 13, de que escogemos entre
placeres y actividades en si mismas, mas que como medios para algun fin ulterior,
parece una contribucién distintiva.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 39

VII

La impresion que causan los escritos atribuidos a Alejandro es de una
animada discusion filoséfica. Esto se explica, en parte, por la presencia
de las opiniones de sus predecesores y de sus cuasi contemporaneos
de otras escuelas filoséficas. Pero es dificil creer que, al menos algu-
nos de los textos aqui considerados, no reflejen la actividad de la propia
escuela filoséfica de Alejandro. Esto hace que sea atin mas sorprendente
el que sea tan poco lo que sabemos de los discipulos de Alejandro, y que
¢l parezca constituir el final de una tradiciéon peripatética distintiva y
continua.

[Traduccion: José Molina; revision técnica de la trad.: Ricardo Salles.]

BIBLIOGRAFIA

Bibliografia Abbamonte, G., 2004, “Tipologie esegetiche nei commenti di Ales-
sandro di Afrodisia: la parafrasi”, en G. Abbamonte, EC. Bizzarro y L. Spina
(comps.), Lultima parola. Lanalisi dei testi: teorie e pratiche nell’antichita
greca e latina, Arte Tipografica, Napoles, pp. 19-34.

, 1995, “Metodi Esegetici nel commento in Aristotelis Topica di Alessan-
dro di Afrodisia”, Seconda Miscellanea Filologica, Universita degli Studi di
Salerno, Arte Tipografica, Napoles, pp. 249-266 (Quaderni del Dipartimen-
to di Scienze dell’ Antichita, 17).

Accattino, P, 2001, Alessandro di Afrodisia: De Intellectu, Théleme, Turin.

, 1988, “Alessandro di Afrodisia e la transmissione della forma nella ripro-

duzione animale”, Atti dell’ Accademia delle Scienze di Torino, 122, 79-94.

, 1985, Alessandro di Afrodisia e Aristotele di Mitilene’, Elenchos, vol. 6,
pp. 67-74.

Accattino, P y PL. Donini, 1996, Alessandro di Afrodisia: Lanima, Laterza, Roma
y Bari.

Baltes, M., 1976, Die Weltentstehung des platonischen Timaios nach den antiken
Interpreten, Brill, Leiden.

Blumenthal, H.J., 1987, “Alexander of Aphrodisias in the Later Greek Commen-
tators on Aristotle De anima”, en J. Wiesner (comp.), Aristoteles: Werk und
Wirkung, Paul Moraux gewidmet, vol. 2, De Gruyter, Berlin, pp. 90-106.

, 1979, “Themistius, the Last Peripatetic Commentator on Aristotle?”, en
Arktouros: Hellenic Studies presented to Bernard M.W. Knox, Berlin, pp. 391—
400. Reimpreso con revisiones en R. Sorabji (comp.), Aristotle Transformed,
Duckworth, Londres, 1990, pp. 113-123.

Bonnelli, M., 2001, Alessandro di Afrodisia e la metafisica come scienza dimo-
strativa, Bibliopolis, Napoles.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



40 R.W. SHARPLES

Bruns, I. (ed.), 1893, Interpretationes Variae, Kiel.

, 1892, Supplementum Aristotelicum 2: 2.2, Berlin.

, 1887, Supplementum Aristotelicum 2: 2.1, Berlin.

Chaniotis, A., 2004, “Epigraphic Evidence for the Philosopher Alexander of
Aphrodisias”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 47, pp. 79-81.

Cornford, EM., 1937, Plato’s Cosmology, Routledge and Kegan Paul, Londres.

Coutant, V.C., 1936, Alexander of Aphrodisias: Commentary on Book IV of Aris-
totle’s Meteorology, diss. Columbia.

Dillon, J.M., 1977, The Middle Platonists, Duckworth, Londres; segunda ediciéon
revisada: 1996.

Donini, PL., 1996, “Theia dunamis in Alessandro di Afrodisia”, en E Romano y
R. Loredano Cardullo (comps.), Dunamis nel neoplatonismo: atti del II collo-
quio internagionale del centro di ricerca sul neoplatonismo, La Nuova Italia,
Florencia, pp. 12-29 (Symbolon, 16).

, 1994, “Testi e commenti, manuali e insegnamento: la forma sistematica

e i metodi della filosofia in eta postellenistica”, Aufstieg und Niedergang der

rémischen Welt, 11.36.7, pp. 5027-5100.

, 1982, Le scuole, U'anima, U'impero: la filosofia antica da Antioco a Plotino,

Rosenberg and Sellier, Turin.

, 1974, Tre studi sull’ Aristotelismo nel II secolo d.C., Paravia, Turin.

Dooley, WEE. y A. Madigan (trad.), 1992, Alexander of Aphrodisias: On Aristotle
Metaphysics 2 and 3, Duckworth, Londres.

Dorrie, H., 1944, “Der Platoniker Eudoros von Alexandria”, Hermes, vol. 79,
pp- 25-39.

Fazzo, S., 2005, “Aristotelismo e antideterminismo nella vita e nell’opera di Tito
Aurelio Alessandro di Afrodisia”, en C. Natali y S. Maso (comps.), La catena
delle cause: Determinismo e antideterminismo nel pensiero antico e in quello
contemporaneo, Hakkert, Amsterdam, pp. 269-295.

, 2002a, “Alessandro di Afrodisia sulle ‘contrarieta tangibili’ (De Gen. Corr.

2.2): fonti greche et arabe a confronto”, en C. D’Ancona y G. Serra (comps.),

Aristotele e Alessandro di Afrodisia nella tradizione Araba, 11 Poligrafo, Padua,

pp- 151-189.

, 2002b, “Alexandre d’Aphrodise contre Galien: la naissance d’'une 1égen-

de”, Philosophie Antique: Problémes, Renaissances, Usages, vol. 2, pp. 109-

144.

, 2002c¢, Aporia e sistema: La materia, la forma, il divino nelle Quaestiones

di Alessandro di Afrodisia, Edizioni ETS, Pisa (Pubbl. della facolta di lettere

e filosofia dell’Universita di Pavia, 97).

, 1988, “Alessandro di Afrodisia e Tolomeo: Aristotelismo e astrologia fra
il IT e il IIT secolo d.C.”, Rivista di Storia di Filologia, 4, pp. 627-649.

Fazzo, S. y M. Zonta, 1998, Alessandro di Afrodisia: La Provvidenza, Questioni
sulla Provvidenza, Rizzoli, Milan.

Flannery, Kevin L., 1995, Ways into the Logic of Alexander of Aphrodisias, Brill,
Leiden (Philosophia Antiqua, 62).

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 41

Follet, S., 1976, Athénes au Ile et au Ille siécle apreés J.-C., Les Belles Lettres,
Paris.

Frede, M., 1981, “Categories in Aristotle”, en D.J. O’'Meara (comp.), Studies in
Aristotle, Catholic University of America Press, Washington, D.C.; reimpreso
en M. Frede, Essays in Ancient Philosophy, University of Minnesota Press,
Minneapolis, 1987, pp. 29-48 (las referencias se hacen a la reimpresion).

Gannagé, E., 2002, “Matiére et éléments dans le commentaire d’Alexandre
d’Aphrodise In De Generatione et Corruptione”, en C. D’Ancona y G. Serra
(comps.), Aristotele e Alessandro di Afrodisia nella tradizione Araba, Il Poli-
grafo, Padua, pp. 133-149.

Genequand, C., 2001, Alexander of Aphrodisias On the Cosmos, Brill, Leiden.

Glucker, J., 1978, Antiochus and the Late Academy, Vandenhoeck und Ruprecht,
Gotinga (Hypomnemata, 56).

Gottschalk, H.B., 1987, “Aristotelian Philosophy in the Roman World”, en Auf-
stieg und Niedergang der romischen Welt, II. 36. 2, De Gruyter, Berlin,
pp. 1079-1174.

, 1980, Oxford, Heraclides of Pontus, Clarendon Press.

Guthrie, WK.C., 1939, Aristotle: On the Heavens, Heinemann/Harvard Univer-
sity Press, Londres/Cambridge, Mass.

Hayduck, M. (comp.), 1891, Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica
commentaria, Reimer, Berlin (CAG 1).

Henry, P, 1960, “Une Comparaison chez Aristote, Alexandre et Plotin”, en Les
Sources de Plotin (Entretiens Hardt 5), Fondation Hardt, Vandoeuvres, Gine-
bra, pp. 427-449.

Jaeger, W,, 1934, Aristotle: Fundamentals of the History of His Development, trad.
R. Robinson, Clarendon Press, Oxford.

Kenny, A., 1978, The Aristotelian Ethics, Clarendon Press, Oxford.

Kenny, A. y J. Pinborg, 1982, “Medieval Philosophical Literature”, en N. Kretz-
mann, A. Kenny y J. Pinborg (comps.), The Cambridge History of Later Me-
dieval Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge, pp. 11-42.

Kretzmann, N., 1998, “Boethius and the Truth about Tomorrow’s Sea-Battle”,
en L.M. de Rijk y H.A.G. Braakhuis (eds.), Logos and Pragma: Essays on the
Philosophy of Language in Honour of Professor Gabriel Nuchelmanns, 1987,
Ingenium, Nijmegen, pp. 63-97; reimpreso en D. Blank y N. Kretzmann
(eds.), Ammonius, On Aristotle On Interpretation 9 with Boethius, On Aris-
totle On Interpretation 9, Duckworth, Londres, 1998, pp. 24-52. (Las citas
se han tomado de la reimpresion.)

Lefebvre, D., 2006, ‘Alexandre d’Aphrodise, Supplement au traité de U'dme (ex-
trait)”, en J. Laurent y C. Romano, Du Néant, Presses Universitaires de Fran-
ce, Paris, pp. 103-117.

Leszl, W. y D. Harlfinger, 1975, Il “De Ideis” di Aristotele e la teoria platonica
delle idee, Olschki, Florencia (Accademia Toscana di Scienze e Lettere La
Colombaria, studi, 40).

Lloyd, A.C., 1980, Form and Universal in Aristotle, Francis Cairns, Liverpool.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



42 R.W. SHARPLES

Luna, C., 2001, Trois Etudes sur la tradition des commentaires anciens d la Mé-
taphysique d’Aristote, Brill, Leiden.

Lynch, J.B, 1976, Aristotle’s School, University of California Press, Berkeley.

McDiarmid, J.B., 1953, “Theophrastus on the Presocratic Causes”, Harvard
Studies in Classical Philology, vol. 61, pp. 85-156.

Madigan, A.J., 1987, “Alexander of Aphrodisias: The Book of Ethical Problems”,
en Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt, 11.36.2, De Gruyter, Berlin.

Mansfeld, J., 1988, “Diaphonia in the Argument of Alexander, de fato chs. 1-2”,
Phronesis, vol. 33, pp. 181-207.

Martin, Th.-H., 1879, “Questions connexes sur deux Sosigene et sur deux pé-
ripatéticiens Alexandre”, Annales de la Faculté de lettres de Bordeaux, no. 1,
pp. 174-187.

Mercken, P, 1973, The Greek Commentaries on the Nicomachean Ethics of Aris-
totle, Brill, Leiden (Corp. Lat. Comm. in Arist. Graec. 6.1).

Merlan, P 1969, “Zwei Untersuchungen zu Alexander von Aphrodisias”, Philo-
logus, 113, 85-91.

, 1943, “Plotinus Enneads 2.2”, Transactions and Proceedings of the Amer-

ican Philological Association, vol. 74, pp. 179-191.

, 1935, “Ein Simplikios-Zitat bei ps.-Alexandros und ein Plotinus-Zitat bei
Simplikios”, Rheinisches Museum fiir Philologie, vol. 89, pp. 154-160.

Mignucci, M., 1998, “Ammonius’ Sea Battle”, en D. Blank y N. Kretzmann
(comps.), Ammonius, On Aristotle On Interpretation 9 with Boethius, On Aris-
totle On Interpretation 9, Duckworth, Londres, pp. 53-86; revisado como
‘Ammonius and the Problem of Future Contingent Truth”, en G. Seel
(comp.), Ammonius and the Seabattle, De Gruyter, Berlin, 2001, pp. 247-
284.

, 1981, “Pseudo-Alexandre, critique des stoiciens (Quaestiones 1.4)”, en
Proceedings of the World Congress on Aristotle, Thessaloniki August 7-14
1978, Hypourgeio Politismou kai Epistemon, Atenas, pp. 198-204.

Montanari, E., 1971, “Per un’edizione del Peri kraseos di Alessandro di Afrodi-
sia”, Atti e memorie dell’ Accademia Toscana di Scienge e Lettere La Colomba-
ria, vol. 36, pp. 17-58.

Moraux, P, 2001, Der Aristotelismus bei den Griechen von Andronikos bis Ale-
xander von Aphrodisias, vol.3, ed. J. Wiesner, De Gruyter, Berlin.

, 1985, “Ein neues Zeugnis iiber Aristoteles, den Lehrer Alexanders von

Aphrodisias”, Archiv fiir Geschichte der Philosophie, vol. 67, pp. 266-269.

, 1984, Der Aristotelismus bei den Griechen von Andronikos bis Alexander

von Aphrodisias, vol. 2, De Gruyter, Berlin.

, 1978, “Le De anima dans la tradition grecque”, en G.E.R. Lloyd y G.E.L.

Owen (comps.), Aristotle on Mind and the Senses: Proceedings of the Seventh

Symposium Aristotelicum, Cambridge University Press, Cambridge.

, 1973, Der Aristotelismus bei den Griechen von Andronikos bis Alexander

von Aphrodisias, vol. 1, De Gruyter, Berlin.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 43

Moraux, B, 1969, “Eine Korrektur des Mittelplatonikers Eudoros zum Text der
Metaphysik des Aristoteles”, en Beitrdge zur alten Geschichte und deren Nach-
leben: Festschrift fiir Franz Altheim, De Gruyter, Berlin, vol. 1, pp. 492-504.

, 1967a, “Alexander von Aphrodisias Quaest. 2.3”, Hermes, 95, pp. 159-

169.

, 1967b, “Aristoteles, Der Lehrer Alexanders von Aphrodisias”, Archiv fiir

Geschichte der Philosophie, vol. 49, pp. 169-182.

, 1942, Alexandre d’Aphrodise: Exégéte de la noétique d’Aristote, Faculté de
Philosophie et Lettres de 'Université de Liege/Librairie E. Droz, Lieja/Paris
(Bibliotheque, vol. 99).

Nutton, V,, 1987, “Galen’s Philosophical Testament: ‘On my own Opinions’”, en
J. Wiesner (comp.), Aristoteles: Werk und Wirkung, Paul Moraux gewidmet,
vol. 2, De Gruyter, Berlin, pp. 27-51.

Opsomer, J. y R.W. Sharples, 2000, ‘Alexander of Aphrodisias, De intellectu
110.4: 1 Heard This from Aristotle’. A Modest Proposal”, The Classical Quar-
terly, vol. 50, pp. 252-256.

Pauly, August, Georg Wissowa, Wilhelm Kroll, Kurt Witte, Karl Mittelhaus, Kon-
rat Ziegler (eds.), Paulys Realencyclopddie der classischen Altertumswissen-
schaft: neue Bearbeitung, J.B. Metzler, Stuttgart, 1894-1980.

Pines, S., 1961, “A New Fragment of Xenocrates and Its Implications”, Trans-
actions of the American Philosophical Society, 51, no. 2; reimpreso en Stud-
ies in Arabic Versions of Greek Texts and in Medieval Science (The Col-
lected Works of S. Pines, vol. 2), Magnes Press/Brill, Jerusalén/Leiden,
1986, pp. 3-95.

Praechter, K., 1934, “Tauros”, entrada de la Real-Encyclopadie der klassischen
Altertumswissenschaft 5A, Reihe, pp. 56-68.

Rashed, M., 2004, “Priorité de I'eidos ou du genos entre Andronicos et Alexan-
dre: vestiges arabes et grecs inédits”, Arabic Sciences and Philosophy, vol. 14,
pp. 9-63.

, 2000, “Alexandre d’Aphrodise lecteur du Protreptique”, en J. Hamesse

(comp.), Les Prologues meidieivaux, Brepols, Turnhout, pp. 1-37.

, 1997a, ‘A ‘New’ Text of Alexander on the Soul’s Motion”, en R. Sorabji

(comp.), Aristotle and After, School of Advanced Studies-University of Lon-

don, 1997 (Bulletin of the Institute of Classical Studies, vol. suplementario 68,

pp- 181-195.

, 1997b, “Textes inédits transmis par 'Ambr. Q 74 sup. Alexandre d’Aphro-
dise et Olympiodore d’Alexandrie”, Revue des Sciences Philosophiques et Théo-
logiques, vol. 81, pp. 219-238.

Rescigno, A., 2004, Alessandro di Afrodisia: Commentario al De caelo di Aristo-
tele, Frammenti del primo libro, Hakkert, Amsterdam.

Ross, W.D., 1936, Aristotle’s Physics, Clarendon Press, Oxford.

Ruland, H.-J., 1976, Die arabischen Fassungen zweier Schriften des Alexander
von Aphrodisias, Ph.D. diss. Saarbriicken.

Salles, R., 1998, “Categorical Possibility and Incompatibilism in Alexander of
Aphrodisias’ Theory of Responsibility”, Methexis, vol. 11, pp. 65-83.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



44 R.W. SHARPLES

Sambursky, S., 1962, The Physical World of Late Antiquity, Routledge, Londres.

Schroeder, EM. y R.B. Todd, 1990, Two Aristotelian Greek Commentators on
the Intellect: The De Intellectu attributed to Alexander of Aphrodisias and
Themistius’ Paraphrase of Aristotle De Anima 3.4-8, Pontifical Institute of
Medieval Studies, Toronto (Medieval Sources in Translation, 33).

Sharples, R.W,, 2005a, “Alexander of Aphrodisias on Universals: Two Problem-
atic Texts”, Phronesis, vol. 50, pp. 43-55.

, 2005b, “Implications of the New Alexander of Aphrodisias Inscription”,

Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 48, pp. 47-56.

, 2004, Alexander of Aphrodisias, Supplement to On the Soul (= Mantissa),

Duckworth, Londres.

, 2003, “Pseudo-Alexander on Aristotle Metaphysics Lambda”, en Alessan-

dro di Afrodisia e la "Metafisica'di Aristotele, ed. G. Movia, Vita e Pensiero,

Milan, pp. 187-218 + version italiana: 219-253.

, 2001, “Schriften und Problemkomplexe zur Ethik”, en Moraux 2001,

pp. 513-616.

, 2000, “Alexander of Aphrodisias Quaestio 2.21: A Question of Authen-

ticity”, Elenchos, afio 21, pp. 361-379

, 1998, “Alexander and pseudo-Alexanders of Aphrodisias: Scripta Mini-

ma. Questions and Problems, makeweights and prospects”, en Wolfgang Kull-

mann, Jochen Althoff y Markus Asper (comps.), Gattungen wissenschaftlicher

Literatur in der Antike, Gunter Narr Verlag, Tubinga, pp. 383-408 (ScriptO-

ralia, 95).

, 1994, Alexander of Aphrodisias, Quaestiones 2.16-3.15, Duckworth, Lon-

dres.

, 1992, Alexander of Aphrodisias, Quaestiones 1.1-2.15, Duckworth, Lon-

dres.

, 1990a, Alexander of Aphrodisias, Ethical Problems, Duckworth, Londres.

, 1990b, “The School of Alexander”, en R. Sorabji (comp.), Aristotle Trans-

formed: The Ancient Commentators and Their Influence, Duckworth, Londres,

pp- 83-111.

, 1987, “Alexander of Aphrodisias: Scholasticism and Innovation”, Auf-

stieg und Niedergang der romischen Welt 1. 36. 2, De Gruyter, Berlin,

pp. 1176-1243.

, 1985, “Ambiguity and Opposition: Alexander of Aphrodisias, Ethical
Problems 117, Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 32, pp. 109—
116.

—, 1983a, Alexander of Aphrodisias: On Fate, Duckworth, Londres.

, 1983b, “Alexander of Aphrodisias, Problems about Possibility I1”, Bulletin

of the Institute of Classical Studies, no. 30, pp. 99-110.

, 1983c, “The Peripatetic Classification of Goods”, en W.W. Fortenbaugh

(comp.), On Stoic and Peripatetic Ethics. The Work of Arius Didymus, Transac-

tion Publishers, New Brunswick, pp. 139-159 (Rutgers University Studies in

Classical Humanities 1).

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



¢LA ESCUELA DE ALEJANDRO DE AFRODISIA? 45

Sharples, R.W,, 1982a, ‘Alexander of Aphrodisias on Divine Providence: Two
Problems”, The Classical Quarterly, vol. 32, pp. 198-211

, 1982b, “Alexander of Aphrodisias, On Time”, Phronesis, vol. 27, pp. 58—

81.

, 1982c¢, “Alexander of Aphrodisias, Problems about Possibility I”, Bulletin

of the Institute of Classical Studies, no. 29, pp. 91-108.

, 1982d, “An Ancient Dialogue on Possibility: Alexander of Aphrodisias,

quaestio 1.4”, Archiv fiir Geschichte der Philosophie, vol. 64, pp. 23-38.

, 1979, “‘If What Is Earlier, Then of Necessity What Is Later?”: Some

Ancient Discussions of Aristotle, De generatione et corruptione 2.11”, Bulletin

of the Institute of Classical Studies, no. 26, pp. 27-44.

, 1976, “Responsibility and the Possibility of More than One Course of

Action: A Note on Aristotle de Caelo 2.12”, Bulletin of the Institute of Classical

Studies, no. 23, pp. 69-72.

, 1975, “Responsibility, Chance and Not-Being (Alexander of Aphrodi-
sias Mantissa 169-172)”, Bulletin of the Institute of Classical Studies, no. 22,
pp. 37-64.

Sorabji, R.R.K., 1983, Time, Creation and the Continuum, Duckworth, Londres.

Taran, L., 1981, resefia de Moraux 1973, Gnomon, 53, pp. 721-750.

Tarrant, H., 1985, Scepticism or Platonism: The History of the Fourth Academy,
Cambridge University Press, Cambridge.

, 1983, “The Date of Anon. In Theaetetum”, The Classical Quarterly,
vol. 33, pp. 161-187.

Thillet, P, 2003, Alexandre: Traité de la providence, Verdier, Paris.

, 1984, Alexandre d’Aphrodise: Traité du Destin, Les Belles Lettres, Paris.

, 1960, “Un Traité inconnu d’Alexandre d’Aphrodise sur la providence
en version arabe”, en IHomme et son destin d’aprés les penseurs du moyen
dge: Actes du 1er congres international de philosophie médiévale, Nauwelaerts,
Lovaina, pp. 313-324.

Todd, R.B., 1995, “Peripatetic Epistemology before Alexander of Aphrodisias:
The Case of Alexander of Damascus”, Eranos, vol. 93, pp. 122-128.

, 1984, “Alexander of Aphrodisias and the Case for the Infinite Universe”,

Eranos, vol. 82, pp. 185-193.

, 19764, “Alexander of Aphrodisias on De interpretatione 16a26-9”, Her-

mes, 104, pp. 140-146.

, 1976b, Alexander of Aphrodisias on Stoic Physics, Brill, Leiden.

Tweedale, M.M., 1984, “Alexander of Aphrodisias’ Views on Universals”, Phro-
nesis, vol. 29, pp. 279-303.

Ueberweg, E, 1926, Grundriss der Geschichte der Philosophie, 1, Die Philosophie
des Altertums, 2a. ed., ed. K. Praechter, E.S. Mittler, Berlin.

Vitelli, G., 1902, “Due frammenti di Alessandro di Afrodisia”, Festschrift Theo-
dor Gomperz, A. Holder, Viena, pp. 90-93.

, 1895, “Frammenti di Alessandro di Afrodisia nel cod. Riccard. 63”, Studi

Italiani di Filologia Classica, vol. 3, pp. 379-391.

Didnoia, vol. LIll, no. 61 (noviembre 2008).



46 R.W. SHARPLES

Vitelli, G., 1894, “Indice de’ codici greci Riccardiani, Magliabechiani e Maru-
celliani”, Studi Italiani di Filologia Classica, vol. 2, pp. 471-570.

Wendland, P (comp.), 1901, Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis librum De
Sensu commentarium, Reimer, Berlin (CAG 3.1).

Westerink, L.G., 1976, The Greek Commentaries on Plato’s Phaedo, North-Hol-
land, Amsterdam.

Recibido el 20 de septiembre de 2007; aceptado el 22 de abril de 2008.

Didnoia, vol. LI, no. 61 (noviembre 2008).



