El espiritu perdido en la traduccion

EFRAIN LAZOS

Instituto de Investigaciones Filosdficas
Universidad Nacional Auténoma de México
eflazos@servidor.unam.mx

Resumen: El texto evaltia criticamente la nueva version espaiiola de la Feno-
menologia del espiritu, de G.W.E Hegel, a cargo de Manuel Jiménez Redondo.
La sugerencia principal es que el trabajo resulta una versién personal del
texto hegeliano, més que una version critica; en esa medida, a pesar de sus
aciertos, tiende a oscurecer innecesariamente el pensamiento de Hegel en
sus paginas. Las razones de ello radican principalmente en el uso desorbitado
de los recursos editoriales de la glosa y las notas.

Palabras clave: traduccién filoséfica, fenomenologia del espiritu, Jiménez Re-
dondo

Abstract: The text undertakes a critical evaluation of the new Spanish transla-
tion of Hegel’s Phenomenology of the Spirit, by Manuel Jiménez Redondo. The
guiding suggestion is that this translation turns out to be a personal version
of the Hegelian text, rather than a critical one. The main reason for this lies
in the unrestrained use of such editorial resources as the gloss and the notes.
Key words: philosophical translation, phenomenology of the spirit, Jiménez
Redondo

1. Si la traduccién de un clasico de la filosofia representa ya, de suyo,
un reto hermenéutico maytsculo, una nueva traduccién al espafiol de
una obra como la Fenomenologia del espiritu, de Hegel, se antoja una
empresa de ambiciones extraordinarias. Esto se debe no solamente al
caricter reconocidamente dspero de la prosa del Hegel de Jena, sino,
sobre todo, a que, por mds que corran lentamente, muchas aguas han
pasado bajo los puentes de la filosofia, incluso de la filosofia escrita y
leida en espafiol, desde que hace cuarenta afios el Fondo de Cultura
Econdmica publicara la primera traduccion completa a este idioma de
la obra, a cargo de Wenceslao Roces y Ricardo Guerra. Por la fuerza
de los hechos —y a pesar de que se tenia en ocasiones la sensacién
de que la traduccién oscurecia un texto ya oscuro— fue ésta la edicion
que para el lector de lengua espafiola se convirtié en candnica o, por
lo menos, en la de referencia. Es ciertamente saludable que una nue-
va generacion de lectores y lectoras del mundo hispanohablante tenga
una alternativa y, por lo tanto, la aparicion de esta nueva traduccidon
completa a cargo del profesor Jiménez Redondo merece celebrarse.!

! G.WE Hegel, Fenomenologia del espiritu, trad. Manuel Jiménez Redondo, Pre-
textos, Valencia, 2006.

Dianoia, volumen LIII, nimero 60 (mayo 2008): pp. 187-194.

dianoia / d60dlaz / 1



188 EFRAIN LAZOS

La edicién, profusamente anotada y acompaiiada por un largo ensayo
introductorio del traductor, estd, ademas, aderezada con un apéndice
que contiene material interesante nunca antes publicado en espaiiol,
aunque acompafa las ediciones alemanas mas difundidas: fragmentos
de textos preparatorios de la Fenomenologia, el anuncio de la edicién
original de la obra, asi como el breve apunte que hiciera Hegel poco
antes de morir sobre la correccidn del texto para una segunda edicién.
Estos elementos, junto con su oportuna apariciéon en visperas del bicen-
tenario de la primera publicacién de la obra, auguran, desde el punto de
vista comercial, una buena recepcién de la nueva edicién espafiola que
comentamos. Desde el punto de vista cientifico —i.e., desde el punto
de vista de su contribucion al estudio imparcial de la obra—, las cosas
pueden no ser tan halagadoras.

2. Esta traduccion y edicién de la Fenomenologia del espiritu resultan,
curiosamente, un trabajo muy poco hegeliano, si atendemos a aquello
que el suabo escribié en su introduccién, al efecto de que sélo haciendo
a un lado nuestros pensamientos e ideas personales alcanzaremos la
cosa tal y como es en si y para si. En efecto, el trabajo tiene el aspecto
de ser un fruto del entusiasmo, mas que de la sobriedad del concepto. El
profesor Jiménez Redondo nunca llama a engafio en esto, y asi hay que
decirlo, pues nunca pretende ofrecer a los lectores una edicién critica de
la obra; desde el comienzo advierte que la traduccién, y la edicién como
tal, han procedido segtin “la idea que él mismo se ha hecho” del texto.
En un sentido, esto es inevitable con cualquier traduccién de una obra
con cierto peso histérico y cultural, pero no vale invocar premisas cono-
cidas sobre la imposibilidad de la traduccion literal para hacer digerible
el caracter personalista de la versién que comentamos. Este caracter
tampoco se atentia por estar la traduccion “pensada para el ptblico es-
tudiantil” y por perseguir el propdsito de “refacilitar la comprensién de
exactamente lo que Hegel dice”. Tales declaraciones pretenden atajar
la perplejidad o incluso el recelo natural de los lectores ante el rasgo
mas prominente del trabajo; a saber, el peculiar uso que hace de la
glosa encorchetada. Es éste, por cierto, un recurso legitimo para quien
se propone poner en una lengua lo que esta puesto en otra; pero en este
caso el recurso se lleva al extremo paroxistico de que la glosa devora lo
glosado. Es revelador que el traductor conciba este recurso como una
glosa “minima”, sin la cual, afirma, lo que Hegel dice i“no se entenderia
bien”! Como es evidente para cualquiera que intente completar la lec-
tura de un solo péarrafo, la glosa en este trabajo no se deja adjetivar de
ese modo. Tipicamente, cada oracion completa (y si, las de los fildsofos

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 2



EL ESPIRITU PERDIDO EN LA TRADUCCION 189

alemanes suelen ser largas) contiene tres o cuatro glosas, algunas mas
amplias y elaboradas que otras, y en muchas ocasiones se ofrecen dos
y tres glosas consecutivas en un mismo encorchetado. Asi que de mini-
ma, nada. Pero, ademas, ¢{como es eso de que, sin su glosa, el texto no
se entenderia bien? O bien estamos aqui ante un sinsentido, un mero
jugar con las palabras, o bien ante una expresién de condescendencia
suprema. Como una cuestién meramente abstracta, es imposible que un
texto no se entienda, bien o mal, sin su glosa; en parte, porque glosar
es poner con otras palabras lo que ya estd dicho, y si lo que ya esta
dicho no se entiende, no hay porqué asumir que se entendera su glosa.
Por otro lado, el entendimiento —harto se sabe— es un logro gradual
que depende fundamentalmente de un contexto. Asi, con su recurso a
la glosa seguin sus propias declaraciones, el traductor estd implicando
que, una vez que el texto alemdn ha sido vertido en espafol de la me-
jor manera posible —lo cual es el imperativo categérico de cualquier
traducciéon—, todavia “no se entiende bien”. Pero, ¢de dénde supone
el traductor que, una vez hecho su trabajo del mejor modo, el lector o
lectora carecera del contexto para hacerse camino por si mismo hacia el
significado del texto? Tal supuesto se explicaria quiza por la audiencia a
la que se dirige la traduccidn, esa especie de entidad abstracta llamada
el “ptblico estudiantil” —que puede ser cualquier miembro de un grupo
indeterminado, pero que no es ninguno de ellos en particular—; pero
sélo se justifica si se toma a ese publico, de entrada, como incapaz de
usar su propio entendimiento, y por tanto, como necesitado del tutelaje
de las glosas y otros recursos editoriales. Queda claro, entonces, que la
decision de colocar glosas a mansalva la toma Jiménez Redondo, ya no
en cuanto traductor especializado, sino en cuanto profesor de filosofia
0, mejor, como pedagogo de la filosofia hegeliana.

3. El uso de las notas en la presente edicién de la Fenomenologia del
espiritu, aunque tiene aciertos indiscutibles, no es mucho mas afortu-
nado que el de la glosa. Aqui el problema no es solamente el del ex-
ceso, sino también el de la naturaleza de las notas. Se impone, ante
ellas, una clasificacién minima. En primer término estarian las notas
de la edicién, que el traductor habria decidido incluir como parte de
lo que se ofrece al ptblico; en esta categoria estarian, por ejemplo,
las variaciones esencialmente sintdcticas al texto de los llamados Bei-
lagen o apéndices, incluidos ya en las ediciones alemanas de 1832 y
1841, que fueron preparadas por el Freundesverein (circulo de amigos)
de Hegel, y que corresponden a los comienzos de la revisién que el
propio autor emprendiera del texto en 1831 con miras a una segunda

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 3



190 EFRAIN LAZOS

edicién. Una segunda categoria incluye las notas a la traduccién pro-
piamente dicha, y que se dirigen fundamentalmente a clarificar una
expresién, e idealmente a justificar la decisiéon de verterla en espaiiol
de una determinada manera. Un tercer grupo lo constituyen las notas
que, si bien no son estrictamente de la traduccién, se proponen enri-
quecer la lectura con un contexto mas amplio de lo que es evidente a
partir del solo texto. Aqui cabria distinguir varias subclases. La primera
de ellas concierne al trabajo de edicién que se propone determinar las
referencias y alusiones filoséficas, histdricas o literarias que Hegel hace
constantemente y de las cuales, con una célebre excepcidn, no precisa
sus fuentes. La segunda subclase estaria integrada por referencias a
secciones anteriores o posteriores de la obra, o aun a pasajes de otras
obras del autor, donde se aborda cierta idea importante. Por ltimo,
tendriamos, dentro de este tercer grupo de notas, aquellas reflexiones
en las que el editor sugiere una verdadera plataforma filoséfica para
apreciar un determinado pasaje o curso de pensamiento del autor. Lo
que merece un seflalamiento critico no es, desde luego, la presencia
de esta diversidad de notas. El problema radica en que hay un severo
desbalance en su despliegue a lo largo del texto. Seria util al lector
alguna diferenciacién grafica entre al menos algunos de los tipos de
notas utilizados. Usualmente, las notas correspondientes a la primera
categoria mencionada, las notas editoriales que aparecen en el texto
establecido en la lengua original, se colocan con una grafia alfabética,
para distinguirlas de otras, identificadas con grafia numérica. Mas atn,
este tipo de notas editoriales, junto con las que caen en la categoria
de notas de traduccién propiamente, podrian ubicarse a pie de pagina,
para diferenciarlas del resto de las notas, ubicadas al final. Estos recur-
sos graficos, que estan presentes en traducciones recientes de filosofia
alemana a otras lenguas —piénsese en la version inglesa de la Critica
de la razon pura preparada por P Guyer y A. Wood para Cambridge
University Press— ciertamente abonarian a la legibilidad general de la
edicion.

Las notas de la segunda categoria son las que propiamente dan sus-
tento estructural a una traduccion especializada de este tipo. Aqui el
trabajo resefiado resulta dispar: hay aciertos claros, omisiones sorpren-
dentes y, en algunos casos, soluciones insatisfactorias. Naturalmente, es
imposible ser exhaustivos en esto, por lo que deberan bastar unos cuan-
tos ejemplos. Entre los lectores no germanos de la Fenomenologia del es-
piritu, aufheben es probablemente el verbo mas célebre. En casos como
éste, es dificil, y tal vez inutil, determinar cuando una expresién deja
de ser usal y cudndo es ya terminoldgica; pero la dificultad para verter

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 4



EL ESP{RITU PERDIDO EN LA TRADUCCION 191

este verbo en espafiol —como por cierto a otras lenguas romances y
al inglés— ha elevado su importancia mas de lo debido. En un gesto
sin duda saludable, el traductor indica que disiente “de los aspavientos
de los que suele acompaiiarse la traduccién [...] del verbo aufheben y
del sustantivo Aufhebung”. Es también un acierto del traductor remitir
a las connotaciones de “levantar” y “levantamiento”, como en “levantar
la sesién/la sancién” o como en “levantamiento de cadédveres”. No es
seguro que esta connotacién se mantenga en su propia solucién: poner
generalmente “suprimir y superar” donde dice aufheben, y “supresion y
superacién” para la sustantivaciéon Aufhebung. Como quiera, la expre-
sién tiende a tomar un aura técnica que no estd necesariamente en el
original. Pero para esto no hay remedio, la solucién es buena y éste es
justamente un caso paradigmadtico de la utilidad de las notas a la tra-
duccién. Ciertamente la solucién es mejor que la de “cancelar” sugerida
por Zubiri —segun refiere el propio Jiménez—, la cual es, por cierto,
igualmente mala que su correspondiente version inglesa (to cancel) por
parte de A.V. Miller; y es apenas mejor, por ser mds amplia, que la de
Roces y Guerra, quienes traducen aufheben iinicamente como “superar”.

Otro acierto de Jiménez radica en no traducir Selbststdndigkeit y Un-
selbststdndigkeit —conceptos que enmarcan el célebre pasaje del amo
y el esclavo en el capitulo cuarto— como “independencia” y “depen-
dencia”. Selbststdndigkeit vendria a ser literalmente la cualidad de sos-
tenerse por si mismo, de pararse sobre los propios pies; esto presta li-
cencia a la traduccién usual este concepto como “independencia”, pero
tal solucién, por un lado, omite que su connotacién original es posi-
tiva, cercana, con los matices pertinentes, a la de “autarquia”, y, por
otro, oscurece el hecho de que alguien o algo —un pais, una naciéon—
puede ser independiente sin ser por ello selbststdndig. Para esto no hay
una solucion facil o plenamente satisfactoria. Nuestro traductor ofrece
“autonomia” y “no autonomia”, pero, sorprendentemente, no da clave
alguna de su decision. De modo que el mérito de resistirse a la tra-
duccién usual de este término —importante de suyo, i.e., no sélo en
este pasaje de la Fenomenologia del espiritu, sino en la filosofia clasica
alemana, empezando por Kant (cfr. la Selbsstdndigkeit como principio a
priori de una republica basada en el derecho ptiblico)— se ve opacado
por la falta de un comentario justificatorio al respecto. Donde el lector
espera propiamente una nota a la traduccion, encuentra una digresion
—de las que hay muchas al lo largo del trabajo— en la que se nos in-
forma sobre una cierta (e indeterminada) imagen del Hegel politico en
cierta (e indeterminada) recepcién hispana del pasaje entero durante
la transicién democratica espafiola. Para aquellos curiosos a quienes no

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 5



192 EFRAIN LAZOS

son accesibles las descripciones oblicuas que contiene la nota, y que
se sorprenden de la existencia de algo asi como una recepcién politica
de Hegel durante la més reciente transiciéon democratica hispana, seria
quiza interesante que el anotador hubiera sido mds preciso en sus refe-
rencias. Como quiera que ello sea, la nota del traductor sigue faltando
aqui, no s6lo como imperativo de sistematicidad y consistencia, sino
porque la solucién particular que se ofrece tiene una objecién mas o
menos obvia. Si bien en su sentido corriente el término Selbstdndigkeit
pudiera verterse sin mds como “autonomia”, Autonomie es una nocién
que, en el contexto del idealismo clédsico aleman, tiene, como es sabi-
do, la connotaciéon de “darse a si mismo la ley”, y pesa especificamente
como un término que no se puede usar con impunidad, sin mayor expli-
cacién. Més atn, el efecto de la propuesta es dar la impresion de que lo
que estd en juego en la lucha por el reconocimiento es la racionalidad
propiamente moral de las autoconciencias contrapuestas; pero se trata
en realidad de algo mas primitivo o, si se quiere, previo, esto es, de la
lucha por la identidad y la propia existencia. El punto es, por supuesto,
objeto de debate filosofico, pero éste no puede empezar si las decisiones
importantes de traduccién obedecen al si y al no del paladar.

Para la traduccién de la expresién alemana sustantivada Selbst, Ji-
ménez usa sistemdticamente el término inglés self. Segun la nota co-
rrespondiente, el traductor rechaza la opcién de Zubiri, “mismidad”,
mientras que afirma y concuerda en que la traduccién correcta de esta
peculiar expresién es “si-mismo”, “un si-mismo” o “el si-mismo”, que
es, por cierto, como suelen traducir Roces y Guerra. Pero a lo largo de
su version de la Fenomenologia del espiritu, nuestro traductor decide
emplear la expresion inglesa self, en virtud de que ise ha vuelto habi-
tual en medios psicoldgicos y filoséficos espafioles! Estamos ante otra
expresién de condescendencia que no es necesario calificar. El traduc-
tor intenta salvar este gesto con la reserva de que a quien el recurso le
parezca “un barbarismo inadmisible” puede “sustituir sistemdticamen-
te self por si-mismo”. Todo tipo de factores psicosociolégicos explica-
ran acaso el hecho de que algin término del inglés haya adquirido un
uso corriente en ciertos contextos hispanohablantes, pero ¢acaso tie-
nen ellos tanto peso en este caso como para inclinar una traduccion al
espaifiol de una obra ejemplar de la lengua alemana? Seria ocioso de-
tenerse en todos los efectos de interferencia que produce esta decision
de traducciéon. (Mueve a risa imaginar un hipotético traductor de Paul
Ricceur, quien, siguiendo la sugerencia de Jiménez, ponga “Self como
otro” en la versién espaiiola de su Soi-méme comme une autre.) El asun-
to tiene de suyo un tufo a chabacaneria, y revela que no se tomaron

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 6



EL ESP{RITU PERDIDO EN LA TRADUCCION 193

muy en serio las decisiones de traduccién. éPor qué, por ejemplo, no
se procedi6 aqui en todo caso dejando sin traducir el término aleman
(claro, con su nota correspondiente)? Es esto, después de todo, lo que
hace el traductor en ocasiones con el verbo meinen, aunque tampoco en
este caso indica cudles son sus razones. El traductor parece remediar la
falta de una nota adecuada de traduccién para meinen colocando una
hilera de glosas; por ejemplo, en la dltima oracién del capitulo tercero:
“el suponer, o estar pensando en, o querer decir [Meinen]”; s6lo que
todas estas glosas ise las adjudica a Hegel mismo! Este tipo de golpes
de timén del traductor tienden a convertir a Hegel en un autor mas
verboso y oscuro de lo que en realidad es.

Por su parte, en las notas contextuales es donde se encuentra el ma-
yor desbalance del trabajo resefiado. Hay, si, algunas notas contextuales
que refieren a obras y autores no citados o apenas aludidos por Hegel.
Se extrafian mds notas de este tipo, sobre todo, por ejemplo, las de Aris-
tételes en el prélogo; en general, serian deseables mas notas de referen-
cias a obras y pasajes especificos de la tradicién alemana poskantiana,
con la que Hegel polemiza incesantemente. Las notas contextuales de
referencia a otras partes de la obra son un acierto del traductor; resul-
tan especialmente utiles para el capitulo final, donde la recapitulacién
que hace Hegel del trayecto recorrido es extremadamente compacta.
Hubiera sido un acierto mayor ampliar estas notas a pasajes importan-
tes en otras obras del propio autor; piénsese, por ejemplo, en el famoso
pasaje sobre el “Viernes Santo de la especulacién”, que le merece al
traductor una amplia y jugosa nota filoséfica, pero que no le merece
referencia alguna a su igualmente célebre antecedente en Glauben und
Wissen. Pero donde las notas de esta edicién adquieren un cariz total-
mente desbordado es en las que contienen los comentarios filoséficos
del traductor. De hecho, en mayor o menor medida, tales comentarios
dominan la edicion entera, sea en la glosa, sea en las notas del traductor
y editoriales. En particular, a cada capitulo se le adosa de inicio un largo
comentario en nota, que es una especie de presentaciéon “paso a paso”
de los temas por venir. Ademads, cada capitulo esta salpicado de lo que,
mas que notas editoriales, son verdaderos tratados de interpretacion a
lo largo de siete u ocho paginas con tipografia mintscula. Es como si
el traductor tuviera tanto qué decir sobre Hegel, que no le bastaron las
largas paginas de su estudio introductorio, de manera que las notas po-
drian conformar facilmente dos o tres ensayos extensos independientes
en cada capitulo. El resultado de todo ello es desfavorable tanto para
la lectura directa de la Fenomenologia del espiritu, como también para
apreciar las ideas filoséficas propias del traductor. Mas ttil que muchas

Didnoia, vol. LIll, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 7



194 EFRAIN LAZOS

de estas notas hubiera sido incluir en la edicién la paginacién de las
ediciones alemanas mas usadas, la de Theorie Werkausagabe (Francfort
del Meno, 1970) y la de Gesammelte Werke, vol. 9 (Hamburgo, 1980),
asf como una lista minima de la literatura secundaria mas importante.
Estos elementos adicionales no son ningtn lujo para una traducciéon
académica actual; el lujo hubiera sido, en todo caso, afiadir, como ya se
hace en muchas traducciones de los clasicos de la filosofia, un glosario
de los términos alemanes mas relevantes.

4. Comprender lo que dijo Hegel en la Fenomenologia del espiritu, sin
duda una de las cumbres del pensamiento occidental, demanda un es-
fuerzo supremo de atencién concentrada. En contra de sus propoésitos
declarados, y debido a sus excesos, el trabajo aqui resefiado dificulta,
y no facilita, tal esfuerzo. Die Sache selbst, “lo que Hegel dijo exacta-
mente”, estda mas cerca de lo que esta nueva edicién en espaiiol, con
su loable carga de trabajo y erudicién, nos pone de manifiesto. Hay
que decir que no toda la responsabilidad del estado de la edicién es
del profesor Jiménez. Independientemente de que un mayor cuidado
técnico-editorial hubiera evitado algunas erratas conspicuas en expre-
siones alemanas, un dictamen imparcial del contenido del trabajo tal y
como esta sugeriria al menos moderacion en el uso de recursos como
la glosa y las notas de comentario, cuando no de plano la publicacién
de dos obras: una, la traduccién propiamente dicha, y otra, los comen-
tarios del traductor. Con el mal llamado “regreso a Hegel”, entre otros
factores, es de esperarse que se produzcan en los aflos que corren nue-
vas traducciones espafiolas de esta obra. No es seguro que sean necesa-
rias. Bienvenidas, si, todas aquellas traducciones de cualquier obra que
constituyan propiamente ediciones criticas, material util para el trabajo
cotidiano tanto en las aulas como en los gabinetes; pero, ciertamente,
no necesitamos otra edicién personal de un clasico de la filosofia.

BIBLIOGRAFIA

Hegel, G.WE, Fenomenologia del espiritu, trad. Manuel Jiménez Redondo, Va-
lencia, Pre-textos, 2006.

Recibido el 15 de octubre de 2007; aceptado el 30 de enero de 2008.

Didnoia, vol. LIIl, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 8



