
El espíritu perdido en la traducción

EFRAÍN LAZOS
Instituto de Investigaciones Filosóficas
Universidad Nacional Autónoma de México
eflazos@servidor.unam.mx

Resumen: El texto evalúa críticamente la nueva versión española de la Feno-
menología del espíritu, de G.W.F. Hegel, a cargo de Manuel Jiménez Redondo.
La sugerencia principal es que el trabajo resulta una versión personal del
texto hegeliano, más que una versión crítica; en esa medida, a pesar de sus
aciertos, tiende a oscurecer innecesariamente el pensamiento de Hegel en
sus páginas. Las razones de ello radican principalmente en el uso desorbitado
de los recursos editoriales de la glosa y las notas.
Palabras clave: traducción filosófica, fenomenología del espíritu, Jiménez Re-
dondo

Abstract: The text undertakes a critical evaluation of the new Spanish transla-
tion of Hegel’s Phenomenology of the Spirit, by Manuel Jiménez Redondo. The
guiding suggestion is that this translation turns out to be a personal version
of the Hegelian text, rather than a critical one. The main reason for this lies
in the unrestrained use of such editorial resources as the gloss and the notes.
Key words: philosophical translation, phenomenology of the spirit, Jiménez
Redondo

1. Si la traducción de un clásico de la filosofía representa ya, de suyo,
un reto hermenéutico mayúsculo, una nueva traducción al español de
una obra como la Fenomenología del espíritu, de Hegel, se antoja una
empresa de ambiciones extraordinarias. Esto se debe no solamente al
carácter reconocidamente áspero de la prosa del Hegel de Jena, sino,
sobre todo, a que, por más que corran lentamente, muchas aguas han
pasado bajo los puentes de la filosofía, incluso de la filosofía escrita y
leída en español, desde que hace cuarenta años el Fondo de Cultura
Económica publicara la primera traducción completa a este idioma de
la obra, a cargo de Wenceslao Roces y Ricardo Guerra. Por la fuerza
de los hechos —y a pesar de que se tenía en ocasiones la sensación
de que la traducción oscurecía un texto ya oscuro— fue ésta la edición
que para el lector de lengua española se convirtió en canónica o, por
lo menos, en la de referencia. Es ciertamente saludable que una nue-
va generación de lectores y lectoras del mundo hispanohablante tenga
una alternativa y, por lo tanto, la aparición de esta nueva traducción
completa a cargo del profesor Jiménez Redondo merece celebrarse.1

1 G.W.F. Hegel, Fenomenología del espíritu, trad. Manuel Jiménez Redondo, Pre-
textos, Valencia, 2006.

Diánoia, volumen LIII, número 60 (mayo 2008): pp. 187–194.

dianoia / d60dlaz / 1



188 EFRAÍN LAZOS

La edición, profusamente anotada y acompañada por un largo ensayo
introductorio del traductor, está, además, aderezada con un apéndice
que contiene material interesante nunca antes publicado en español,
aunque acompaña las ediciones alemanas más difundidas: fragmentos
de textos preparatorios de la Fenomenología, el anuncio de la edición
original de la obra, así como el breve apunte que hiciera Hegel poco
antes de morir sobre la corrección del texto para una segunda edición.
Estos elementos, junto con su oportuna aparición en vísperas del bicen-
tenario de la primera publicación de la obra, auguran, desde el punto de
vista comercial, una buena recepción de la nueva edición española que
comentamos. Desde el punto de vista científico —i.e., desde el punto
de vista de su contribución al estudio imparcial de la obra—, las cosas
pueden no ser tan halagadoras.

2. Esta traducción y edición de la Fenomenología del espíritu resultan,
curiosamente, un trabajo muy poco hegeliano, si atendemos a aquello
que el suabo escribió en su introducción, al efecto de que sólo haciendo
a un lado nuestros pensamientos e ideas personales alcanzaremos la
cosa tal y como es en sí y para sí. En efecto, el trabajo tiene el aspecto
de ser un fruto del entusiasmo, más que de la sobriedad del concepto. El
profesor Jiménez Redondo nunca llama a engaño en esto, y así hay que
decirlo, pues nunca pretende ofrecer a los lectores una edición crítica de
la obra; desde el comienzo advierte que la traducción, y la edición como
tal, han procedido según “la idea que él mismo se ha hecho” del texto.
En un sentido, esto es inevitable con cualquier traducción de una obra
con cierto peso histórico y cultural, pero no vale invocar premisas cono-
cidas sobre la imposibilidad de la traducción literal para hacer digerible
el carácter personalista de la versión que comentamos. Este carácter
tampoco se atenúa por estar la traducción “pensada para el público es-
tudiantil” y por perseguir el propósito de “refacilitar la comprensión de
exactamente lo que Hegel dice”. Tales declaraciones pretenden atajar
la perplejidad o incluso el recelo natural de los lectores ante el rasgo
más prominente del trabajo; a saber, el peculiar uso que hace de la
glosa encorchetada. Es éste, por cierto, un recurso legítimo para quien
se propone poner en una lengua lo que está puesto en otra; pero en este
caso el recurso se lleva al extremo paroxístico de que la glosa devora lo
glosado. Es revelador que el traductor conciba este recurso como una
glosa “mínima”, sin la cual, afirma, lo que Hegel dice ¡“no se entendería
bien”! Como es evidente para cualquiera que intente completar la lec-
tura de un solo párrafo, la glosa en este trabajo no se deja adjetivar de
ese modo. Típicamente, cada oración completa (y sí, las de los filósofos

Diánoia, vol. LIII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 2



EL ESPÍRITU PERDIDO EN LA TRADUCCIÓN 189

alemanes suelen ser largas) contiene tres o cuatro glosas, algunas más
amplias y elaboradas que otras, y en muchas ocasiones se ofrecen dos
y tres glosas consecutivas en un mismo encorchetado. Así que de míni-
ma, nada. Pero, además, ¿cómo es eso de que, sin su glosa, el texto no
se entendería bien? O bien estamos aquí ante un sinsentido, un mero
jugar con las palabras, o bien ante una expresión de condescendencia
suprema. Como una cuestión meramente abstracta, es imposible que un
texto no se entienda, bien o mal, sin su glosa; en parte, porque glosar
es poner con otras palabras lo que ya está dicho, y si lo que ya está
dicho no se entiende, no hay porqué asumir que se entenderá su glosa.
Por otro lado, el entendimiento —harto se sabe— es un logro gradual
que depende fundamentalmente de un contexto. Así, con su recurso a
la glosa según sus propias declaraciones, el traductor está implicando
que, una vez que el texto alemán ha sido vertido en español de la me-
jor manera posible —lo cual es el imperativo categórico de cualquier
traducción—, todavía “no se entiende bien”. Pero, ¿de dónde supone
el traductor que, una vez hecho su trabajo del mejor modo, el lector o
lectora carecerá del contexto para hacerse camino por sí mismo hacia el
significado del texto? Tal supuesto se explicaría quizá por la audiencia a
la que se dirige la traducción, esa especie de entidad abstracta llamada
el “público estudiantil” —que puede ser cualquier miembro de un grupo
indeterminado, pero que no es ninguno de ellos en particular—; pero
sólo se justifica si se toma a ese público, de entrada, como incapaz de
usar su propio entendimiento, y por tanto, como necesitado del tutelaje
de las glosas y otros recursos editoriales. Queda claro, entonces, que la
decisión de colocar glosas a mansalva la toma Jiménez Redondo, ya no
en cuanto traductor especializado, sino en cuanto profesor de filosofía
o, mejor, como pedagogo de la filosofía hegeliana.

3. El uso de las notas en la presente edición de la Fenomenología del
espíritu, aunque tiene aciertos indiscutibles, no es mucho más afortu-
nado que el de la glosa. Aquí el problema no es solamente el del ex-
ceso, sino también el de la naturaleza de las notas. Se impone, ante
ellas, una clasificación mínima. En primer término estarían las notas
de la edición, que el traductor habría decidido incluir como parte de
lo que se ofrece al público; en esta categoría estarían, por ejemplo,
las variaciones esencialmente sintácticas al texto de los llamados Bei-
lagen o apéndices, incluidos ya en las ediciones alemanas de 1832 y
1841, que fueron preparadas por el Freundesverein (círculo de amigos)
de Hegel, y que corresponden a los comienzos de la revisión que el
propio autor emprendiera del texto en 1831 con miras a una segunda

Diánoia, vol. LIII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 3



190 EFRAÍN LAZOS

edición. Una segunda categoría incluye las notas a la traducción pro-
piamente dicha, y que se dirigen fundamentalmente a clarificar una
expresión, e idealmente a justificar la decisión de verterla en español
de una determinada manera. Un tercer grupo lo constituyen las notas
que, si bien no son estrictamente de la traducción, se proponen enri-
quecer la lectura con un contexto más amplio de lo que es evidente a
partir del solo texto. Aquí cabría distinguir varias subclases. La primera
de ellas concierne al trabajo de edición que se propone determinar las
referencias y alusiones filosóficas, históricas o literarias que Hegel hace
constantemente y de las cuales, con una célebre excepción, no precisa
sus fuentes. La segunda subclase estaría integrada por referencias a
secciones anteriores o posteriores de la obra, o aun a pasajes de otras
obras del autor, donde se aborda cierta idea importante. Por último,
tendríamos, dentro de este tercer grupo de notas, aquellas reflexiones
en las que el editor sugiere una verdadera plataforma filosófica para
apreciar un determinado pasaje o curso de pensamiento del autor. Lo
que merece un señalamiento crítico no es, desde luego, la presencia
de esta diversidad de notas. El problema radica en que hay un severo
desbalance en su despliegue a lo largo del texto. Sería útil al lector
alguna diferenciación gráfica entre al menos algunos de los tipos de
notas utilizados. Usualmente, las notas correspondientes a la primera
categoría mencionada, las notas editoriales que aparecen en el texto
establecido en la lengua original, se colocan con una grafía alfabética,
para distinguirlas de otras, identificadas con grafía numérica. Más aún,
este tipo de notas editoriales, junto con las que caen en la categoría
de notas de traducción propiamente, podrían ubicarse a pie de página,
para diferenciarlas del resto de las notas, ubicadas al final. Estos recur-
sos gráficos, que están presentes en traducciones recientes de filosofía
alemana a otras lenguas —piénsese en la versión inglesa de la Crítica
de la razón pura preparada por P. Guyer y A. Wood para Cambridge
University Press— ciertamente abonarían a la legibilidad general de la
edición.

Las notas de la segunda categoría son las que propiamente dan sus-
tento estructural a una traducción especializada de este tipo. Aquí el
trabajo reseñado resulta dispar: hay aciertos claros, omisiones sorpren-
dentes y, en algunos casos, soluciones insatisfactorias. Naturalmente, es
imposible ser exhaustivos en esto, por lo que deberán bastar unos cuan-
tos ejemplos. Entre los lectores no germanos de la Fenomenología del es-
píritu, aufheben es probablemente el verbo más célebre. En casos como
éste, es difícil, y tal vez inútil, determinar cuándo una expresión deja
de ser usal y cuándo es ya terminológica; pero la dificultad para verter

Diánoia, vol. LIII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 4



EL ESPÍRITU PERDIDO EN LA TRADUCCIÓN 191

este verbo en español —como por cierto a otras lenguas romances y
al inglés— ha elevado su importancia más de lo debido. En un gesto
sin duda saludable, el traductor indica que disiente “de los aspavientos
de los que suele acompañarse la traducción [. . .] del verbo aufheben y
del sustantivo Aufhebung”. Es también un acierto del traductor remitir
a las connotaciones de “levantar” y “levantamiento”, como en “levantar
la sesión/la sanción” o como en “levantamiento de cadáveres”. No es
seguro que esta connotación se mantenga en su propia solución: poner
generalmente “suprimir y superar” donde dice aufheben, y “supresión y
superación” para la sustantivación Aufhebung. Como quiera, la expre-
sión tiende a tomar un aura técnica que no está necesariamente en el
original. Pero para esto no hay remedio, la solución es buena y éste es
justamente un caso paradigmático de la utilidad de las notas a la tra-
ducción. Ciertamente la solución es mejor que la de “cancelar” sugerida
por Zubiri —según refiere el propio Jiménez—, la cual es, por cierto,
igualmente mala que su correspondiente versión inglesa (to cancel) por
parte de A.V. Miller; y es apenas mejor, por ser más amplia, que la de
Roces y Guerra, quienes traducen aufheben únicamente como “superar”.

Otro acierto de Jiménez radica en no traducir Selbstständigkeit y Un-
selbstständigkeit —conceptos que enmarcan el célebre pasaje del amo
y el esclavo en el capítulo cuarto— como “independencia” y “depen-
dencia”. Selbstständigkeit vendría a ser literalmente la cualidad de sos-
tenerse por sí mismo, de pararse sobre los propios pies; esto presta li-
cencia a la traducción usual este concepto como “independencia”, pero
tal solución, por un lado, omite que su connotación original es posi-
tiva, cercana, con los matices pertinentes, a la de “autarquía”, y, por
otro, oscurece el hecho de que alguien o algo —un país, una nación—
puede ser independiente sin ser por ello selbstständig. Para esto no hay
una solución fácil o plenamente satisfactoria. Nuestro traductor ofrece
“autonomía” y “no autonomía”, pero, sorprendentemente, no da clave
alguna de su decisión. De modo que el mérito de resistirse a la tra-
ducción usual de este término —importante de suyo, i.e., no sólo en
este pasaje de la Fenomenología del espíritu, sino en la filosofía clásica
alemana, empezando por Kant (cfr. la Selbsständigkeit como principio a
priori de una república basada en el derecho público)— se ve opacado
por la falta de un comentario justificatorio al respecto. Donde el lector
espera propiamente una nota a la traducción, encuentra una digresión
—de las que hay muchas al lo largo del trabajo— en la que se nos in-
forma sobre una cierta (e indeterminada) imagen del Hegel político en
cierta (e indeterminada) recepción hispana del pasaje entero durante
la transición democrática española. Para aquellos curiosos a quienes no

Diánoia, vol. LIII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 5



192 EFRAÍN LAZOS

son accesibles las descripciones oblicuas que contiene la nota, y que
se sorprenden de la existencia de algo así como una recepción política
de Hegel durante la más reciente transición democrática hispana, sería
quizá interesante que el anotador hubiera sido más preciso en sus refe-
rencias. Como quiera que ello sea, la nota del traductor sigue faltando
aquí, no sólo como imperativo de sistematicidad y consistencia, sino
porque la solución particular que se ofrece tiene una objeción más o
menos obvia. Si bien en su sentido corriente el término Selbständigkeit
pudiera verterse sin más como “autonomía”, Autonomie es una noción
que, en el contexto del idealismo clásico alemán, tiene, como es sabi-
do, la connotación de “darse a sí mismo la ley”, y pesa específicamente
como un término que no se puede usar con impunidad, sin mayor expli-
cación. Más aún, el efecto de la propuesta es dar la impresión de que lo
que está en juego en la lucha por el reconocimiento es la racionalidad
propiamente moral de las autoconciencias contrapuestas; pero se trata
en realidad de algo más primitivo o, si se quiere, previo, esto es, de la
lucha por la identidad y la propia existencia. El punto es, por supuesto,
objeto de debate filosófico, pero éste no puede empezar si las decisiones
importantes de traducción obedecen al sí y al no del paladar.

Para la traducción de la expresión alemana sustantivada Selbst, Ji-
ménez usa sistemáticamente el término inglés self. Según la nota co-
rrespondiente, el traductor rechaza la opción de Zubiri, “mismidad”,
mientras que afirma y concuerda en que la traducción correcta de esta
peculiar expresión es “sí-mismo”, “un sí-mismo” o “el sí-mismo”, que
es, por cierto, como suelen traducir Roces y Guerra. Pero a lo largo de
su versión de la Fenomenología del espíritu, nuestro traductor decide
emplear la expresión inglesa self, en virtud de que ¡se ha vuelto habi-
tual en medios psicológicos y filosóficos españoles! Estamos ante otra
expresión de condescendencia que no es necesario calificar. El traduc-
tor intenta salvar este gesto con la reserva de que a quien el recurso le
parezca “un barbarismo inadmisible” puede “sustituir sistemáticamen-
te self por sí-mismo”. Todo tipo de factores psicosociológicos explica-
rán acaso el hecho de que algún término del inglés haya adquirido un
uso corriente en ciertos contextos hispanohablantes, pero ¿acaso tie-
nen ellos tanto peso en este caso como para inclinar una traducción al
español de una obra ejemplar de la lengua alemana? Sería ocioso de-
tenerse en todos los efectos de interferencia que produce esta decisión
de traducción. (Mueve a risa imaginar un hipotético traductor de Paul
Ricœur, quien, siguiendo la sugerencia de Jiménez, ponga “Self como
otro” en la versión española de su Soi-même comme une autre.) El asun-
to tiene de suyo un tufo a chabacanería, y revela que no se tomaron

Diánoia, vol. LIII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 6



EL ESPÍRITU PERDIDO EN LA TRADUCCIÓN 193

muy en serio las decisiones de traducción. ¿Por qué, por ejemplo, no
se procedió aquí en todo caso dejando sin traducir el término alemán
(claro, con su nota correspondiente)? Es esto, después de todo, lo que
hace el traductor en ocasiones con el verbo meinen, aunque tampoco en
este caso indica cuáles son sus razones. El traductor parece remediar la
falta de una nota adecuada de traducción para meinen colocando una
hilera de glosas; por ejemplo, en la última oración del capítulo tercero:
“el suponer, o estar pensando en, o querer decir [Meinen]”; sólo que
todas estas glosas ¡se las adjudica a Hegel mismo! Este tipo de golpes
de timón del traductor tienden a convertir a Hegel en un autor más
verboso y oscuro de lo que en realidad es.

Por su parte, en las notas contextuales es donde se encuentra el ma-
yor desbalance del trabajo reseñado. Hay, sí, algunas notas contextuales
que refieren a obras y autores no citados o apenas aludidos por Hegel.
Se extrañan más notas de este tipo, sobre todo, por ejemplo, las de Aris-
tóteles en el prólogo; en general, serían deseables más notas de referen-
cias a obras y pasajes específicos de la tradición alemana poskantiana,
con la que Hegel polemiza incesantemente. Las notas contextuales de
referencia a otras partes de la obra son un acierto del traductor; resul-
tan especialmente útiles para el capítulo final, donde la recapitulación
que hace Hegel del trayecto recorrido es extremadamente compacta.
Hubiera sido un acierto mayor ampliar estas notas a pasajes importan-
tes en otras obras del propio autor; piénsese, por ejemplo, en el famoso
pasaje sobre el “Viernes Santo de la especulación”, que le merece al
traductor una amplia y jugosa nota filosófica, pero que no le merece
referencia alguna a su igualmente célebre antecedente en Glauben und
Wissen. Pero donde las notas de esta edición adquieren un cariz total-
mente desbordado es en las que contienen los comentarios filosóficos
del traductor. De hecho, en mayor o menor medida, tales comentarios
dominan la edición entera, sea en la glosa, sea en las notas del traductor
y editoriales. En particular, a cada capítulo se le adosa de inicio un largo
comentario en nota, que es una especie de presentación “paso a paso”
de los temas por venir. Además, cada capítulo está salpicado de lo que,
más que notas editoriales, son verdaderos tratados de interpretación a
lo largo de siete u ocho páginas con tipografía minúscula. Es como si
el traductor tuviera tanto qué decir sobre Hegel, que no le bastaron las
largas páginas de su estudio introductorio, de manera que las notas po-
drían conformar fácilmente dos o tres ensayos extensos independientes
en cada capítulo. El resultado de todo ello es desfavorable tanto para
la lectura directa de la Fenomenología del espíritu, como también para
apreciar las ideas filosóficas propias del traductor. Más útil que muchas

Diánoia, vol. LIII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 7



194 EFRAÍN LAZOS

de estas notas hubiera sido incluir en la edición la paginación de las
ediciones alemanas más usadas, la de Theorie Werkausagabe (Fráncfort
del Meno, 1970) y la de Gesammelte Werke, vol. 9 (Hamburgo, 1980),
así como una lista mínima de la literatura secundaria más importante.
Estos elementos adicionales no son ningún lujo para una traducción
académica actual; el lujo hubiera sido, en todo caso, añadir, como ya se
hace en muchas traducciones de los clásicos de la filosofía, un glosario
de los términos alemanes más relevantes.

4. Comprender lo que dijo Hegel en la Fenomenología del espíritu, sin
duda una de las cumbres del pensamiento occidental, demanda un es-
fuerzo supremo de atención concentrada. En contra de sus propósitos
declarados, y debido a sus excesos, el trabajo aquí reseñado dificulta,
y no facilita, tal esfuerzo. Die Sache selbst, “lo que Hegel dijo exacta-
mente”, está más cerca de lo que esta nueva edición en español, con
su loable carga de trabajo y erudición, nos pone de manifiesto. Hay
que decir que no toda la responsabilidad del estado de la edición es
del profesor Jiménez. Independientemente de que un mayor cuidado
técnico-editorial hubiera evitado algunas erratas conspicuas en expre-
siones alemanas, un dictamen imparcial del contenido del trabajo tal y
como está sugeriría al menos moderación en el uso de recursos como
la glosa y las notas de comentario, cuando no de plano la publicación
de dos obras: una, la traducción propiamente dicha, y otra, los comen-
tarios del traductor. Con el mal llamado “regreso a Hegel”, entre otros
factores, es de esperarse que se produzcan en los años que corren nue-
vas traducciones españolas de esta obra. No es seguro que sean necesa-
rias. Bienvenidas, sí, todas aquellas traducciones de cualquier obra que
constituyan propiamente ediciones críticas, material útil para el trabajo
cotidiano tanto en las aulas como en los gabinetes; pero, ciertamente,
no necesitamos otra edición personal de un clásico de la filosofía.

BIBLIOGRAFÍA

Hegel, G.W.F., Fenomenología del espíritu, trad. Manuel Jiménez Redondo, Va-
lencia, Pre-textos, 2006.

Recibido el 15 de octubre de 2007; aceptado el 30 de enero de 2008.

Diánoia, vol. LIII, no. 60 (mayo 2008).

dianoia / d60dlaz / 8


