El debate en torno a la representacion
de acontecimientos limite del pasado
reciente: alcances del testimonio
como fuente*

MARIA INES MUDROVCIC

Centro de Investigaciones en Filosofia de las Ciencias Sociales y Humanidades
Universidad Nacional del Comahue, CONICET

mmudrovc@ciudad.com.ar

Resumen: En el debate que se ha dado en los dltimos afios en torno a los
alcances de la representacion histérica para dar cuenta adecuadamente de
acontecimientos que exceden los limites de la comprension y la experiencia
humanas, algunos tedricos e historiadores han tendido a privilegiar la in-
mediatez de la experiencia vivida, que supuestamente transmitiria el testigo
presencial del acontecimiento. Se ha oscurecido, entonces, la mirada retros-
pectiva, que implica distanciamiento de la experiencia vivida, presupuesta
no solo en el testimonio, sino también en la historiografia. En este sentido, se
analizara el papel que el testimonio cumple para una teoria de la historia, ya
sea que se lo entienda como “prueba o evidencia de” lo real pasado o como

“acceso a” lo real pasado.
Palabras clave: testimonio, representacion histérica, acontecimientos limite

Abstract: In recent debates about the scope of historical representation for
giving a proper account of events beyond the limits of human comprehen-
sion and experience, some theorists and historians have tended to favor the
immediacy of lived experience —which apparently would be transmitted by
the witness. The retrospective point of view, then, has been obscured. The
latter point of view implies a degree of detachment from lived experience and
is present not only in testimony but also in historiography. This article will
thus analyze the role played by testimony in a theory of history, as “evidence

or proof of” real past or as “access” to it.
Key words: testimony, historical representation, limit events

Introduccion

En un célebre pasaje del Fedro, Platén pone en boca de Sécrates el mito
del origen de la escritura. Cuenta la tradicién que en Egipto hubo un
dios, llamado Teuth, que invento los ntiimeros, el calculo, la geometria,
la astronomia, asi como los juegos del ajedrez y de los dados y, también,
la escritura. Teuth se present6 al rey Thamus, que reinaba por entonces

*Agradezco a los arbitros de Didnoia, cuyos comentarios contribuyeron a mejo-

rar la primera versién de este trabajo.

Didnoia, volumen LI, nimero 59 (noviembre 2007): pp. 127-150.



128 MARIA INES MUDROVCIC

en el pais, y le ofrecié las artes que habia creado. El rey le pregunté por
la utilidad de cada una de ellas. Al llegar a la escritura, Teuth dijo al rey
que “esta ensefianza [...] hara a los egipcios mds sabios y memoriosos,
que con ella se inventé el remedio para la memoria y la sabiduria”
(Platén 1945, 274e). A lo que el rey respondié: “Padre de la escritura,
le has atribuido por benevolencia lo contrario de lo que puede; porque
la escritura producira en las almas de los que la aprendieren el olvido
precisamente, por descuidar la memoria [...]. Inventaste, pues, no el
remedio para la memoria sino para la reminiscencia” (275a). Este mito
reproduce, a mi entender, la tensidn insita en la discusiéon contempora-
nea entre el testimonio de aquellos que vivieron acontecimientos limite
y la representacién histérica de los mismos. Dicha tensién, reformula-
da en los términos del mito, se produciria entre la mneme (memoria)
de los hechos, de la que sé6lo puede dar cuenta el testimonio del que
los vivid, y la mediaciéon que la escritura interpone entre el hecho vi-
vido y el hecho narrado.! Temerosos como Thamus, muchos teéricos
contemporaneos ven en la escritura histérica un extrafiamiento de la
experiencia, de alli que, para el caso de experiencias limite del pasado
reciente, surjan la demanda moral de que el recuerdo de las mismas
“no sea distorsionado o banalizado por representaciones groseramente
inadecuadas” (Friedlander 1992, p. 3), y la duda epistemoldgica acerca
de la adecuacién de las categorias estandar de la representacion histod-
rica para dar cuenta de tales experiencias.

El testimonio oral en la historia del presente o del pasado reciente

En un trabajo anterior (Mudrovcic 2005), defini la historia del pasado
reciente o historia del presente como aquella historiografia que tiene
por objeto acontecimientos o fendmenos sociales que constituyen re-
cuerdos de al menos una de las tres generaciones que comparten un
mismo presente histdrico.

Las ventajas que creo que posee una caracterizacién de la historia
del presente como la propuesta son las siguientes:

a) delimita un lapso mas o menos acotado;

! Riceeur reinterpreta este mito del origen de la escritura como mito del origen
de la historiografia, para articular la discusion en torno a la relacion entre la memo-
ria y la historia. Sin embargo, para el caso de los testimonios de los sobrevivientes
de los campos de exterminio mantiene la brecha entre la singularidad de un fené-
meno en el limite de la experiencia y el discurso histdrico. Cfr. especialmente 2004,
pp. 175-230.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 129

b) replantea la relacién S-O (sujeto-objeto) al definir este ultimo
como recuerdo cuyo soporte biolégico? es una generacién con-
temporanea a la que puede o no pertenecer el historiador;

¢) discrimina con relacion a la historia oral; i.e., no toda historia
oral es historia del presente, sino sélo aquella en que el objeto
(es decir, el recuerdo) y el sujeto (en este caso, el historiador)
pertenecen al mismo presente histdrico;

d) delimita como presente histérico aquel marco temporal de senti-
do determinado por la interseccién de los espacios de experien-
cia de las generaciones que se solapan.

El recurso heuristico a las generaciones en la definicién de historia
del presente permite despojar al historiador de la asepsia epistémica
del “observador analitico” —tal como lo ha caracterizado Habermas
(1999, p. 209)—, para reubicarlo en la inmediatez del tejido social his-
térico. En efecto, la existencia simultanea de diferentes generaciones
que se relacionan constituye la realidad de ese presente histérico. En
su tratamiento del concepto de generaciéon como “conector” entre el
tiempo vivido y el tiempo universal, Ricoeur (1996, pp. 791-802) res-
cata de Dilthey la nocién de “pertenencia a una misma generacion”, la
cual afade, al fendmeno bioldgico de la “misma edad”, la dimension
cualitativa de que los individuos han estado expuestos a las mismas
experiencias y han sido influidos por los mismos acontecimientos. Por
otro lado, podriamos agregar que, dado que siempre en todo presen-
te histdrico encontramos dos generaciones “activas”, es mds apropiado
hablar de solapamiento sucesivo de generaciones que de sucesion gene-
racional para indicar la dindmica del recambio de los muertos por los vi-
vos. Asimismo, Ricoeur retoma de Mannheim la nocién de “agrupacién
por localizacién” que inserta a la generacién en coordenadas espacio-
temporales concretas. En la mediacidon del solapamiento sucesivo de
generaciones localizadas temporalmente y orientadas anénimamente a
través de la simple contemporaneidad, se reconoce la articulacidon entre
el tiempo privado del individuo y el tiempo publico de la historia.

Me interesa sefialar ahora las implicaciones que posee definir el ob-
jeto histérico como recuerdo del que algunos de los miembros de las
generaciones comprometidas pueden dar testimonio. En primer lugar,

2Se alude a “biolégico”, y no a “material”, para distinguir a la generacién de
cualquier otro tipo de soporte de recuerdos, como serian, por ejemplo, los monu-

mentos.

Didnoia, vol. LIl, no. 59 (noviembre 2007).



130 MARIA INES MUDROVCIC

si del fendmeno histérico estudiado se puede dar testimonio, el recuer-
do asi atestiguado se imbrica directamente en la trama social y se trans-
forma en un factor de demandas éticas y politicas en la resignificacién
del pasado reciente.® Por otro lado, dado que los testigos constituyen
el soporte bioldgico de los recuerdos de los acontecimientos de los que
se pretende dar cuenta histéricamente, el lapso retrospectivo de una
historia del presente o del pasado reciente abarca, aproximadamente,
entre ochenta y noventa afios.

Hace sesenta afios, el 27 de enero de 1945, Yakov Vincenko (que aun
vive) fue el primer soldado soviético que traspasé los limites de Ausch-
witz; su relato de lo que alli encontré atin estremece. El joven soldado
no sabia en aquel momento que alli también murieron 150 000 solda-
dos soviéticos que habian sido prisioneros, en los combates de 1941,
cuando Alemania, sin declaraciéon de guerra, invadid la antigua URSS.
Esto si lo sabia el general Yakov Dimitri Volkogonov, historiador tam-
bién de la Academia de Historia de Moscl, muerto recientemente y
testigo de la reaccion de Stalin cuando éste fue informado de que la
aviacion alemana habia violado el espacio aéreo soviético. El caso Vol-
kogonov nos permite afirmar que esta transcurriendo el tiempo en el
que los testimonios de los sobrevivientes del genocidio mas documen-
tado y estudiado del siglo xx se estan transformando en fuentes s6lo
accesibles a partir de los archivos. La muerte del sobreviviente inde-
pendiza el testimonio de su enunciador, y lo hace perder su condicién
de ser palabra de alguien que pueda responder por sus dichos ante
cualquiera que se lo requiera. Lo dicho puede ser interpelado, ahora,
por el historiador; de la misma forma que cualquier registro que del
pasado haya quedado.

En lo que sigue intentaré mostrar que, en el debate que se ha dado
en los ultimos afios en torno a los alcances de la representacién his-
térica para dar cuenta adecuadamente de acontecimientos que, como
el Holocausto, el Gulag, las guerras de limpieza racial, el terrorismo

% De ello no se sigue que todas las demandas ético-politicas, los pedidos ptiblicos
de perddn, el otorgamiento de compensaciones, etc., que se efecttian en un presente
histdrico se deriven tnicamente de su pasado reciente. Las demandas de justicia y
reparacion, en el caso de la esclavitud en Estados Unidos, o el perdén pedido por
el papa Juan Pablo II por las faltas cometidas en el pasado por la Iglesia catélica
contra numerosos grupos o comunidades, constituyen ejemplos de acciones que,
en el presente, aluden a pasados histéricos muy lejanos, como las Cruzadas o la
Inquisicién, por ejemplo. Estos casos, a mi entender, muestran cdmo se construye
la identidad moral a través del pasado y, fundamentalmente, dejan al descubierto
la inextricable relacion que la historia, entendida como res gestae, posee con la
justicia.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 131

de Estado y, en general, los crimenes masivos del siglo XX, exceden los
limites de la comprensién y la experiencia humanas, se ha tendido a
privilegiar la inmediatez de la experiencia vivida, que supuestamente
transmitiria el testigo presencial del acontecimiento. Se ha oscurecido,
entonces, la mirada retrospectiva, que implica distanciamiento de la ex-
periencia vivida,* presupuesta no sélo en el testimonio sino también en
la historiografia. En este sentido, dos son los puntos que quiero poner
en tela de juicio. En primer lugar, la idea que esta presente en la siguien-
te expresion de Ankersmit: “El lenguaje del testimonio va mas alla de
las limitaciones del lenguaje narrativo que suele usar el historiador, en
el cual una voz impersonal e intersubjetiva interpela a una audiencia
igualmente impersonal e intersubjetiva” (Ankersmit 2001, p. 161). En
segundo lugar, la existencia misma de “testigos histdricos” que, segtin
Ricceur, son aquellos “cuya experiencia extraordinaria echa en falta la
capacidad de comprension media, ordinaria” (2004, p. 214) y en cuyo
caso, en el momento de testificar el trauma vivido, el pasado se hace de
nuevo presente en el sentido mds literal. Parafraseando al psicoanalista
Laub, la realidad histérica tomaria, entonces, la forma de testimonio,
es decir, de palabras.® En definitiva, el objetivo del presente trabajo es
mostrar que, aun reconociendo lo “extraordinario” de estos testimonios
al limite y la dificultad que supone comprenderlos, no ofrecen ningun
acceso directo al pasado histodrico y su tratamiento como fuentes orales
conlleva la posibilidad de contribuir al conocimiento de estos aconteci-
mientos extremos.

El testimonio como evidencia: el ejemplo de la historia oral

Arendt sefiala que tanto la palabra griega istoria como eidenai, que sig-
nifica “saber”, derivan de la raiz id, “ver”; y que originalmente istor
significd “testigo ocular”. De alli que historien tenga el doble sentido de
“dar testimonio” e “investigar”. Herodoto, quien establecio el uso de la
palabra historia para el estudio del pasado, empled el término en su
sentido dual de testimonio y de investigacién (Arendt 1996, p. 296).
El testimonio implicaba afirmaciones verdaderas acerca de los hechos
que se habian contemplado y se erigia en garantia de “lo que ocurrid”,

*El distanciamiento al que se alude en este contexto es el que media entre el
presente de la atestacion y el pasado de la experiencia del hecho atestiguado y
que constituye el nicleo mismo del concepto de testimonio. (Cfr., més adelante, la
cita de Agamben.) Esta mirada retrospectiva que el testigo da al pasado vivido ha
mostrado su valor heuristico principalmente en la historia oral.

®Véanse Felman y Laub 1992, p. 62, y Ankersmit 2001, p. 164.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



132 MARIA INES MUDROVCIC

de manera que ayudaba a distinguir la historia del mito. A fines del
siglo xvii, cuando la distincién entre “evidencia primaria” y “eviden-
cia secundaria” qued¢ firmemente establecida por los anticuarios (Mo-
migliano 1950, pp. 285-315), el testimonio —al ser redefinido como
“evidencia primaria” u “original”— perdid su condicién de garante de
lo real pasado. En efecto, los dichos de un testigo se transforman en
“evidencia original” del pasado cuando el historiador puede estable-
cer la veracidad de lo afirmado a través de los métodos de su disci-
plina. El testimonio por si solo no es garantia de lo que ocurrid; es el
historiador quien le otorga dicho estatus, al transformarlo en prueba
o evidencia del pasado. Esta depreciacién del testimonio como prue-
ba o evidencia histérica se encuentra en la célebre caracterizacién de
“tijeras-y-engrudo” que Collingwood dio a la historia que depende en-
teramente del “testimonio de autoridades”. Al respecto, Collingwood
afirma: “Cuando el historiador acepta una respuesta preconfeccionada
a alguna pregunta por él planteada, respuesta que le da otra persona,
esa otra persona se llama ‘autoridad’, y la afirmacién hecha por tal auto-
ridad y aceptada por el historiador se llama ‘testimonio’” (Collingwood
1981, p. 248). Si el historiador trata el testimonio como verdad histo-
rica, “pierde visiblemente el nombre de historiador”. El testimonio no
proporciona conocimiento histérico, excepto cuando puede vindicarse
como prueba, en cuyo caso, dice Collingwood, deja de ser testimonio.®
Este desplazamiento de la nocién de testimonio por la de evidencia o
prueba recorre toda la teoria de la historia del siglo xX, muestra de
ello lo constituye la publicacién del Dictionary of Concepts in History
en 1986 (Ritter 1986, p. 143), donde no hay ninguna entrada para el
concepto “testimonio”, el cual es tratado en el apartado “evidencia”.
Un interesante desarrollo del testimonio como evidencia se encuen-
tra en la historia oral. La historia oral es el registro y el andlisis de
los testimonios orales acerca del pasado. Se refiere tanto al proceso de
investigacion en el que el acto de recordar es provocado por un entre-
vistador, como a los géneros de escritura basados en la interpretacion
de estos testimonios orales.” Si bien la historia oral se desarroll luego
de la Segunda Guerra Mundial, no fue sino entre 1960 y 1970 cuando
recibié su mayor impulso, a partir de la creciente influencia de la nueva
historia social o “historia desde abajo”. La historia oral se transformd,
entonces, en el principal medio para el registro de las experiencias vi-

® Una interesante discusién al respecto se encuentra en Bloch 1996.
7 Cfr. Roper 1996, p. 345.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 133

vidas por los sectores marginales de las que sélo se contaba con narra-
ciones producidas por las elites.

Podemos distinguir dos tipos de historia oral, la que denomino “re-
constructiva” y la “interpretativa”.® La historia oral reconstructiva es
aquella que busca extraer conocimiento de lo que realmente ocurrié
a partir de los testimonios orales. La funcién primaria del recuerdo es
informar sobre el pasado. El testimonio oral constituye la prueba de
las relaciones que el historiador hace de un curso de acontecimientos
y abona la pretensién de la historia de fundarse sobre hechos. Esta
forma de tratar el recuerdo fue prioritaria en los inicios de la historia
oral en la que sus intereses confluyeron con el creciente avance de la
denominada historia social. En este sentido, los testimonios orales con-
tribuyeron al conocimiento de campos tan diversos como la historia del
trabajo, las historias regionales o las historias de mujeres con el objetivo
fundamental de recabar informacion alli donde ésta era incompleta o
estaba ausente. Desde otra perspectiva, el contenido factual del recuer-
do es prioritario cuando lo que se trata de reconstruir son episodios de
la historia reciente cuya completa evidencia documental depende de
la liberacién de archivos. Para mencionar un ejemplo, las entrevistas se
constituyeron en la fuente de informacién primaria para reconstruir dos
episodios de la historia britdnica reciente: la crisis del Canal de Suez en
1956, y la Guerra de las Malvinas en 1982. Sin los testimonios orales
se habria tenido que esperar hasta 1987 y 2013, respectivamente, para
la apertura oficial de los archivos.

A partir de la década de 1980, varios factores contribuyeron al desa-
rrollo de nuevas formas de historia oral. La influencia de disciplinas
como los estudios de la mujer, la nueva antropologia y la sociologia
interpretativa pusieron en duda ciertos supuestos de la historia oral
reconstructiva; en especial, en lo que corresponde al objetivo de bus-
car, en el testimonio, la prueba de los hechos ocurridos. Este desarrollo
de la historia oral, que podemos denominar interpretativo, se dirige a
comprender de qué modo los sujetos sociales interpretan su mundo so-
cial a través de los testimonios orales. La inexactitud o distorsion de los
recuerdos no es considerada negativamente, sino como via de acceso a
las formas culturales y los procesos por los que los individuos expresan
el sentido de si mismos en la historia. Este tipo de aproximacién al
testimonio tiende a considerarlo mas como indicador de representacio-
nes colectivas que a asegurar su consistencia factual, aun cuando no

8 Véase Mudrovcic 1999, pp. 324-329.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



134 MARIA INES MUDROVCIC

niegue que el recuerdo contenga conocimiento acerca del pasado que
pueda ser objetivamente verdadero.

Luego de este recorrido, quiero sefialar dos cuestiones que me parece
importante destacar en el uso del testimonio oral como “prueba de” o
“evidencia de”. En primer lugar, tanto en la antigua clasificaciéon de los
testimonios orales como “evidencias primarias”, como en el uso de los
mismos en la historia oral tanto reconstructiva como interpretativa, el
conocimiento que el historiador obtiene del testimonio es inferencial.
El testimonio no proporciona, en ninguno de los casos mencionados
anteriormente, conocimiento o acceso directo al pasado histérico: sélo
es a partir de su analisis y comparacién con otros testimonios como el
historiador lo transforma en prueba, la cual le permite inferir hechos
del pasado o modos de comprension de los actores de una realidad
social dada. Es este sentido de prueba o evidencia que adquiere el tes-
timonio lo que autoriza a comparar las actividades del historiador con
las de un juez.’

El proceso es, por asi decirlo, el tinico caso de “experimento historiogra-
fico”: en él las fuentes actiian en vivo, no sélo porque son asumidas di-
rectamente, sino también porque son confrontadas entre si, sometidas a
examenes cruzados, y se les solicita que reproduzcan, como en un psico-
drama, el acontecimiento que se juzga.'’

Tanto en el ambito judicial como en el histérico, el testigo, para decirlo
con palabras de Ricceur, es el que “atesta ante alguien la realidad de
una escena a la que dice haber asistido [...], pero, en el momento del
testimonio, en posiciéon de tercero respecto a todos los protagonistas”
(2004, p. 212). Cuando la verdad de lo comunicado se acredita por
los procedimientos adecuados, el testimonio se constituye en prueba o
evidencia; es decir, permite inferir que lo afirmado ocurrié.!! La defi-
nicion de Ricoeur retoma la de Dulong, que resumiria el uso cotidiano
del acto de testimoniar: “Un relato autobiograficamente certificado de

° Cfr. Ginzburg 1993. Esta comparacién ya la habia efectuado Voltaire en rela-
cion con el grado de certeza que podemos encontrar en la historia a partir de los
testimonios. Al respecto, Voltaire sefiala que las verdades en la historia “sélo son
probabilidades” y el historiador, al igual que el juez, “no podra jactarse nunca de
conocer la verdad” (Voltaire 1967, p. 287).

10 Ferrajoli 1989, p. 32, citado por Ginzburg 1993, p. 24.

"' En la misma direccién, Sarlo (2005, p. 47) afirma: “Todo testimonio quiere
ser creido y, sin embargo, no lleva en si mismo las pruebas por las cuales puede
comprobarse su veracidad, sino que ellas deben venir desde afuera.”

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 135

un acontecimiento pasado: se realice este acontecimiento en circuns-
tancias informales o formales” (Ricceur 2004, p. 210). Y, en segundo
lugar, quisiera sefialar, en principio, las dos miradas restrospectivas que
son necesarias para que un testimonio sea tomado como tal y que estan
presentes en las dos definiciones propuestas anteriormente. Una de las
perspectivas se encuentra en la estructura discursiva misma del testi-
monio, puesto que éste constituye un relato y, por lo mismo, supone un
enlace retrospectivo del presente de la atestacién con el pasado de los
hechos relatados. Por lo anterior, el testigo, para tener la condicién de
tal, debe posicionarse retrospectivamente ante los hechos pasados que
€l mismo vivié o padecié. Es decir, el testigo —que como sujeto enuncia
el relato en el presente— debe poder distinguirse del sujeto del relato
(él mismo) que padeci6 los acontecimientos atestiguados. Es lo que
Ricoeur denomina “posicién de tercero frente a los protagonistas”.!?
Ahora bien, luego del tratamiento que el testimonio como prueba o
evidencia ha tenido en la historiografia contemporanea y que hunde
sus raices en una larga tradiciéon que se remonta al siglo xvii, écdmo
podemos entender la siguiente afirmaciéon de Elie Wiesel: “Si los grie-
gos inventaron la tragedia; los romanos, la epistola, y el Renacimiento,
el soneto, nuestra generacion inventé una nueva literatura, la del tes-
timonio”,'® dando por descontado que el género autobiografico, como
literatura testimonial, tiene ya varios siglos entre nosotros? El proble-
ma es, a mi entender, que en la llamada “era del testimonio” (Felman y
Laub 1992, p. 6) se ha producido un desplazamiento semdntico, y ahora
se entiende por testimonio'* no el medio para obtener un conocimiento
inferencial de los hechos pasados, sino una forma de acceso directa al
pasado mismo. En este giro que ha dado la nocidn de testimonio pode-
mos distinguir tres posiciones que intentan dar cuenta de la relacién del

12 Esta nocién de testimonio como relato le permite a Jay poner en duda la dis-
tincién que efectia White entre los hechos o sucesos (nivel prenarrativo o crénica)
y la presentacion narrativa que de los mismos hace el historiador (nivel de impo-
siciéon de la trama). Dado que para Jay los testimonios son relatos, el “hecho” o
“suceso” del que pretenden dar cuenta ya se encuentra entramado en la narracién
del testigo; por ese motivo, “lo que los historiadores ‘moldean’ en sus propios rela-
tos se encuentra previamente entramado por los actores”. En este sentido “habria
un proceso de negociacion entre los dos 6rdenes narrativos, lo cual evitaria que
la representacion histérica se convierta en un relato arbitrario”. Cfr. Friedlander
1992, p. 104.

13 Wiesel 1977, p. 9, citado por Felman, “Education and Crisis, or the Vicissitudes
of Teaching”, en Felman y Laub 1992, p. 6.

14 Me refiero especialmente a aquellos testimonios de sobrevivientes de experien-
cias limite.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



136 MARIA INES MUDROVCIC

testigo con el hecho del que pretende dar testimonio: a) el testimonio
es imposible puesto que no proviene de los “verdaderos” testigos, de
los testigos “integrales” (Levi, Agamben); b) el testimonio es imposible
puesto que el testigo estd apresado en una memoria traumatica que no
puede ser narrada (Felman, Laub), y c) el testimonio es el lenguaje pri-
vilegiado puesto que es el tipo de discurso que se conecta directamente
con la experiencia (Ankersmit).

Las tres concepciones suponen un enlace diferente entre el sujeto de
la atestacion y la experiencia vivida. En el primer caso no hay testimo-
nio porque no hay experiencia del objeto. El testigo integral es el que
ha muerto, “el musulman”, “el hundido”, el tnico que ha experimen-
tado la funcién ultima del campo. Los sobrevivientes, “los salvados”,
son sélo “pseudotestigos”. El que sobrevivié al campo de concentracion
sobrevive para testificar, pero no puede dar testimonio sobre el campo,
ya que, por el solo hecho de haber sobrevivido, no ha sido una victima
plena.'® En el segundo caso se niega a la victima la calidad de testi-
go, pues la experiencia de lo vivido es categorizada como traumatica;
por lo mismo, es imposible integrarla en un relato de la propia vida y
atestiguar lo acontecido. Si bien en el dltimo caso se retoma la cate-
goria de trauma de la posicién anterior, se considera que el lenguaje
del testimonio es el que mejor expresa la historicidad de la experiencia,
y el mas apropiado para dar cuenta de la experiencia preverbal de lo
real. En las dos tltimas posiciones, la nocién de trauma es considerada
como la contrapartida negativa de la “comprensién” o la “interpreta-
cién”. Paraddjicamente, justo en este sentido el testimonio del sobrevi-
viente adquiere su valor positivo en cuanto que seria la “presencia” de
una experiencia vivida sin mediacién alguna. Esta ultima consideracion
provoca, a mi entender, la centralidad que posee el testimonio en las
discusiones actuales en torno a la representacion historica.

El papel del testimonio en el debate
acerca de la representacion histérica

Gran parte de los debates de los ultimos afios ha girado en torno a los
limites de la representacion histérica de acontecimientos extremos del
pasado reciente. Sin embargo, el tema de la representacion histérica no
es nuevo en el ambito de la teoria y la filosofia de la historia. En este

'3 Cfr. Agamben 2000, p. 34; Levi 1989, pp. 72-73; Sarlo 2005, p. 44. No se
abordara en este trabajo la perspectiva del “pseudotestigo”, puesto que ontoldgi-
camente ocluye la posibilidad de la experiencia del suceso y, por lo mismo, una
discusion epistemoldgica acerca de una integracion de la misma en un relato.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 137

contexto quiero distinguir dos etapas en la discusién. La primera de
ellas comprende el periodo abarcado desde la aparicién de Metahistory
(White 1973) hasta principios de los afios 1990 (el verano europeo de
1986, en el que comienza el Historikerstreit o debate de los historia-
dores ocurrido en Alemania). La segunda etapa se extiende desde esa
fecha hasta la actualidad.

Durante el primer periodo, el debate se centr6 en los alcances y limi-
tes de la narracién como forma de representacion del discurso histdrico.
En un muy conocido y citado parrafo, White considera las narraciones
histéricas “ficciones verbales, cuyos contenidos son tanto inventados
como encontrados y cuyas formas tienen mds en comun con sus con-
trapartidas en literatura que con aquellas de las ciencias” (White 1973,
p. 42). La Segunda Guerra Mundial no alude a ninguna realidad pa-
sada, sino que es lo figurado en la narracién que intenta describirlo o
analizarlo. Es asi que los historiadores “constituyen sus objetos como
posibles objetos de representacidon narrativa por medio del lenguaje
que usan para describirlo” (White 1973, p. 57). Este tipo de construc-
cionismo radical es sostenido, con diferentes variantes, por estudiosos
provenientes, en su mayoria, de la filosofia y de la critica literaria.'®
Sin embargo, los historiadores rechazaron casi unanimemente este tipo
de posturas por considerar que, por un lado, amenazaban el “princi-
pio de realidad” que anima a la historia como disciplina y, por otro,
comprometian los limites estrictos de la ciencia histérica reduciéndola
a un nuevo género literario.!” Su posicién puede ser resumida en la
siguiente queja que expreso, en 1991, Ginzburg contra algunos de sus
colegas:

Para muchos historiadores, la nocién de prueba esta pasada de moda;
asi como la verdad, a la cual estd ligada por un vinculo histérico (y por
lo tanto no necesario) muy fuerte. Las razones de esta devaluacién son
muchas, y no todas de orden intelectual. Una de ellas es, ciertamente,
la exagerada fortuna que ha alcanzado a ambos lados del Atlantico, en
Francia y en Estados Unidos, el término ‘representacion’. El uso que del
mismo se hace acaba creando, en muchos casos, alrededor del historiador,
un muro infranqueable. (1991, p. 22)

Al afio siguiente, el historiador Friedlander publica Probing the Limits
of Representation. Nazism and the “Final Solution” (1992), un libro que

16 Ankersmit 1994; Gearhart 1984; Kellner 1989; Jenkins 1991, y Rigney 1990,
entre otros.
17 Cfr., al respecto, Momigliano 1981, y Gossman 1990, entre otros.

Didnoia, vol. LIl, no. 59 (noviembre 2007).



138 MARIA INES MUDROVCIC

compila 19 trabajos, la mitad de los cuales estdn escritos por historiado-
res. Segun lo anuncia el propio Friedlander en la introduccién a dicho
volumen, el fin que ha guiado las contribuciones no ha sido abordar
aspectos historicos especificos del Holocausto, sino el supuesto com-
partido de que se “enfrentan con un acontecimiento de tal magnitud
que demanda una reflexién general sobre las dificultades que suscita
su representacién y una aproximacién global a ellas” puesto que estan
tratando con un “acontecimiento al limite”, que pone en jaque las cate-
gorias conceptuales tradicionales por tratarse de “la forma mas radical
de genocidio encontrado en la historia” (Friedlander 1992, p. 1).

La publicacién de este libro constituye, a mi entender, el momento
decisivo en la discusién que desde 1973 se sostenia en relacién con el
concepto de representacion historiografica. La cuestion es que, a dife-
rencia de la etapa anterior, ya no son los criticos literarios ni los filésofos
los que sefalan el aspecto figurativo de la trama argumental de la histo-
ria, sino que ahora son los propios historiadores quienes ponen en duda
la posibilidad de representar acontecimientos limite del pasado reciente
a través de medios estandar de la disciplina histérica. ¢Por qué, recién
en los afios 1990, los historiadores —al menos aquellos implicados con
el llamado “Holocausto”— ponen en duda su posibilidad de reconstruc-
ciéon histérica? Creo que la respuesta puede encontrarse en el llamado
debate de los historiadores —Historikerstreit— ocurrido en Alemania a
mediados de la década de 1980. En dicha ocasién, Habermas atacé el
esquema interpretativo sobre el pasado aleman, apelando a argumen-
tos politicos, de historiadores que, como Hillgruber, Stiirmer y Nolte,
respondian, en sus reconstrucciones historiograficas a “las reglas de la
disciplina”. Si el debate tuvo alguna consecuencia, fue mostrar cémo
algunas representaciones del pasado alemdn estaban directamente co-
nectadas con problemas de legitimacidon politica y social del presente,
considerados significativos fuera de la discusién académica de los pro-
pios historiadores. A mi entender, la consecuencia mas importante de
este debate fue, en primer lugar, el haber “sensibilizado” a los histo-
riadores acerca de las relaciones que inevitablemente introducen entre
acontecimientos del pasado para dar “sentido” a sus reconstrucciones
histdricas. Pero, en segundo lugar, condujo a una depreciacién de la his-
toriografia como forma discursiva para dar cuenta del pasado, a partir
de la toma de conciencia de que “un pluralismo de interpretaciones”
podria distorsionar “lo que verdaderamente ocurri6”. Este apremio por
evitar el inevitable “sentido” que los historiadores impondrian a sus
reconstrucciones del pasado ha llevado a muchos de ellos a cuestionar
el alcance moral que acarrearia poner en palabras (texto) la dimension

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 139

del horror, el trauma o la tragedia vividos por los actores. Es asi como
en Probing the Limits encontramos argumentos tan contradictorios para
una teoria de la historia como el de Ginzburg, para el que con sélo un
testigo podemos conocer “lo que ocurrié”, o el de Jay, que afirma que
ninguna “negociacion es posible” entre la narracién del que fue testigo
del acontecimiento y el historiador que lo reconstruye. De alli al “feti-
chismo” del testimonio del actor como “dnico acceso” a lo real pasado
hay un solo paso.

En este contexto se pueden distinguir dos aproximaciones en la
controversia —de la que participan no sélo fildsofos e historiadores—
acerca de la posibilidad de comprensién y representacion histérica de
acontecimientos limite del pasado reciente. Por un lado se encuentran
aquellos que sostienen que dichos sucesos son cognoscibles y que, por
lo mismo, pueden ser capturados a través de técnicas ya establecidas de
representacion y de analisis de la disciplina histdrica (Arendt, Brown-
ing, Goldhagen, Bauman, Todorov). Por el otro, estan los que afirman
que estos acontecimientos no pueden ser conocidos o, si lo son, es
bajo regimenes radicalmente nuevos de conocimiento y representacion
(Wiesel, Steiner, Lanzman, Lyotard, Cohen). En general se sostiene que
si comprendemos el pasado dando sentido a los datos a través del dis-
curso histérico, ningiin modelo discursivo podria dar cuenta de una
forma cognitiva y moralmente responsable del horror de los crimenes
cometidos y de la unicidad del suceso. Una posicién extrema, en este
contexto, la sostienen autores como Wiesel o Steiner, por ejemplo, para
los que el silencio es el inico recurso moral ante lo que consideran inde-
cible. Otros, como White, proponen recursos retéricos como la “media
voz” latina (1992, pp. 37-53) o, como LaCapra (2001), recurren a con-
ceptos importados del psicoanalisis.

Por otro lado, hay quienes, siguiendo este mismo argumento, pri-
vilegian el testimonio de los sobrevivientes de dichos acontecimientos
como una forma de acceso privilegiada a la experiencia vivida, lo que
permitiria trascender los limites de la historiografia convencional (Fel-
man, Laub, Ankersmit, LaCapra). En este contexto, el testimonio del
sobreviviente adquiere relevancia no sélo por su dimension cognitiva,
sino también por su alcance moral. En palabras de Friedlander:

Si afiadimos el hecho de que los perpetradores invirtieron un esfuerzo
considerable no sé6lo en camuflar sino en borrar todas las huellas de sus
atrocidades, la obligacién de guardar testimonio y registro de este pasado
resulta aun mds apremiante. Como postulado implica, casi naturalmente,
la nocién imprecisa pero no menos evidente de que este registro no debe

Didnoia, vol. LIl, no. 59 (noviembre 2007).



140 MARIA INES MUDROVCIC

ser distorsionado ni banalizado por representaciones groseramente inade-
cuadas. (1992, p. 3)

Sacado de contexto, dicho “postulado” resulta trivial, puesto que es
condicién de posibilidad de todo aquel que, ya sea juez o historiador,
pretenda reconstruir algiin hecho ocurrido en el pasado: atender a los
testimonios, en cuanto registros orales o documentales. En este sentido,
el testimonio, transformado en evidencia o prueba de lo que ocurrid, se
constituye en el limite interno que impide que cualquier reconstruccion
del hecho sea posible.'® Sin embargo, dicho “postulado”, formulado
en el marco de la discusion de los afios 1990 acerca de los limites de
la representaciéon histérica, introduce una brecha entre lo que se en-
tiende como registro factual del acontecimiento y la “representacion”
o “interpretacion” que del mismo realiza el historiador (Friedlander
1992, p. 4). El presupuesto es que el discurso historiografico introdu-
ciria un elemento “interpretativo” que “distorsionaria” la “verdad” del
relato del testigo; es decir, de quien ha experimentado y observado los
hechos. Nos encontramos, en este punto, con una inversion del papel
que tradicionalmente desempefiaba el testimonio en la reconstrucciéon
historiografica. Sin embargo, en nuestra llamada “era del testimonio”,
éste deja de ser la evidencia o prueba a la que se apela en demanda de
la plausibilidad del relato, para transformarse en el tnico acceso a la
“verdad” del hecho. En palabras de Felman:

El testimonio sera asi entendido [...], no como un modo de proposicién
acerca de [statement of], sino mds bien como un acceso a [access to] esa
verdad. En literatura, tanto como en psicoandlisis y cabe la posibilidad
de que en historia también, el testigo [witness] debe ser [...] no sélo
quien (de hecho) presencié —participé (witnessed)—, sino también el que
engendra [begets] la verdad a través del acto de testimoniar.'”

Asi comprendido, el testimonio de acontecimientos limite ocluiria la
posibilidad misma de su reconstruccién historiografica, ya que se corre
el riesgo de que al integrarlo en un relato mas amplio se distorsione
su verdad. Como “contenido” de una representacion histérica puede
ser obliterado, puesto que, segin Ankersmit, “lo que es destruido por

18 «“E] oficio tanto de unos como de otros se basa en la posibilidad de probar,
segiin determinadas reglas, que x ha hecho y: donde x puede designar tanto al
protagonista, aunque sea anénimo, de un acontecimiento histérico, como al sujeto
de un procedimiento penal; e y, una accién cualquiera” (Ginzburg 1993, p. 23).

9 Cfr. Felman y Laub 1992, p. 16; la traduccién es mia.

Didnoia, vol. LIl, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 141

el lenguaje y el texto, lo que es ‘domesticado’ y ‘apropiado’ [...] es
la experiencia preverbal que poseemos de la realidad” (2001, p. 162).
Dado que el discurso histérico introduciria, entonces, una inevitable
mediacién entre los que no vivieron el acontecimiento y los que lo ex-
perimentaron, el testimonio seria el Unico lenguaje en que estos acon-
tecimientos limite deberian ser representados. Y esto es asi porque el
“testimonio nos da una representacién de las experiencias mas signifi-
cativas y profundas de una persona” (2001, p. 163).

Tal como se sefiald anteriormente, en la tradicién occidental la pa-
labra testigo (witness) estuvo fuertemente asociada con “ver” o “pre-
senciar” el acontecimiento (eye-witness). A partir de la publicacién del
libro de Hilbert,?° en los estudios sobre el Holocausto es comtn dividir
a los sobrevivientes en tres categorias: las victimas, los perpetradores
y los bystanders.?! Del vocablo “bystander” no tenemos una traduccién
precisa al espafiol, pero segin The American Heritage Dictionary, “bys-
tander” es aquel que “estd presente en un acontecimiento sin participar
en é1”; por ejemplo, el testigo de un accidente automovilistico.?? En este
sentido, la acepcion se acercaria a la de testigo ocular (eye-witness); es
decir, al testigo como espectador. Sin embargo, en las tres categorias
mencionadas para el caso del Holocausto (victimas, perpetradores y
bystanders), los testigos conservan su dimensién forense; es decir, dar
testimonio de lo ocurrido ante un tribunal pero, utilizadas en el ambito
historiografico, adquieren un alcance moral que las aleja de su valor
analitico.?® El ejemplo mds palpable es el del sobreviviente, califica-
do como bystander, que pierde su condicidn de simple testigo ocular

20 Segtin Hilbert: “Durante el transcurso de la embestida en contra de la Europa
judia, algunas personas de la poblaciéon no judia ayudaron a sus vecinos judios,
muchas otras hicieron algo u obtuvieron algo a expensas de los judios e infinidad
de otras observaron lo que estaba ocurriendo” (1993, p. 212).

21 Panayi 2003; Felman 1992, y Browning 1992, entre otros.

22 The American Heritage Dictionary, ed. 1985. Siguiendo este significado, Portelli,
en relacion con su trabajo sobre las Fosas Ardeatinas, los denomina “personas no
directamente comprometidas” y que le “ayudaron a comprender el significado y
el impacto de este hecho mads alld del circulo restringido de quien fue afectado
personalmente”. Cfr. Portelli 2003, p. 28.

2 1,a clasificacién de testigos en perpetradores, victimas y bystanders (cémplices)
se efecttia desde una perspectiva moral que sirve a los fines del “lugar” que el tes-
tigo ocupa en la realizacién de un juicio. Si el establecimiento de la prueba de “lo
que realmente ocurrio” acerca la tarea del juez y del historiador, el conocimiento
que se obtiene de ello posee diferentes fines. El historiador intenta conocer para
comprender o explicar lo que sucedid. El juez reconstruye los hechos para actuar
sobre ellos, pues “hacer justicia es, como la perifrasis verbal lo indica, la restitucién
al pasado de su verdad moral, es hacer posible la superacion del pasado, despren-

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



142 MARIA INES MUDROVCIC

puesto que su presencia en un acontecimiento limite lo convierte de
espectador en actor, en cuanto participe-cémplice y, por lo mismo, en
un agente moralmente responsable.*

En sus inicios, la historiografia del Holocausto estuvo dominada por
la perspectiva de los perpetradores: nazis con mentes criminales in-
fectadas por el racismo y el antisemitismo. S6lo a partir de los afios
1960, las representaciones histéricas desde esta perspectiva compleji-
zaron su estructura explicativa, distinguiéndose entre “funcionalistas” e
“intencionalistas”.2 Para los fines de este trabajo, me interesa destacar
la reconstrucciéon que el historiador Browning hace de las actividades
del Batallén 101 de Reserva de la Policia de las que no han quedado
sobrevivientes. Su reconstruccion se basa en los testimonios de 125 in-
tegrantes del Batallén (perpetradores), recogidos durante cinco afios,
los cuales le permitieron establecer el relato de lo que ocurri6 el 13 de
julio de 1942 en Josefoéw, jornada en la que 450 miembros del Batallon
asesinaran a 1500 judios en aproximadamente 29 horas. La historia de
estos perpetradores fue escrita. Frente a la queja de Bettelheim en una
resefia del libro Los doctores nazis de Lifton:

Me restring{ a tratar de entender la psicologia de los prisioneros y evité
entender la psicologia de las SS, debido al peligro siempre presente de que
la completa comprensién puede estar muy cerca del perddn [...]. Creo que
hay actos tan viles que nuestra tarea es rechazarlos y evitarlos, no tratar
de comprenderlos empaticamente (Friedlander 1992, p. 35)

Browning responde:

Lo que no acepto son los viejos clichés acerca de que explicar es excusar,
que entender es olvidar [...]. La nocién de que simplemente debemos re-
chazar los actos de los perpetradores y no tratar de entenderlos los haria

derse de los hechos del pasado para hacerles un lugar en la historia. Es preciso
actualizar los hechos (en el juicio) para permitir su transito al pasado, tanto en su
materialidad como en su s ignificacién moral” (Garapon 2002, p. 98).

24 Al respecto, abunda la bibliografia de cémo las personas “ordinarias” conocian
y aprobaban la exterminacion de los judios y las politicas del Tercer Reich: Kerhaw
1983; Bankier 1992; Gellately 2001, etc. El caso mas extremo, a mi entender, es
Goldhagen 1996. Si bien Reyes Mate (2003) clasifica a los sobrevivientes en victi-
mas, verdugos y espectadores, estos ultimos son tratados de complices (pp. 195-
211). De acuerdo con Evans (2002), esta actitud ha conducido a una judicializacién
(judicialization) de la historiografia (pp. 326-345). Es decir, estamos asistiendo a
la moralizacion del testimonio en detrimento de su valor epistemoldgico para la
historia.

5 Cfr. Finchelstein 1999, introduccién.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 143

imposibles, no sélo para mi historia sino para cualquier historia de perpe-
tradores que intentara ir mas all4 de la caricatura.®

Browning no consideré ninguno de sus testimonios como un acceso
directo al pasado.

Conclusiones

Ahora bien, ¢qué debe suceder para que los testimonios de las victi-
mas de experiencias “al limite” sean considerados “acceso directo” a
la verdad de los acontecimientos, y sus portadores sean llamados “tes-
tigos histéricos”? (Ricoeur 2004, p. 209). La respuesta, como intento
mostrar, la podemos encontrar en la linea interpretativa (ya sea psi-
coanalitica o neurobioldgica) que califica estos acontecimientos limite
de“traumadticos”.

Tal como sefialé en un trabajo anterior,?” central para el estudio de
la memoria tal como es entendida por el psicoandlisis es la distincion
entre dos formas de traer el pasado al presente: la repeticion y el re-
cuerdo. La repeticién consiste en un tipo de accién en la cual el sujeto,
apresado por fantasias y deseos inconscientes,?® los pone de relieve en
el presente con una impresiéon de inmediacién que es resaltada por el

26 1,3 historia de Browning es un ejemplo de lo que he llamado historia oral re-
constructiva. Un texto muy interesante en el sentido de explorar “la relacién entre
la materialidad de los hechos y la subjetividad de las personas” con el objetivo de
interrogar como y por qué una version errada de la historia se ha hecho sentido co-
mun (historia oral interpretativa) es el trabajo ya citado de Portelli. El libro se basa
en aproximadamente doscientas entrevistas personales. Lo que llama la atencion
es que Portelli estructura el texto en torno a transcripciones de los testimonios con
minimas intervenciones personales que permiten articularlos en un hilo narrativo.
En el trabajo cabe destacar los sentidos contrapuestos del papel de los partisanos
como perpetradores y como victimas, y los testimonios de judios italianos, sobrevi-
vientes de los campos de concentracién, acerca de sus familiares o amigos muertos
en via Rasella. El objetivo de Portelli es realizar un “montaje de fragmentos mas
o menos amplio” para que se puedan observar los sentidos contrapuestos de los
sobrevivientes, ya que “la historia oral no es solamente coleccion de fuentes sino
también interpretacion” (Portelli 2003, p. 28).

27 yéase Mudrovcic 2003, pp. 111-127.

28 En 1890 Freud sugirié que la repeticién era causada por memorias reprimidas
de un trauma sexual. En 1897 abandond la teoria de la seduccién y reorientd su
trabajo hacia el estudio de los efectos de la represién de las fantasias erdticas infan-
tiles. Sin embargo, en “M4as alld del principio del placer” (1920), Freud reconocié
la existencia de una tendencia a la muerte que actuaria en oposicion al principio
del placer.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



144 MARIA INES MUDROVCIC

rechazo o la incapacidad del analizado de reconocer su origen y, por
lo tanto, su cardcter repetitivo. El recuerdo reprimido estd activo en
el presente: el paciente, dice Freud, no recuerda nada de lo olvidado,
sino que lo actda (Freud 1991, p. 152). La compulsion a la repeticion
ha reemplazado a la capacidad de recordar. El sujeto repite en vez de
recordar, y repite bajo condiciones de resistencia. Esta teoria, central
para la técnica analitica, aparece en un texto que Freud escribié en
1914: “Recordar, repetir y elaborar”.

La nocién de repeticién se conserva, asimismo, en el diagndstico del
desorden del estrés postraumatico que fue codificado en 1980 en la ter-
cera edicion del Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders.
Los suefos traumaticos, los flashbacks y otras experiencias intrusivas
son considerados memorias literales del suceso traumaético. Para el mé-
dico Van der Kolk, figura indiscutida en el estudio cientifico del trauma,
el suceso traumatico se codifica en el cerebro de una manera diferente
que no es a través de la memoria ordinaria. La memoria traumatica es
literal en el sentido de que no estd integrada en la conciencia, sino di-
sociada de la misma y, por lo tanto, es imposible de recuperar mediante
el recuerdo ordinario.?? Por lo anterior, la memoria traumdtica en su
repeticion no esta sujeta a los procesos usuales de integracién. En con-
secuencia, desde esta perspectiva, la repeticién es la reiteracion literal
y no la represién del suceso traumatico. Ambos modelos de repeticién,
la memoria literal y la memoria represiva, han servido como conceptos
clave para la interpretacién de la historia del pasado reciente. LaCa-
pra se sirve del modelo represivo, mientras que Caruth se apoya en la
interpretaciéon de la memoria traumatica como literal.

En la memoria traumatica, el sujeto es atrapado performativamen-
te en la repeticiéon de las escenas traumaticas, escenas en las que el
sujeto revive el pasado en el presente y se bloquea cualquier distin-
cién temporal. En sintesis, caemos en la paradoja de que las victimas
de memorias traumatizadas no pueden ser testigos del trauma vivido
—en el sentido de narrarlo y representarlo cognitivamente a otros y a
si mismos—: todo lo que pueden hacer es repetir la experiencia como
si literalmente estuviese ocurriendo de nuevo. En palabras del psicoa-
nalista Laub: “la sola circunstancia de haber estado dentro del suceso
[...] hace impensable la nocién de que pudiese existir un testigo [...].
Podriamos decir que, histéricamente hablando, no ha habido testigo
alguno del Holocausto.”® Para nuestros fines, esta ultima observacién

29Van der Kolk, McFarlane y Weisaeth 1996, y Van der Kolk 1994.
%01,aub 1995, p. 66. Cfr. Mudrovcic 2003, p. 120. En el mismo sentido, Ankersmit

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 145

resulta sumamente importante, pues lo que Laub les estd negando a es-
tos testigos es la posibilidad de ubicarse como terceros en relaciéon con
la experiencia vivida y de poder dar cuenta de la misma. Para aquellos
que no han podido superar el trauma infligido, la experiencia limite no
puede ser considerada retrospectivamente a la manera de un recuerdo
normal y, por lo mismo, no puede ser narrada; es deciy, no pueden ser
considerados como testis.
Tal como sefiala Agamben:

hay dos palabras para referirse al testigo. La primera, testis, de la que
deriva nuestro término “testigo”, significa etimoldgicamente aquel que se
sittia como tercero (terstis) [...]. La segunda, superstes, hace referencia al
que ha vivido una determinada realidad, ha pasado hasta el final de un
acontecimiento y estd, pues, en condiciones de ofrecer testimonio sobre él.
(Agamben 2000, p. 15)

Ninguno de los sentidos conservados en la etimologia del concepto
“testigo” permitiria calificar de “testimonio” a los dichos de los sobrevi-
vientes con memorias traumaticas. La misma patologia ocluiria la mi-
rada retrospectiva que es resultado del hecho de “haber pasado hasta
el final” del acontecimiento, puesto que la memoria traumatica que-
da atrapada en la reiteracion o repeticidon de la experiencia. ¢Autoriza
esto a denominarlos “testigos histéricos”, en el sentido de que, dada
la magnitud del horror vivido, sus memorias literales constituirian el
Unico acceso a la verdad? Creo que no, puesto que toda perspectiva
histérica presupone una mediacién con el pasado; por este motivo,
ninguna realidad histérica toma la forma del testimonio (Ankersmit
2001, p. 164). Aun si dispusiésemos del Cronista Ideal de Danto (1985,
pp. 143-181) o si se concretara la utopia de Tolstoi de reunir todos
los testimonios de cada uno de los que estuvieron involucrados en un
acontecimiento, no por ello alcanzariamos su representacion histdrica.
La suma de todos los testimonios posibles puede ser mds completa, en
cierto aspecto, que cualquier representacion que el historiador haga del
pasado, pero en un sentido mas relevante, dicha representacion no se-
ra histérica. Lo que llamamos historiografia, representacion historica o

sefiala que, en el testimonio, “el acto de habla y la experiencia se transforman en
meros aspectos uno del otro, y las barreras que los separan literalmente quedan
obliteradas en el acto de hablar acerca del suceso traumatico; el acto de testimoniar
rompe el caparazén en que estaba encapsulado. Una realidad histérica toma la
forma de testimonio, es decir, de palabras, y viceversa” (2001, p. 164; las cursivas
son mias).

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



146 MARIA INES MUDROVCIC

discurso histérico es resultado de la practica del historiador que va mas
alla de dar cuenta de todos los puntos de vista posibles de los actores
del acontecimiento, aun cuando esto tltimo fuese posible. En la his-
toriografia encontramos descripciones de acontecimientos inaccesibles
a los que los vivieron y es, en este sentido, en que debe entenderse
que hay una “interpretacién” del historiador en el nivel de la repre-
sentacion que no se encuentra en el registro del testigo. Pero esta “in-
terpretacion” no es una imposicién formal del lenguaje del historiador
que ocluye, deforma o ficcionaliza la “verdad” de los acontecimientos
mismos, sino el resultado de relaciones temporales retrospectivas que
permiten describir acontecimientos y, por lo mismo, integrarlos a una
trama discursiva ajena, o elementos estructurales distintos de los que
los experimentaron.

{Y qué, entonces, de estos testimonios al limite, “extraordinarios”
puesto que desbordan la capacidad de comprensiéon enraizada en un
mundo comun? ¢En qué sentido se afirma que han provocado una “cri-
sis del testimonio”, ya sea en la literatura, en el psicoanalisis o en la
historia?®! Si la exterminacién de los judios de Europa es, segun el
mismo Friedlander lo reconoce, “accesible tanto a la representacion y
a la interpretacion como cualquier otro suceso histdrico” (1992, p. 2)
y si, gracias a las investigaciones rigurosas, “el problema de las cir-
cunstancias histéricas (materiales, técnicas, burocraticas, juridicas...)
en que tuvo lugar el exterminio de los judios ha sido suficientemente
aclarado” (Agamben 2000, p. 7), ¢en qué sentido debe entenderse que
este tipo de testimonios imponen limites y a qué? Creo que la situacion
queda mal planteada si lo indecible de lo que dan cuenta estos testi-
monios se reduce a cuestionar los modos estandares de representacion
historiografica. Ello solo justificaria la airada defensa de Ginzburg de
la pretensién veritativa del conocimiento histdrico, pero no cerraria la
sospecha de que esos testimonios demandan algo mas, un “algo mas”
que no puede ser respondido desde la perspectiva histérica. Y estd muy
bien que asi sea, pues la funcion primaria de la historia es cognoscitiva,
pero la dimensién fundamental de estos testimonios es moral. En este
punto quiero defender vigorosamente la idea de que el objetivo princi-
pal de la historia es el conocimiento del pasado humano, sin por ello
comprometerme con la nocién de “asepsia epistémica” habermasiana
(seria ingenuo presuponer, y mas en una historia del presente, que el
historiador puede liberarse de compromisos éticos o politicos). Coin-
cido, en este aspecto, con la exhortaciéon de Todorov en el sentido de

31 Cfr. Ricoeur 2004, p. 229. Felman y Laub 1992.

Didnoia, vol. LIl, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 147

que “hay que recordar que la existencia humana estd impregnada de
valores, y que, por consiguiente, querer expulsar de las ciencias huma-
nas cualquier relacion con los valores es una tarea inhumana” (Todorov
1993, p. 20). Lo anterior no significa sostener que este principio cog-
noscitivo que debe animar la historia no tenga consecuencias éticas,
politicas o juridicas.3?

Tal como sefiala Margalit, el adjetivo “moral” de estos testimonios
s6lo tiene que ver con el contenido de las afirmaciones, “pero no con
el estatus epistemoldgico de lo que atestigua el testigo moral” (2002,
p. 91). Un testigo moral no sélo debe ser testigo ocular del sufrimiento
causado por un mal absoluto, sino también experimentarlo; el “impulso
moral es una propiedad esencial” de este tipo de testigos (2002, p. 79).
De alli que la brecha entre el conocimiento histérico y la verdad del
testigo moral no pueda ser nunca salvada (écémo juzgar el valor de
verdad de los escritos de Levi, por ejemplo?); pero esto no es por limita-
ciones propias de la historia. Estos testimonios, en primer lugar, ponen
de relieve la profunda diferencia entre historia y justicia sefialada an-
teriormente®® y, en segundo, cuestionan la comprensién ética y politica
del mundo humano que nos hered¢ la filosofia moderna occidental. La
creacién de la figura juridica de “crimen contra la humanidad” transfor-
ma en obsoleta cualquier defensa del “Progreso de la Historia” apelando
a una razén y a una justicia universales.

BIBLIOGRAFIA

Agamben, G., 2000, Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo, Pre-
textos, Valencia (Homo Sacer, 3).

Ankersmit, E, 2001, Historical Representation, Stanford University Press, Stan-
ford.

, 1994, History and Tropology. The Rise and Fall of Metaphor, University of
California Press, Berkeley.

Arendt, H., 1996, Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre reflexion
politica, Peninsula, Barcelona.

Bankier, D., 1992, The Germans and the Final Solution: Public Opinion under
Nagism, Basil Blackwell, Oxford.

32 La publicacién, por ejemplo, a mediados de 2003, del libro Los polacos de Ian
T. Gross, socidlogo y figura lider entre los nuevos historiadores de Polonia, abrié un
debate publico que tuvo como consecuencia politica el pedido de perdén publico
que el presidente polaco Aleksander Kwasniewski pidi6 por la masacre cometida en
Jebwabne en 1941.

33 Cfr., antes, la nota al pie no. 23.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



148 MARIA INES MUDROVCIC

Bloch, M., 1996, Apologia para la historia o el oficio del historiador, Fondo de
Cultura Econdémica, Buenos Aires.

Browning, C., 1992, “German Memory, Judicial Interrogation, and Historical
Reconstruction: Writing Perpetrators History from Postwar Testimony”, en
Friedlander 1992, pp. 22-36.

Caruth, C. (comp.), 1995, Trauma: Explorations in Trauma, The Johns Hopkins
University Press, Baltimore/Londres.

Collingwood, R., 1981, Idea de la historia, trad. Edmundo O’Gorman y Jorge
Hernandez Campos, Fondo de Cultura Econémica, México.

Danto, A., 1985, Narration and Knowledge, Columbia University Press, Nueva
York.

Dulong, R., 1998, Le Témoin oculaire. Les conditions sociales de Uatestation per-
sonnelle, EHESS, Paris.

Evans, R., 2002, “History, Memory and the Law: The Historian as an Expert
Witness”, History and Theory, vol. 41, pp. 326-345.

Felman, S., 1992, “The Return of the Voice: Claude Lanzmann’s Shoah”, en
Felman y Laub 1992, pp. 204-283.

Felman, S. y D. Laub (comps.), 1992, Testimony. Crisis of Witnessing in Litera-
ture, Psychoanalysis and Theory, Routledge, Londres.

Ferrajoli, L., 1989, Diritto e ragione. Teoria del garantismo penale, Laterza, Bari.

Finchelstein, E (comp.), 1999, Los alemanes, el holocausto y la culpa colectiva.
El debate Goldhagen, Eudeba, Buenos Aires.

Freud, S., 1991, “Recordar, repetir y elaborar”, Obras Completas, trad. José Luis
Echeverry, vol. 2, Amorrortu, Buenos Aires.

Friedlander, S. (comp.), 1992, Probing the Limits of Representation. Nazism and
the “Final Solution”, Harvard University Press, Cambridge.

Garapon, A., 2002, “La justicia y la inversién moral del tiempo”, en ¢Por qué
recordar?, pref. Elie Wiesel, Academia Universal de las Culturas/Granica,
Barcelona.

Gearhart, S., 1984, The Open Boundary of History and Fiction. A Critical Ap-
proach to the French Enlightenment, Princeton University Press, Princeton.
Gellately, R., 2001, Backing Hitler: Consent and Coercion in Nazi Germany, Ox-

ford University Press, Oxford.

Ginzburg, C., 1993, El juez y el historiador. Acotaciones al margen del caso Sofri,
trad. Alberto Claveria, Anaya, Madrid.

Goldhagen, D., 1996, Hitler’s Willing Executioners: Ordinary Germans and the
Holocaust, Brown, Londres.

Gossman, L., 1990, Between History and Literature, Harvard University Press,
Cambridge, Mass.

Habermas, J., 1999, “Goldhagen y el uso publico de la historia: ¢éPor qué el Pre-
mio Democracia para Daniel Goldhagen?”, en Finchelstein 1992, pp. 205-
216.

Hilbert, R., 1993, Perpetrators, Victims, Bystanders: The Jewish Catastrophe
1933-1945, Secker and Warburg, Londres.

Jenkins, K., 1991, Re-Thinking History, Routledge, Londres.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



REPRESENTACION DE ACONTECIMIENTOS LIMITE RECIENTES 149

Kellner, H., 1989, Language and Historical Representation. Getting the Story
Crooked, The University of Wisconsin Press, Londres.

Kerhaw, 1., 1983, Popular Opinion and Political Dissent in the Third Reich: Bava-
ria 1933-1945, Clarendon Press, Oxford.

LaCapra, D., 2001, Writing History, Writing Trauma, The Johns Hopkins Uni-
versity Press, Baltimore.

Laub, D., 1995, “Truth and Testimony: The Process and the Struggle”, en Ca-
ruth 1995, pp. 61-75.

Levi, P, 1989, Los hundidos y los salvados, Muchnik, Barcelona.

Margalit, A., 2002, Etica del recuerdo, Herder, Barcelona.

Mate, R., 2003, Memoria de Auschwitz. Actualidad moral y politica, Trotta, Ma-
drid.

Momigliano, A., 1981, “The Rhetoric of History and the History of the Rhetoric:
on Hayden White’s Tropes”, Comparative Criticism, vol. 3, pp. 259-268.

, 1950, “Ancient History and Antiquarian”, Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes, vol. 13, pp. 285-315.

Mudrovcic, M.I., 2005, Historia, narracién y memoria. Los debates actuales en
filosofia de la historia, Akal, Madrid.

, 2003, “Alcances y limites de perspectivas psicoanaliticas en historia”,

Didnoia, vol. 48, no. 50, pp. 111-127.

, 1999, “El recuerdo como conocimiento”, Seleccion de trabajos de las
IX Jornadas de Epistemologia e Historia de la Ciencia, vol. 5, Universidad
Nacional de Cérdoba, Cérdoba.

Panayi, P, 2003, “Victims, Perpetrators and Bystanders in a German Town: The
Jews of Osnabriick Before, During and After the Third Reich”, European
History Quarterly, vol. 33, no. 4, pp. 451-492.

Platén, 1945, Obras completas. Hipias Mayor. Fedro, trad., introd. y notas Juan
David Garcia Bacca, Universidad Nacional Auténoma de México, México.
Portelli, A., 2003, La orden ya fue ejecutada. Roma, las Fosas Ardeatinas, la

memoria, Fondo de Cultura Econdmica, Buenos Aires.

Ricceur, P, 2004, La memoria, la historia, el olvido, trad. Agustin Neira, Fondo
de Cultura Econdmica, Buenos Aires, 2004. [Versién original en francés: La
Meémoire, Uhistoire, Uoubli, Seuil, Paris, 2000.]

, 1996, Tiempo y narracion, trad. Agustin Neira, Siglo XXI, México.

Rigney, A., 1990, The Rhetoric of Historical Representation, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge.

Ritter, H., 1986, Dictionary of Concepts in History, Library of Congress, Nueva
York.

Roper, M., 1996, “Oral History”, en B. Brivati, J. Buxton y A. Seldon (comps.),
The Contemporary History Handbook, Manchester University Press, Man-
chester.

Sarlo, B., 2005, Tiempo pasado. Cultura de la memoria y giro subjetivo. Una
discusion, Siglo XXI, Buenos Aires.

Todorov, T., 1993, Las morales de la historia, trad. Marta Bertran Alcazar, Pai-
dés, Buenos Aires.

Didnoia, vol. LIl, no. 59 (noviembre 2007).



150 MARIA INES MUDROVCIC

Van der Kolk, B., 1994, “The Body Keeps the Score: Memory and the Evolving
Psychobiology of Post Traumatic Stress”, Harvard Review of Psychiatry, vol. 1,
no.5, pp. 253-265.

Van der Kolk, B., A.C. McFarlane y L. Weisaeth, 1996, Traumatic Stress: The
Effects of Overwhelming Experience on Mind, Body and Society, Guilford Press,
Nueva York.

Voltaire, Francois-Marie Arouet de, 1967, Dictionnaire philosophique, art. “vé-
rité”, ed. R. Naves, Garnier, Paris.

White, H., 1992, “Historical Emplotment and the Problem of Truth”, en Fried-
lander 1992, pp. 37-53.

, 1973, Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth Century, The
Johns Hopkins University Press, Baltimore. [Version en castellano: Metahis-
toria. La imaginacion histérica en la Europa del siglo XIX, trad. Stella Mas-
trangelo, Fondo de Cultura Econdmica, México, 1992.]

Wiesel, E., 1977, “The Holocaust as a Literary Inspiration”, Dimensions of the
Holocaust, Northwestern University Press, Evanstone.

Recibido el 28 de abril de 2006; aceptado el 31 de enero de 2007.

Didnoia, vol. LII, no. 59 (noviembre 2007).



