La posibilidad de dar razones.
Un acercamiento a la paradoja
wittgensteiniana

MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

Instituto de Posgrados, Investigacién y Educacién Continua
Universidad Intercontinental

mmunoz@uic.edu.mx

Resumen: Este articulo propone una relectura de la llamada paradoja witt-
gensteiniana, cuestionada por la interpretacién escéptica hecha por Kripke.
Se recuperan las secciones de las Investigaciones filosdficas donde Wittgen-
stein critica la definicién ostensiva como criterio determinante del significado
de los términos, y se vincula la idea de la preeminencia del significado sobre
la referencia, con la posibilidad de dar razones del uso de términos. Asi, desde
una revision de los vinculos entre significado con normatividad, se reinterpre-
ta el pardgrafo 201 en el sentido de que Wittgenstein pretendia disolver una
aparente paradoja, mas que ofrecer una forma de escepticismo semantico.
Palabras clave: escepticismo, reglas, justificacién, significado, referencia

Abstract: This paper sets out a reinterpretation of the so-called Wittgen-
steinian paradox that questions Kripke’s skeptical interpretation. The author
retrieves those sections of the Philosophical Investigations where Wittgenstein
criticizes ostensive definition as a criterion of meaning, and relates the idea
of preeminence of meaning over reference to the possibility of giving reasons
for the use of terms. Thus, by providing a revision of the connections between
meaning and normativity, a reinterpretation of section 201 is advanced to the
effect that Wittgenstein intended to dissolve the apparent paradox, rather
than to offer a form of semantic skepticism.

Key words: skepticism, rule, justification, meaning, reference

Entender una oracion significa entender un len-
guaje. Entender un lenguaje significa dominar
una técnica.

(Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, I, 199)
1. En el paragrafo 201 de las Investigaciones filosoficas se nos dice:

Nuestra paradoja era ésta: una regla no podria determinar ningiin curso
de accién porque todo curso de accién puede hacerse concordar con la
regla. ..

Didnoia, volumen LI, nimero 58 (mayo 2007): pp. 77-93.



78 MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

Seguir una regla significa ser guiado por ésta en un curso de accion;
ahora bien, écdmo es posible asegurar la consistencia en la aplicacion
de una regla, o, lo que en este contexto es lo mismo, cdmo es posible
asegurar la consistencia en el uso de una expresién?! Si cualquier curso
de accién puede hacerse concordar con una regla, entonces, en el caso
del lenguaje, no podremos justificar el uso significativo de signos, ya
que no lograremos estar seguros de que el curso de accién que seguimos
en distintos tiempos, a saber, el empleo de un signo, es consistente
con la regla. Méas clara aun seria la imposibilidad del lenguaje si no
podemos asegurar que dos hablantes de una misma lengua siguen un
mismo curso de accion al seguir la regla; en tal caso, estamos poniendo
en cuestion la posibilidad de la comunicacién y, por tanto, del lenguaje
mismo.

Kripke, en su obra Wittgenstein: Reglas y lenguaje privado (1982),
plantea el problema de seguir una regla en el contexto de la paradoja
antes mencionada. Su interpretacion de los pardgrafos relacionados con
seguir una regla lo lleva a afirmar un escepticismo moderado en la
concepcién wittgensteiniana. Para Kripke, ésta es una nueva forma de
escepticismo filosofico:

La ‘paradoja’ es quizds el problema central de las Philosophical Investiga-
tions. Inclusive alguien que cuestionara las conclusiones referentes al len-
guaje privado y las filosofias de la mente, las matematicas y la l6gica que
Wittgenstein extrae de su problema, bien podria considerar el problema
mismo como una importante contribucién a la filosofia. Puede considerar-
sele como una nueva forma de escepticismo filoséfico.?

El reto escéptico vendria planteado a través de dos premisas:

1) No disponemos de ningin hecho o estado mental directamente
accesible que permita justificar que seguimos la regla correcta-
mente;

2) cualquier uso que hagamos de la expresion ‘S’ (nombre de una
sensacién) en T! (un tiempo dado) se puede concordar con el uso
de ‘S’ en T? (un tiempo posterior).®> No hay modo de asegurar

L. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, I, 202.
%S, Kripke, Wittgenstein: Reglas y lenguaje privado, p. 17.
% Véase ibid., pp. 11 y 20.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



LA POSIBILIDAD DE DAR RAZONES 79

la consistencia de uso de una expresion lingiiistica a lo largo del
tiempo.*

Varios usos de la expresion son compatibles con la misma regla (a saber:
aplicar el nombre ‘S’ a la entidad S), y es imposible presentar un hecho
sobre el hablante que justifique que un uso es el correcto en virtud
de su comprension del significado de la regla. Si esto es asi, parece
que no hay nada que respalde nuestras acciones regladas, y lo que es
mas, el significado de los términos que empleamos siguiendo reglas. En
palabras de Kripke:

¢Coémo podria yo justificar mi aplicacién actual de tal regla, cuando un
escéptico podria facilmente interpretarla de tal manera que diera lugar
a un numero indefinido de otros resultados? Pareceria que mi aplicacién
de dicha regla es un injustificado salto en la oscuridad. Aplico la regla a
ciegas.’

En el contexto de la paradoja, lo que se esta poniendo en cuestién son
los vinculos entre significado y normatividad, o, en otros términos, la
relacién que debe establecerse entre la comprensién de un signo y el
seguimiento de reglas (la accién que debe llevarse a cabo siguiendo la
regla lingiiistica que implica el signo). Si no es posible establecer dichos
vinculos, se anula el lenguaje, todo lenguaje posible: “el problema prin-
cipal de Wittgenstein es que parece que todo lenguaje, toda formacién

L. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, I, 258, “Imaginemos este caso. Quie-
ro llevar un diario sobre la repeticién de una determinada sensacion. Con este fin la
asocio con el signo ‘S’ y en un calendario escribo este signo por cada dia que tengo
la sensacién. —En primer lugar observaré que no puede formularse una definicién
del signo.— iPero auin puedo darme a mi mismo una especie de definicién osten-
sival —¢{Como?, {puedo sefalar la sensacion?— No en el sentido ordinario. Pero
hablo, o anoto signo, y a la vez concentro mi atencién en la sensacién —como si
sefialase internamente.— ¢{Pero para qué esta ceremonia?, ipues solo algo asi pue-
de ser! Una definicién sirve por cierto para establecer el significado de un signo.
—Bien, esto ocurre precisamente al concentrar la atencién; pues, por ese medio,
me imprimo la conexién del signo con la sensacién. ‘Me la imprimo’, no obstante,
s6lo puede querer decir: este proceso hace que yo me acuerde en el futuro de la
conexion correcta. Pero en nuestro caso yo no tengo criterio alguno de correccién.
Se querria decir aqui: es correcto lo que en cualquier caso me parezca correcto.
Y esto solo quiere decir que aqui no puede hablarse de ‘correcto’.” La memoria es
falible, y como el lenguaje, desde la perspectiva representacionalista, tendria un
fundamento mental de cardcter “interno”, no podria haber correccién posible en el
uso del lenguaje, no habria criterio de correccién independiente.

> S. Kripke, op. cit., p. 25.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



80 MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

de conceptos es imposible y, en verdad, ininteligible”.® Esta conclusién,
a la que es posible llegar a partir de la paradoja, es considerada, se-
gun la versién kripkeana que vengo presentando, como una perspecti-
va nihilista. Ahora bien, siguiendo nuevamente a Kripke, el autor de las
Investigaciones no adopta esta conclusion nihilista, sino que halla una
posicién escéptica menos fuerte. Acepta las dos premisas que nos llevan
a la paradoja, pero no la conclusion. Kripke atribuye a Wittgenstein la
aceptacion del reto planteado por la paradoja y encuentra en las In-
vestigaciones filosoficas un ‘solucién escéptica’. De acuerdo con Kripke,
el que Wittgenstein afirme que no disponemos de ningin un hecho ni
estado mental para justificar el seguimiento de reglas, o, en nuestros
términos, el uso de términos, supone aceptar el desafio escéptico, al
que se da respuesta atendiendo a las condiciones de asertabilidad y a
la funcién que el lenguaje cumple en las formas de vida. Esta respuesta
es considerada por él como una solucién escéptica.”

Con respecto a la problemdtica que plantea la primera —que no
existe ningtn hecho, ni estado mental ocurrente, ni tampoco un dato
“objetivo”, que permita justificar el significado que atribuimos al signo
y, con ello, el seguimiento de la regla—, la soluciéon que este intérprete
wittgensteiniano atribuye a Wittgenstein es apelar al uso® que tienen
las expresiones en el juego del lenguaje.

Las reglas estructuran los usos de las expresiones; en este caso, de las
expresiones de sensacion y las reglas matematicas, y las condiciones de
asertabilidad de las mismas, apelando a las nociones de acuerdo, formas
de vida y criterios. Asi, sefiala que “si no hubiera un acuerdo general
en las respuestas de la comunidad, el juego de atribuir conceptos a
individuos [...] no podria existir”.’ Y mas adelante:

ningun paradigma a priori del modo como deberian aplicarse los concep-
tos rige a todas las formas de vida o, inclusive, a nuestra propia forma
de vida. Nuestro juego de atribuir conceptos a otros depende del acuer-
do. Sucede que en el caso de la adscripcién de sensaciones, este acuerdo
opera en parte a través de ‘criterios externos’ para confesiones en primera

6 Ibid., p. 66.

7 Entre otros, Baker y Hacker sefialan que el escepticismo es una lectura insen-
sata de Wittgenstein. Lo que Wittgenstein estaria negando es que se tenga que
justificar la significatividad apelando a rasgos de la realidad o de la mente, sin que
ello suponga caer en el escepticismo. La postura del fildsofo de Viena es que no hay
nada que preexista a la aplicacién de un concepto que sea universal o universaliza-
ble (Baker y Hacker, Scepticism, Rules and Language).

8. Kripke, op. cit., p. 83.

? Ibid., p. 92.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



LA POSIBILIDAD DE DAR RAZONES 81

persona. No se requiere ninguna ‘justificaciéon’ o ‘explicacion’ ulterior para
este procedimiento: éste sencillamente es dado en como logramos aqui el
acuerdo.'®

De modo que en la solucién que Kripke encuentra en Wittgenstein a la
primera problemdtica —a saber, 1) no disponemos de ningin hecho
o estado mental directamente accesible que permita justificar cémo
seguimos la regla— propone como soporte el acuerdo.

Respecto de la segunda premisa —2) cualquier uso que hagamos de
la expresién ‘S’ (nombre de una sensacién) en T! (un tiempo dado)
se puede concordar con el uso de ‘S’ en T? (un tiempo posterior)—,
Wittgenstein sostendria, siempre segtin la interpretacion de Kripke, que
no hay posibilidad de un lenguaje privado, ya que el lenguaje tiene
un caracter publico y social, de modo que la justificacion del correcto
uso de una expresién o la correcta aplicaciéon de una regla en tiempos
diversos viene dada por el acuerdo o desacuerdo de las reacciones de
un individuo con el resto de la comunidad.

Digamos entonces que, desde la interpretacién kripkeana, la concep-
cién del lenguaje presentada en las Investigaciones permite la posibili-
dad de que éste se dé —es decir, supera la conclusion nihilista— pero
mantiene la paradoja y trata de darle una “solucion escéptica”: remi-
te la significacién al acuerdo de la comunidad. Kripke caracteriza los
paragrafos aqui comentados como “una nueva forma de escepticismo
filoséfico”! cuya solucién escéptica consistiria en “ver las circunstan-
cias bajo las cuales se introdujeron estas aseveraciones en el discurso,
asi como su papel y utilidad en nuestras vidas”.!2

Por el contrario, considero que Wittgenstein no se propone plantear
ninguna nueva versién del escepticismo, ni mucho menos darle una
“solucién escéptica” a la paradoja sino disolver un falso problema —un
enigma equivoco— mostrando los hilos del argumento. “Lo que esta
aqui en juego son los vinculos entre significado y normatividad, entre
comprender el significado de una expresion lingiiistica y un compor-
tamiento que pueda considerarse como acorde o no acorde con esa
comprensién.”!® La interpretacién de la paradoja que propongo se apo-

19 1bid., pp. 96-97; las cursivas son mias.

" Ibid., p. 17.

12 1bid., p. 100.

13 Cfr., E. Lazos, “Escepticismo y cartesianismo en las Investigaciones filoséficas de
Wittgenstein”. Comparto con Lazos la idea de que Wittgenstein no esta proponien-
do una nueva forma de escepticismo filoséfico. En su ensayo, Lazos considera no
pertinente la interpretacion de Kripke por conceder demasiado al escéptico; a saber:

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



82 MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

ya en una relectura del pardgrafo 201 al hilo de los pardgrafos ante-
riores, donde Wittgenstein critica la definicion ostensiva como criterio
semdntico para la determinacion del significado de los términos. De
manera que me ocuparé de vincular la idea wittgensteiniana de que
existe una preeminencia del significado sobre la referencia en la re-
laciéon semantica entre el lenguaje y el mundo, con la posibilidad de
dar razones en cuanto al uso de términos. Esta afirmacién me permi-
tira recuperar la relacion entre normatividad y significado desde una
perspectiva que elimina la necesidad de determinar hechos o estados
mentales directamente accesibles para justificar el seguimiento de re-
glas y, con ello, cuestionar la interpretacion escéptica que hace Kripke
de la paradoja.

2. Permitaseme ahora recuperar el pardgrafo 79 de las Investigaciones
filosdficas:

Considera este ejemplo: si se dice “Moisés no existié”, eso puede signifi-
car las cosas mas diversas. Puede querer decir: los israelitas no tuvieron
sdlo un caudillo cuando salieron de Egipto —o: su caudillo no se llamaba
Moisés— 0: no existié ninguna persona que haya realizado todo lo que
la Biblia relata que hizo Moisés —o etc., etc.— Segtin Russell podriamos
decir: el nombre “Moisés” podria ser definido mediante diversas descrip-
ciones [...]. Pero cuando hago un enunciado sobre Moisés —éestoy siem-
pre dispuesto a poner por “Moisés” cualquiera de esas descripciones? Diré
quizas: Por “Moisés” entiendo el hombre que hizo lo que la Biblia relata
de Moisés, o mucho de ello. ¢Pero cuanto? |[...] ¢Tiene entonces el nombre
“Moisés” un uso fijo y univocamente determinado para mi en todos lo ca-
sos posibles?— ¢No se trata de que tengo a mi disposicion, por asi decirlo,
toda una serie de apoyos y estoy dispuesto a apoyarme en uno si se llegara
a retirar el otro, y a la inversa?'*

Lo que Wittgenstein sugiere, oponiéndose a la concepcion agustina y
russelliana, es que es posible referir, no porque el nombre represente
a la cosa, sino porque situamos al referente en el marco de un juego
del lenguaje. Asi, accedemos al referente de manera indirecta median-
te una familia de descripciones —mediante parecidos de familia, seria
pertinente decir aqui— y no tinicamente por la ostensién o porque ten-
gamos un acceso directo a la referencia. El uso de un término, esto es, el

“aceptar el dilema: o entender una regla debe ser llegar a una interpretacioén de la
misma que no tenga que ser a su vez interpretada, o ningun curso de accién puede
ser determinado por una regla”.

141, Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, 1, 79.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



LA POSIBILIDAD DE DAR RAZONES 83

significado, estd en funcion de las oraciones y expresiones o contextos
lingiiisticos y extralingiiisticos en que de hecho se usa; y la referencia
estd en funcion de los usos de las oraciones y expresiones, esto es, de
los juegos de lenguaje.'® Y con este ultimo matiz se aleja también de la
propuesta de Russell en la teorfa de las descripciones.

De acuerdo con este ejemplo, que abiertamente se opone a la pro-
puesta russelliana, no es necesario que coincidan todas las descripcio-
nes asociadas a una expresién para poder “determinar” la referencia
debido a que usamos los nombres sin un significado fijo;'® los concep-
tos no tienen bordes definidos,'” basta con que podamos apoyarnos en
alguna descripcién. El significado de las palabras no es fijo.'® El apoyo
que requerimos para usar correctamente un término encontrara su fir-
me en las practicas lingiiisticas compartidas en unas formas de vida. La
referencia, entonces, no determina el significado del término. Méas bien
al contrario, tenemos acceso a la referencia a través de la coincidencia
de uso; es decir, de significado, de una comunidad de hablantes en unas
formas de vida.'® Esta idea es la que anunciamos como preeminencia del
significado sobre la referencia.

Sefiala Wittgenstein al respecto que no se comprende el significado
de una palabra aprendiendo primero la realidad y después la palabra,

15 A. Kenny, en su monografia titulada Wittgenstein (1982), sostiene que la carac-
terizacion de juegos de lenguaje puede hacerse a partir de las analogias con los jue-
gos. Asi: 1. Son actividades basadas en reglas. La violacion de dichas reglas implica
no estar jugando a ese juego (Investigaciones filosdficas, I, 567) 2. Si exceptuamos
los solitarios, el resto de los juegos son sociales. 3. Se aprende por adiestramiento.
4. Las reglas de juego son publicas y compartidas por los participantes. 5. Son acti-
vidades completas o autosuficientes (Investigaciones filosdficas, 1, 2, 18). 6. Forman
parte de ellos no sélo las emisiones lingiiisticas, sino también gestos, actividades,
etc. (Investigaciones filosdficas, 1, 16, 50, 569, 261). 7. Incluyen y algunos trazan un
contexto. Solo obtienen significado en virtud de éstos. Integran lo lingiiistico y lo
no-lingiiistico.

16 Cfr. J. Danford, Wittgenstein and Political Philosophy. A Reexamination of the
Foundations of Social Science, pp. 103-107.

171.. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, I, 71.

¥ 1bid., 1, 79.

A este planteamiento, que es equiparable al suyo, Strawson (Individuos,
pp. 33-34) le hace una objecién que responde inmediatamente, a saber: “Hay, por
ejemplo, la creencia que convertimos en nuestro punto de partida, la creencia en
que, por muy elaborada que sea la descripcién que presentamos de una red de
cosas e incidentes relacionados espacial y temporalmente, nunca podemos estar
seguros de presentar una descripcion individuante de un tnico elemento particu-
lar, dado que nunca podemos excluir la posibilidad de otra red exactamente igual.
Experimentar esta ansiedad tedrica es . ..] pasar por alto el hecho de que nosotros

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



84 MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

sino siendo entrenado en una préctica;?° tal adiestramiento produce
una regularidad en la conducta que permitird determinar si se aprendio
o no el uso de la palabra. Esta es una instruccién andloga al aprendizaje
de una técnica, de manera que no s6lo aprendemos a repetir practicas,
sino que aprendemos también a aplicar la norma en nuevas situacio-
nes de uso.?! Los conceptos no estan para ser utilizados en una sola
ocasién,?? nos sugiere Wittgenstein.

El significado de los términos de nuestro lenguaje no es una propie-
dad “inmaterial” que tengan por encima, sino sencillamente el lugar
que ocupan en un contexto de hechos circundantes dentro de un juego
de lenguaje o de una forma de vida. No se puede justificar el significado
de los términos desde un punto de vista ontoldgico; a saber: atendien-
do a una supuesta “esencia” del concepto, sino mediante usos. Cuanto
puede ser dicho vine delimitado por las practicas lingiiisticas (juegos de
lenguaje) y extralingiiisticas (formas de vida) realizadas o dadas en con-
textos. De modo que nada mas lejos de ese factum brutum que, como en
el Mito de lo Dado,?® se coloca frente a nosotros y constituye la esencia
del decir y del conocer.

En nuestro lenguaje usamos los términos sin un significado fijo. En
el momento de aclarar el significado de un término disponemos de una
serie de apoyos, de modo que si se retira uno, podemos recurrir al otro,
y viceversa. De esta forma, no estamos obligados a determinar un uso
fijo, es decir, un significado definitivo de un signo, ni tampoco nece-
sitamos encontrar un hecho que justifique el uso correcto. Y esto no
supone una renuncia a la posibilidad de hablar del mundo; esto su-
pone, si, una renuncia a establecer condiciones que fijen el significado
del signo. En efecto, no hay ningin hecho acerca de la mente del ha-
blante que constituya el significado del signo. Y lo que es mas, desde la
perspectiva wittgensteiniana, si hubiera tal hecho seria irrelevante. Este
énfasis en la irrelevancia del hecho o estado mental para determinar el

tenemos nuestro propio lugar en este sistema, y conocemos este lugar; que nosotros
mismos, por tanto, y nuestro propio entorno inmediato, proporcionamos un punto
de referencia que individua la red y por ello ayuda a individuar los particulares
localizados en la red.”

20 Cfr. L. Wittgenstein, Los cuadernos azul y marrén, pp. 39-40; también en Inves-
tigaciones filosdficas, 1, 5.

M pavid Bloor, Wittgenstein: Social Theory of Knowledge, se refiere a esta idea
que vengo desarrollando como finitismo: “Esta es la tesis de que el significado
establecido de una palabra no determina sus aplicaciones futuras. El desarrollo
de un juego de lenguaje no estd determinado por su forma verbal pasada” (p. 25).

2271, Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, § 199.

B Cfr. W, Sellars, Empiricism and The Philosophy of Mind.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



LA POSIBILIDAD DE DAR RAZONES 85

seguimiento de la regla y/o el uso de signos implica un rechazo a la
paradoja; es lo que me distancia de la interpretaciéon de Kripke, quien
atribuye a Wittgenstein la aceptacién de la paradoja y la bisqueda de
una solucidn escéptica: no un hecho del mundo ni de la mente, sino el
acuerdo con la comunidad de hablantes.

Pareciera, desde la perspectiva de Kripke, que en las conexiones entre
el seguimiento de la regla y la justificacion del uso de signos estamos
apoyandonos en una respuesta escéptica: no disponemos de nada (un
hecho, un fenémeno mental) que justifique el seguimiento de la reglay,
por ello, el uso correcto del término; son vinculos de facto de los que no
pueden darse razones. “Seguimos la regla a ciegas.” Dicha respuesta
nos conduciria a la conclusién nihilista de la que quiere huir. Por ello,
siempre siguiendo a Kripke, (a falta de un hecho o estado mental) es el
acuerdo de la comunidad lo que justifica el uso correcto de un concepto
o el seguimiento correcto de una regla.

Desde mi perspectiva, si la interpretacion kripkeana fuera correcta,
estarfamos cayendo en lo que Wittgenstein trata de evitar: la busqueda
de algo externo al lenguaje que lo explique y justifique su correccidn.
En el caso de Kripke, este elemento ya no es un hecho o estado mental,
sino el acuerdo de la comunidad.

3. El enredo que supone identificar el seguimiento de la regla con un
acuerdo®* estd muy vinculado a la identificacién entre uso y signifi-
cado,?® y a la idea de que el significado se justifica en términos de
acuerdo.?® Wittgenstein no sugiere esto.?” El significado de un término
no es su uso. Hay que abandonar la investigacion sobre el significado, y
esto no supone la elaboraciéon de una nueva teoria ahora sobre el uso.
En lugar de ello debemos preguntarnos por el uso?® de un concepto en

24 Kripke llega incluso a afirmar que “El conjunto de respuestas en las que nos
ponemos de acuerdo y la forma en que se entrelazan con nuestras actividades es
nuestra forma de vida.” (op. cit., p. 93, las cursivas son mias), vinculando asi incluso
las formas de vida con el acuerdo.

%5 Segtin Baker y Hacker, la correcta interpretacién del pardgrafo 43 de las In-
vestigaciones es buscar excepciones no a la consideracion del significado de una
palabra, pero si a la explicacién del significado de “significado”. Significado podria
ser atribuido a gestos, expresiones faciales, fenémenos naturales (“esas nubes sig-
nifican lluvia”), sefiales (seméforos), muestras de color, eventos, rituales y personas
(Wittgenstein: Understanding and Meaning, p. 250).

26 Véase la critica de John McDowell a Crispin Wright y Saul Kripke en “Wittgen-
stein on Following a Rule”.

27 .. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, I, 30, 43, 138, 197, 557, 561.

28 Cfr. L. Wittgenstein, Los cuadernos azul y marron, p. 27 y ss.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



86 MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

circunstancias concretas. “[E]ntendemos el significado de una palabra
cuando la oimos o pronunciamos; lo captamos de golpe; iy lo que cap-
tamos asi seguramente que es distinto del ‘uso’, que es dilatado en el
tiempo!”?° Renunciar a preguntarnos por el significado y hacerlo por el
uso trae consigo la negacion del reductivismo que propone encontrar
el “auténtico” significado, incluso el anhelo de fijar el significado.3® Los
juegos del lenguaje, en los cuales se articulan los diferentes usos, es-
tan bien como estdn: una expresién lingiiistica es significativa porque
hay una préactica y una concordancia de uso entre los hombres. Tales
practicas y su concordancia deben estar regidas por normas, por reglas
gramaticales a fin de que el uso sea significativo. Hay que insistir en que
la existencia de reglas hace que los juegos de lenguaje sean actividades
normativas que gobiernan el uso de expresiones lingiiisticas significa-
tivas.3! Pero esto es distinto de la pretensién kripkeana de identificar
los “compromisos” que adquirimos al aprender el uso de un término,
con acuerdos. Si asi fuera estarfamos suponiendo algo que Wittgenstein
ya desechd, estariamos interpretando la regla. Y lo que es mds grave,
caerfamos en el regreso de las interpretaciones.>?

4. Tal como lo venimos entendiendo aqui, al analizar la practica de
seguir una regla, Wittgenstein pretendia disolver una falsa paradoja.
De hecho, en el paragrafo 201 sefiala, tras enunciar la paradoja:

Que hay ahi un malentendido se muestra en que en este curso de pensa-
mientos damos interpretacion tras interpretacion [. . .]. Con ello mostramos
que hay una captacién de una regla que no es una interpretacion, sino que
se manifiesta, de caso en caso de la aplicacion, en lo que llamamos “seguir
la regla” y en lo que llamamos “contravenirla”.

Hay que leer esta tltima parte en relacién con el posterior sefialamien-
to de Wittgenstein de que seguimos la regla ciegamente.®® Alude ahi a
que el proceso de aprendizaje de la regla no es un proceso intelectual,
sino el proceso de dominio de una préctica;** si el aprendizaje fuera

21,. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, I, 138.

30Cfr. la critica de Norman Malcolm a Kripke por este anhelo en Nothing Is
Hidden. Wittgenstein’s Criticism of Early Thought, pp. 154-181.

311,. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, I, 198.

%2 Cfr. McDowell, “Wittgenstein on Following a Rule” y “Meaning and Intention-
ality in Wittgenstein’s Later Philosophy”, esp. p. 227, y también Norman Malcolm,
op. cit.

33 Investigaciones filosdficas, I, 217, 219.

Ibid., 1, 198.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



LA POSIBILIDAD DE DAR RAZONES 87

intelectual, esto equivaldria a conocer cémo utilizamos y aplicamos las
reglas en todos y cada uno de los detalles inarticulados de la préctica;
por el contrario, en cada caso nos vemos remitidos a la conducta comuin
de los hombres, a las reacciones naturales. El comportamiento lingiiis-
tico de un sujeto no tiene como base el pensar que obedece, sino que es
ya la obediencia de la regla. “Se sigue la regla ciegamente.” Aprender
una regla, seguirla, no es interpretarla, sino ser introducido por medio
del entrenamiento en actividades sociales establecidas. Esto no signi-
fica, parafraseando a Wittgenstein, que el acuerdo entre los hombres
decida lo que es verdadero o falso; es decir, que garantice cual es la
aplicacion correcta o incorrecta. Los hombres concuerdan en el uso del
lenguaje, en el lenguaje que usan. Y “ésta no es una concordancia de

opiniones, sino de formas de vida”.3°

5. Ejemplifiquemos lo dicho hasta aqui: Wittgenstein, en los paragrafos
que van del 156 al 178 de las Investigaciones filosdficas, se ocupa del
concepto de “lectura”. Uno de los usos del término leer equivale a tener
signos escritos delante de mi, lo cual implica que yo leo cuando derivo
el significado de esos signos, cuando transformo en sonido significativo
los estimulos visuales siguiendo una regla. Si no estuviera de por medio
una regla, no hablariamos de leer, sino de adivinar. El recurso a la
regla es, en este caso, el mejor modo para describir la conducta del
lector. Y para dar cuenta de que al ser entrenados en el ejercicio de la
lectura no s6lo aprendemos mecédnicamente a actuar de cierto modo
ante circunstancias idénticas, por ejemplo, las letras del abecedario,
nos queda claro que también “podemos continuar”, esto es, podemos
leer miles de palabras con las que atin no nos hemos enfrentado. No se
trata, pues, de que las palabras generen ciertas sensaciones que tienen
que ver con el uso interiorizado. No hay tal cosa como la experiencia
que constituya la esencia de leer. Con esto no se trata de negar que
haya sensaciones o vivencias; lo que se niega es su valor como criterio
de uso, o criterio para establecer el significado de los términos.
Nociones como comprender, leer y saber desempefian un papel im-
portante y complejo en el lenguaje, y no pueden ser “atrapadas” por una
definicion. Lo importante, tanto en el caso de la lectura como en el de la
comprension y las sensaciones, es que no se trata de procesos mentales
introspectivos que ocurren cuando leo, siento o comprendo. No son es-
tos procesos los que nos permiten entender el uso que hacemos de estos
términos de nuestro lenguaje, su significado. Todos estos conceptos se
explican como casos de seguir una regla, y en todos ellos se pone de

35 1bid., 1, 241.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



88 MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

manifiesto que seguir una regla no es una experiencia especial. Asi, no
hay algo —una disposicién, una esencia, un estado mental, etc.— que
explique la accién de “seguir una regla”, sino que el seguir una regla,
esto es, actuar de un determinado modo en determinadas circunstan-
cias, me permite explicar cosas.® La concordancia en la aplicacién de
la regla es el tnico criterio para afirmar que se capto la regla. Se nos
ensefia a reaccionar de tal o cual forma a la formulacién de una regla.
De manera que la justificacién del significado y de la regla significati-
va es una técnica aprendida en comunidad; pero no el acuerdo, como
sefiala Kripke.

6. Las afirmaciones que venimos haciendo podrian conducirnos a iden-
tificar uso con costumbre, un habito aprendido en comunidad. Incluso
el paragrafo 198 de las Investigaciones podria sugerirnos esto:

“Asi pues, ¢{cualquier cosa que yo haga es compatible con la regla?” —per-
mitaseme preguntar esto: ¢Qué tiene que ver la expresion de la regla —el
indicador de caminos, por ejemplo— con mis acciones? ¢Qué clase de
conexion existe ahi?— Bueno quizas ésta: he sido adiestrado para una
determinada reaccion a ese signo y ahora reacciono asi.

Pero con ello sélo has indicado una conexién causal, sélo has explicado
cémo se produjo el que ahora nos guiemos por el indicador de caminos;
no en qué consiste realmente ese seguir-el-signo. No; he indicado también
que alguien se guia por un indicador de caminos solamente en la mediada
en que haya un uso estable, una costumbre.

Sin embargo, el uso no puede ser entendido como costumbre; esto es,
como una forma de comportamiento habitual mecanica, porque sacrali-
zarfamos el sentido comun y estariamos pretendiendo que Wittgenstein
nos diera una nueva teoria para dar razén del lenguaje en términos de
acuerdo. Wittgenstein podria estar mencionando la costumbre en este
paragrafo, si lo entiendo bien, con el fin de evitar el regreso de las
interpretaciones.’ Recordemos, seguir una regla no es interpretarla.
Pero tampoco se trata de reducir el hilo que vincula el lenguaje con la
practica al nexo entre el comportamiento y el empleo de signos, sino de
atender ademas a las condiciones légico-gramaticales de comprensién
del lenguaje. De esta forma, es posible distinguir entre uso y abuso (ma-
la aplicacién). El uso debe ser entendido por referencia a un determina-

%6 Investigaciones filosdficas, I, 179.
37 Cfr. McDowell, “Meaning and Intentionality. . .”, pp. 275-278. Y también Nor-
man Malcolm, Nothing Is Hidden, cap. 9.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



LA POSIBILIDAD DE DAR RAZONES 89

do lenguaje, lo que implica, ademas de la preeminencia del significado
sobre la referencia de la que ya hemos hablado, un enfoque holista.

Para concluir

En su interpretacién del pardgrafo 201, Kripke sostiene literalmente
que “él [Wittgenstein] acepta su propio argumento escéptico y ofrece
una ‘solucién escéptica’ para superar la apariencia de paradoja”.3® Por
el contrario, he argumentado a lo largo de este texto que Wittgenstein
formula una paradoja para disolverla, para mostrar que es un falso pro-
blema surgido de una mala concepcion de la atribucién de significado
a los términos y del vinculo que se debe establecer entre significado y
normatividad. Por supuesto, Wittgenstein no acepta la paradoja y me-
nos aun trata de darle una solucién escéptica.

No hay paradoja porque, tal y como Wittgenstein ya habia mostrado
en los primeros paragrafos de las Investigaciones, al criticar el uso de la
definicién ostensiva como recurso normativo, no se justifica el uso de
los términos —ni el seguimiento de reglas— aprendiendo primero la
realidad y después el término —ni la regla—, sino siendo entrenado en
una préctica; tal adiestramiento produce una regularidad en la conduc-
ta que permitird determinar si se aprendi6 o no el uso del signo —el se-
guimiento de la regla—. Esta es una instruccién analoga al aprendizaje
de una técnica, de manera que no sdlo aprendemos a repetir practicas,
sino que aprendemos ademas a aplicar la norma en nuevas situaciones
de uso. De esta forma, no es posible sostener que Wittgenstein acepta el
reto escéptico que plantearia la primera premisa. Recordemos: no dis-
ponemos de ningin hecho o estado mental que nos permita justificar
la accién que llevamos a cabo al seguir una regla. El rechazo podria
formularse en los siguientes términos: el significado de los signos de
nuestro lenguaje y el seguimiento de reglas lingiiisticas no se explica
por la referencia (a un hecho o a un estado mental), ni por la existen-
cia de entidad alguna. El significado no depende de una relacién de
denotacion, sino del uso reiterado, de las practicas normadas en unas
formas de vida dada. Como sefialé en § 2, el uso de un término, esto es,
el significado, estd justificado en funcidn de las oraciones y expresiones
o contextos lingiiisticos y extralingiiisticos en que de hecho se usa; y la
referencia esta en funcidn de los usos de las oraciones y expresiones,
esto es, de los juegos de lenguaje. De esta manera se vincula la idea
wittgensteiniana de que existe una preeminencia del significado sobre

38 . Kripke, op. cit., p. 71.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



90 MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

la referencia en la relaciéon semantica entre el lenguaje y el mundo, con
la posibilidad de dar razones en cuanto al uso de términos. Podemos
justificar el seguimiento de reglas y el uso de términos sin necesidad
de apelar a hechos, datos ni estados mentales ocurrentes. Lo que pro-
porciona la justificacion no es la existencia de una cosa directamente
accesible, sino el contexto de uso. Por ello, la interpretacidon escéptica
de la paradoja se muestra dificil de sostener a la luz de los primeros
paragrafos de las Investigaciones.

Es posible defender una concepcién alternativa de la normatividad
que elimina el supuesto escepticismo wittgensteiniano y cuyos rasgos
podemos ya recoger sintéticamente. Tales rasgos, obviamente, no ago-
tan dicha normatividad:

a) No se requieren condiciones necesarias y suficientes que determi-
nen, que fijen, el “significado” de un término, sino condiciones de
asertabilidad; esto es, una conexién ineludible entre los contextos
de uso de un término, las formas de vida y las reglas gramaticales
que articulan dichos usos. (En este punto coincido con Kripke.)

b) Y lo que es mas, no hay un listado finito y delimitado de criterios
o condiciones de asertabilidad; por ello, no podemos determinar
el significado a través de una enumeracion de reglas.

c) Pese a ello, pese a no existir modelos normativos establecidos a
priori del modo como debemos aplicar los términos, no podemos
hablar de inexactitud en la aplicacion y uso de los términos.

d) Los criterios de uso, las reglas, las condiciones de asertabilidad,
vienen dadas en nuestras formas de vida, no estan formuladas. No
accedemos a ellos de forma intelectual, no estdn sujetos a inter-
pretaciones; accedemos a ellos al asumir una conducta lingiiistica,
lo que implica, ademas del entrenamiento en la aplicacién de cri-
terios de uso o reglas, la insercién en unas formas de vida. (Y
en este punto me distancio de Kripke, quien en su lectura de la
paradoja nos conduce a necesidad de interpretacion e inteleccién
de la regla; lo que es mds, nos conmina a buscar una justifica-
cién que nos permita garantizar el correcto seguimiento de la re-
gla: el acuerdo de la comunidad.)

Como podemos leer en Observaciones sobre los fundamentos de las ma-
temdticas:

No hay opinién en absoluto; no es una cuestiéon de opiniones. Las reglas
estan determinadas por un consenso de accién: un consenso en hacer la

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



LA POSIBILIDAD DE DAR RAZONES 91

misma cosa, en reaccionar de la misma forma. Hay un consenso pero no es
un consenso de opiniones. Todos actuamos de la misma forma, caminamos
de la misma forma, contamos de la misma forma.3°

Esta caracterizacion me permite recuperar la relacidon entre significado
y normatividad desde una dptica diferente de la lectura escéptica pro-
puesta por Kripke. Es un error pensar que Wittgenstein considere las
reglas gramaticales como condiciones cuya validez se sostiene en con-
venciones o acuerdos sociales.*® La tnica justificacién filoséfica sobre
el uso de una expresioén lingiiistica es su uso o aplicacién en circunstan-
cias concretas. Esto no significa que la aplicacion de las reglas sea algo
arbitrario; el propio Wittgenstein nos previene sobre este punto cuando
afirma: “Se puede calificar de arbitrarias las reglas de la gramadtica si
lo que con esto se quiere decir es que el objetivo de la gramatica no es
otro que el del lenguaje.”*!

No podemos caer de nuevo en la tentaciéon de hacer una teoria del
uso, no podemos dejarnos llevar una vez mas por el anhelo genera-
lizador.*? No es posible apelar a nada ontolégicamente determinado
previo al lenguaje, pero —volviendo aqui a nuestro problema del inicio
del articulo— si es posible dar razones del seguimiento de la regla en
tales o cuales circunstancias.

La pregunta “¢Por qué razones crees esto?” podria significar: ¢{De qué ra-
zones deduces esto ahora (lo has deducido ahora)?” Pero también “éQué
razones puedes darme posteriormente para esta suposiciéon?”*3

Asi pues, por “razones” de una opinién realmente se podria entender sdlo
lo que uno se ha dicho a si mismo antes de llegar a esa opinién.**

Para dar razones acerca del uso de los términos de un lenguaje o de la
aplicacién de una regla, podremos apelar a las multiples ocasiones en
las que tal regla se ha aplicado (o el usuario la ha aplicado o ha sido
aplicada por los miembros de su comunidad). De manera que es posible
juzgar —dar razones —, si fuera necesario, acerca de un determinado

39 1.. Wittgenstein, Observaciones sobre los fundamentos de las matemadticas.

40 Idea que parecen sostener tanto S. Kripke, op. cit., quien afirma: “Nuestro juego
de atribuir conceptos depende del acuerdo”, p. 96 y también pp. 92 y ss., como
R. Rorty, en La filosofia y el espejo de la naturaleza.

#1 1. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, I, 497; las cursivas son del original.

*2Véase, L. Wittgenstein, Los cuadernos azul y marrén, pp. 45-47.

43 L. Wittgenstein, Investigaciones filosdficas, 1, 479.

44 L. Wittgenstein, ibid., I, 480.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



92 MARIA TERESA MUNOZ SANCHEZ

uso de un término, pero esto no determina su correccién. Lo importante
aqui es la posibilidad de correccion; esto es, la existencia de cierto tipo
de relacién, que he tratado de caracterizar aqui, entre normatividad y
significado.

BIBLIOGRAFIA

Baker, G. y PM.S. Hacker, Scepticism, Rules and Language, Blackwell, Oxford,
1984.

, Wittgenstein: Understanding and Meaning, Basil Blackwell, Oxford, 1980.

Bloor, David, Wittgenstein: Social Theory of Knowledge, Columbia University
Press, Nueva York, 1983.

Danford, John W., Wittgenstein and Political Philosophy. A Reexamination of
the Foundations of Social Science, The University of Chicago Press, Chicago,
1976.

Kripke, Saul, El nombrar y la necesidad, trad. Margarita Valdés, México, Insti-
tuto de Investigaciones Filosoficas-UNAM, México,1985 (1a. ed. en inglés:
Naming and Necessity, Oxford, Basil Blackwell, 1981).

, Wittgenstein: reglas y lenguaje privado, trad. Alejandro Tomasini, Insti-
tuto de Investigaciones Filosdficas-UNAM, México, 1989, (1la. ed. en inglés:
Wittgenstein on Rules and Private Language, Harvard University Press, 1982).

Kenny, Anthony, Wittgenstein, trad. A. Deaflo, Alianza, Madrid, 1982 (1a. ed.
en inglés: 1973).

Lazos, Efrain, “Escepticismo y cartesianismo en las Investigaciones filosdficas
de Wittgenstein”, en Julio Beltran y Carlos Pereda (comp.), La certeza,
édun mito?, Instituto de Investigaciones Filoséficas-UNAM, México, 2001,
pp. 151-165.

Malcolm, Norman, Nothing Is Hidden. Wittgenstein’s Criticism of Early Thought,
Basil Blackwell, Oxford, 1986.

McDowell, John, “Meaning and Intentionality in Wittgenstein’s Later Philoso-
phy”, Mind, Value and Reality, pp. 263-278.

——, Mind, Value and Reality, Harvard University Press, Cambridge, Mass.,
1998.

—, “Wittgenstein on Following a Rule”, Mind, Value and Reality, pp. 221-
262.

Rorty, Richard, La filosofia y el espejo de la naturaleza, trad. Jestis Hernandez
Zulaica, Catedra, Madrid, 1995 (la. ed. en inglés: 1979).

Sellars, Wilfrid, Empiricism and The Philosophy of Mind, Harvard University
Press, Cambridge, Mass., 1997.

Strawson, PE, Individuos, trad. Alfonso Garcia Sudrez y Luis M. Valdés Villa-
nueva, Taurus, Madrid, 1989.

Wittgenstein, Ludwig, Investigaciones filoséficas, Critica/Instituto de Investiga-
ciones Filoséficas-UNAM, Barcelona, 1988.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



LA POSIBILIDAD DE DAR RAZONES 93

———, Los cuadernos agul y marrén, trad. Francisco Gracia Guillén, pref. Rush
Rhees, Tecnos, Madrid, 1989.

, Observaciones sobre los fundamentos de las matemdticas, trad. Isidoro

Reguera, Alianza Universidad, Madrid, 1987.

, Zettel, 3ra. ed., trad. Octavio Castro y C. Ulises Moulines, Instituto de

Investigaciones Filoséficas-UNAM, México, 1985.

Recibido el 11 de mayo de 2005; aceptado el 30 de agosto de 2006.

Didnoia, vol. LII, no. 58 (mayo 2007).



