Resenas bibliograficas

Laura Benitez Grobet, Descartes y el conocimiento del mundo natural, Po-
rria, México, 2004, 160 pp.

Ante la reciente aparicién de este libro, surgen dos preguntas bésicas: écudl es la
aportacion de la obra Descartes y el conocimiento del mundo natural al vasto panora-
ma de la literatura interpretativa de Descartes? y équé significa este nuevo producto
en la trayectoria de los estudios cartesianos que prolijamente ha desarrollado su
autora?

La primera cuestién es pertinente toda vez que Descartes pertenece, sin duda,
al circulo de autores que generan continuamente, y a pesar de las modas filoso-
ficas, abundante literatura interpretativa. Hay que considerar que, en efecto, los
diferentes temas cartesianos brindan materia de estudio tanto a los especialistas in-
teresados en las diferentes dreas que componen la filosofia, como a investigadores
de otras disciplinas: matematicos, psicélogos, fisicos, etc. (Cuadl es, pues, la contri-
bucidn de este libro ante la numerosa oferta de estudios cartesianos? La respuesta,
me parece, se encuentra en el tratamiento que integra, de manera rigurosa, una
concepcién metodoldgica de la historia de la filosofia al estudio fino, detallado y
puntual del pensamiento cartesiano.

En este sentido, Benitez muestra su adhesion a la idea del historiador de la
filosoffa que Cassirer cultiva, de acuerdo con la cual: “la historia de la filosofia [. . .],
asf como nunca podra renunciar a su aspiracién a lo general, [...] debe penetrar
[...] en los casos particulares y concretos, en la tltima minucia de los detalles his-
téricos, de tal modo que el ahondamiento en ellos sea capaz de brindar y garantizar
la auténtica generalidad”.!

Paralelamente, como historiadora de la filosofia, una idea medular de Benitez
consiste en que no le es permitido al historiador ir al encuentro de su objeto de
estudio sin poseer un marco de fondo que oriente y dé sentido a sus hallazgos;
asimismo, a la inversa: sin el estudio de detalle, sin el andlisis fino del caso concreto,
no es le posible sustentar marco alguno.

De este modo, en la obra que aqui presentamos —bdsicamente, en el primer
capitulo— su autora propone la nocién de via reflexiva para el estudio y la interpre-
tacion de la filosofia en su historia. De acuerdo con Benitez, el estudio del pensa-
miento filoséfico debe ser capaz de explicar tanto los cambios, como la permanencia
de los problemas filosdficos, a través del tiempo. La permanencia debe explicarse
mediante recursos que permitan al historiador recoger la ruta de continuidad que
articula dichos problemas, eludiendo la rigidez que implica el encuadrar los desa-
rrollos del pensamiento en los periodos cronoldgicos establecidos. Para explicar tal
permanencia es menester explicitar las nociones y los supuestos bdsicos que tienen
en comun diversos problemas de la filosofia a través de distintas épocas histdricas; de
modo que los supuestos basicos de la filosofia moderna no se alojan exclusivamente
en la Epoca Moderna, ni se agotan en ella. Pero, al mismo tiempo que explica la

L Ernst Cassirer, Individuo y cosmos en la filosofia del Renacimiento, Emecé, Buenos Aires,
1951, p. 18.

Didnoia, volumen L, nimero 55 (noviembre 2005): pp. 167-197.



168 RESENAS BIBLIOGRAFICAS

permanencia, el historiador debe dar cuenta de los cambios, de la discontinuidad
en el pensamiento. Para alojar ambos aspectos, la via reflexiva concibe las rutas
del pensar como grandes caminos o sendas, en analogia con las redes carreteras.
Asf como éstas poseen rutas predominantes durante largos tramos, también suelen
estrecharse o bloquearse para reaparecer después con amplitud. La interconexion
de las teorias y el surgimiento de propuestas innovadoras, o bien renovadas, guar-
da analogia con la concurrencia de nuevas ramales con otras viejas de una red
carretera que contiene multiples entronques.

Al entender el desarrollo del pensamiento y, en particular, la cultura filoséfica
como “una compleja red de vias reflexivas que construimos, ensanchamos o angos-
tamos”,? Benitez se opone a la idea de que el saber filoséfico avanza en una marcha
evolutiva, describiendo un sentido “unidimensional”, “unidireccional” y “disconti-
nuo”, como lo suponen algunas concepciones de la historia del pensamiento que
asumen su desarrollo como la mera “superacidén” progresiva de teorias, donde al-
gunas desaparecen para siempre y otras parecen surgir de la nada. En esta forma
de entender el desarrollo del pensamiento, no sélo se explican la permanencia y el
cambio al detectar el supuesto basico que subyace en el trasfondo de varias tenden-
cias y escuelas, incluso rivales; también pone de manifiesto el “estilo del pensar” o
conjunto de compromisos tedricos que conforman el terreno u horizonte reflexivo
de una época. Asi, esta propuesta metodoldgica se convierte en una herramienta
de trabajo para el historiador, por cuanto le permite proponer hipdtesis coherentes
para la interpretacién de los temas en estudio. En efecto, la identificacién del “estilo
del pensar” al que se adscribe la teoria que se examina (o un grupo de ellas) hace
posible su caracterizacion precisa y reduce el riesgo de interpretaciones anacrénicas
o descontextualizadas, pues contribuye a ubicar los planteamientos y las teorias en
analisis dentro del “horizonte” o terreno conceptual que les corresponde.

De esta manera llegamos a la segunda de las cuestiones propuestas al inicio, es
decir, équé significa esta obra en el conjunto de los numerosos estudios cartesia-
nos realizados por la autora? En mi opinion, esta obra representa la confirmacién
ostensiva de la fertilidad de la herramienta empleada. Asi, aunque ya Benitez ex-
ponia en otra de sus obras que la accién de historiar se antoja una labor absurda
y azarosa cuando no se tiene una perspectiva definida y se carece de herramientas
metodolégicas y de hipétesis guia,® 1a aplicacién efectiva de su propuesta como his-
toriadora se lleva a cabo aqui. En escritos anteriores ya habia sefialado su interés
por presentar al Descartes cientifico, impulsor de la nueva ciencia; pero en Des-
cartes y el conocimiento del mundo natural, esta preocupacion alcanza, con creces,
su meta, pues aqui encontramos una lectura que nos permite articular coherente-
mente las diferentes facetas del pensamiento cartesiano, al servirse de la nocién
de via de reflexién epistemoldgica como herramienta metodoldgica. Como resultado
de esta aplicacién, encontramos, primero, un amplio marco metafisico, en cuyo
nucleo reside el dualismo sustancial y se alojan los principios ontoldgicos y episte-
moldgicos basicos de la filosofia cartesiana. Pero, para transitar de las concepciones
muy generales y abstractas de este primer marco, Descartes constituyé un marco
geométrico-matematico, como un conjunto de postulados desde el cual dio la base

2 Laura Benitez, Descartes y el conocimiento del mundo natural, p. 5.

3 Véase Laura Benitez, El mundo en René Descartes, Instituto de Investigaciones Filoséficas-
UNAM, México, 1993, p. 7.

Didnoia, vol. L, no. 55 (noviembre 2005).



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 169

a sus concepciones de espacio y de materia. Las propiedades geométricas de la
materia —i.e. divisibilidad y extensionalidad— tienen su contrapartida fisica, el
plenismo y el corpuscularismo, los cuales constituyen, a su vez, los elementos de
partida de su propuesta cosmoldgica. Encontramos, pues, una serie de marcos o
“recortes” tedricos que constituyen la fina arquitectura del entramado conceptual
cartesiano, el cual, si bien no esta libre de los problemas y callejones sin salida que
la autora nos permite ver, si presenta el sostén articulado y coherente que Descartes
persiguié para su filosofia.

Asi, aunque los temas abordados recorren, sobre todo, las lineas fisica y cosmo-
l6gica —planteadas en los primeros capitulos—, esta obra, producto de la madurez
intelectual de la autora y de su profundo conocimiento del fildsofo, proporciona una
auténtica guia para leer de manera articulada, con un estilo directo, ameno y agil,
algunos problemas centrales de la filosofia cartesiana —dualismo, escepticismo,
nociones de infinito y de espacio—; tal es, a mi juicio, el privilegio que proporciona
al lector esta valiosa aportacion.

ALEJANDRA VELAZQUEZ ZARAGOZA

Escuela Nacional Preparatoria/Facultad de Filosofia y Letras
Universidad Nacional Auténoma de México
avelazquezz@hotmail.com

Didnoia, vol. L, no. 55 (noviembre 2005).



