
Reseñas bibliográficas

Laura Benítez Grobet, Descartes y el conocimiento del mundo natural, Po-
rrúa, México, 2004, 160 pp.

Ante la reciente aparición de este libro, surgen dos preguntas básicas: ¿cuál es la
aportación de la obra Descartes y el conocimiento del mundo natural al vasto panora-
ma de la literatura interpretativa de Descartes? y ¿qué significa este nuevo producto
en la trayectoria de los estudios cartesianos que prolijamente ha desarrollado su
autora?

La primera cuestión es pertinente toda vez que Descartes pertenece, sin duda,
al círculo de autores que generan continuamente, y a pesar de las modas filosó-
ficas, abundante literatura interpretativa. Hay que considerar que, en efecto, los
diferentes temas cartesianos brindan materia de estudio tanto a los especialistas in-
teresados en las diferentes áreas que componen la filosofía, como a investigadores
de otras disciplinas: matemáticos, psicólogos, físicos, etc. ¿Cuál es, pues, la contri-
bución de este libro ante la numerosa oferta de estudios cartesianos? La respuesta,
me parece, se encuentra en el tratamiento que integra, de manera rigurosa, una
concepción metodológica de la historia de la filosofía al estudio fino, detallado y
puntual del pensamiento cartesiano.

En este sentido, Benítez muestra su adhesión a la idea del historiador de la
filosofía que Cassirer cultiva, de acuerdo con la cual: “la historia de la filosofía �� � ��,
así como nunca podrá renunciar a su aspiración a lo general, �� � �� debe penetrar
�� � �� en los casos particulares y concretos, en la última minucia de los detalles his-
tóricos, de tal modo que el ahondamiento en ellos sea capaz de brindar y garantizar
la auténtica generalidad”.1

Paralelamente, como historiadora de la filosofía, una idea medular de Benítez
consiste en que no le es permitido al historiador ir al encuentro de su objeto de
estudio sin poseer un marco de fondo que oriente y dé sentido a sus hallazgos;
asimismo, a la inversa: sin el estudio de detalle, sin el análisis fino del caso concreto,
no es le posible sustentar marco alguno.

De este modo, en la obra que aquí presentamos —básicamente, en el primer
capítulo— su autora propone la noción de vía reflexiva para el estudio y la interpre-
tación de la filosofía en su historia. De acuerdo con Benítez, el estudio del pensa-
miento filosófico debe ser capaz de explicar tanto los cambios, como la permanencia
de los problemas filosóficos, a través del tiempo. La permanencia debe explicarse
mediante recursos que permitan al historiador recoger la ruta de continuidad que
articula dichos problemas, eludiendo la rigidez que implica el encuadrar los desa-
rrollos del pensamiento en los periodos cronológicos establecidos. Para explicar tal
permanencia es menester explicitar las nociones y los supuestos básicos que tienen
en común diversos problemas de la filosofía a través de distintas épocas históricas; de
modo que los supuestos básicos de la filosofía moderna no se alojan exclusivamente
en la Época Moderna, ni se agotan en ella. Pero, al mismo tiempo que explica la

1 Ernst Cassirer, Individuo y cosmos en la filosofía del Renacimiento, Emecé, Buenos Aires,
1951, p. 18.

Diánoia, volumen L, número 55 (noviembre 2005): pp. 167–197.

dianoia / d55res / 1



168 RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS

permanencia, el historiador debe dar cuenta de los cambios, de la discontinuidad
en el pensamiento. Para alojar ambos aspectos, la vía reflexiva concibe las rutas
del pensar como grandes caminos o sendas, en analogía con las redes carreteras.
Así como éstas poseen rutas predominantes durante largos tramos, también suelen
estrecharse o bloquearse para reaparecer después con amplitud. La interconexión
de las teorías y el surgimiento de propuestas innovadoras, o bien renovadas, guar-
da analogía con la concurrencia de nuevas ramales con otras viejas de una red
carretera que contiene múltiples entronques.

Al entender el desarrollo del pensamiento y, en particular, la cultura filosófica
como “una compleja red de vías reflexivas que construimos, ensanchamos o angos-
tamos”,2 Benítez se opone a la idea de que el saber filosófico avanza en una marcha
evolutiva, describiendo un sentido “unidimensional”, “unidireccional” y “disconti-
nuo”, como lo suponen algunas concepciones de la historia del pensamiento que
asumen su desarrollo como la mera “superación” progresiva de teorías, donde al-
gunas desaparecen para siempre y otras parecen surgir de la nada. En esta forma
de entender el desarrollo del pensamiento, no sólo se explican la permanencia y el
cambio al detectar el supuesto básico que subyace en el trasfondo de varias tenden-
cias y escuelas, incluso rivales; también pone de manifiesto el “estilo del pensar” o
conjunto de compromisos teóricos que conforman el terreno u horizonte reflexivo
de una época. Así, esta propuesta metodológica se convierte en una herramienta
de trabajo para el historiador, por cuanto le permite proponer hipótesis coherentes
para la interpretación de los temas en estudio. En efecto, la identificación del “estilo
del pensar” al que se adscribe la teoría que se examina (o un grupo de ellas) hace
posible su caracterización precisa y reduce el riesgo de interpretaciones anacrónicas
o descontextualizadas, pues contribuye a ubicar los planteamientos y las teorías en
análisis dentro del “horizonte” o terreno conceptual que les corresponde.

De esta manera llegamos a la segunda de las cuestiones propuestas al inicio, es
decir, ¿qué significa esta obra en el conjunto de los numerosos estudios cartesia-
nos realizados por la autora? En mi opinión, esta obra representa la confirmación
ostensiva de la fertilidad de la herramienta empleada. Así, aunque ya Benítez ex-
ponía en otra de sus obras que la acción de historiar se antoja una labor absurda
y azarosa cuando no se tiene una perspectiva definida y se carece de herramientas
metodológicas y de hipótesis guía,3 la aplicación efectiva de su propuesta como his-
toriadora se lleva a cabo aquí. En escritos anteriores ya había señalado su interés
por presentar al Descartes científico, impulsor de la nueva ciencia; pero en Des-
cartes y el conocimiento del mundo natural, esta preocupación alcanza, con creces,
su meta, pues aquí encontramos una lectura que nos permite articular coherente-
mente las diferentes facetas del pensamiento cartesiano, al servirse de la noción
de vía de reflexión epistemológica como herramienta metodológica. Como resultado
de esta aplicación, encontramos, primero, un amplio marco metafísico, en cuyo
núcleo reside el dualismo sustancial y se alojan los principios ontológicos y episte-
mológicos básicos de la filosofía cartesiana. Pero, para transitar de las concepciones
muy generales y abstractas de este primer marco, Descartes constituyó un marco
geométrico-matemático, como un conjunto de postulados desde el cual dio la base

2 Laura Benítez, Descartes y el conocimiento del mundo natural, p. 5.
3 Véase Laura Benítez, El mundo en René Descartes, Instituto de Investigaciones Filosóficas-

UNAM, México, 1993, p. 7.

Diánoia, vol. L, no. 55 (noviembre 2005).

dianoia / d55res / 2



RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 169

a sus concepciones de espacio y de materia. Las propiedades geométricas de la
materia —i.e. divisibilidad y extensionalidad— tienen su contrapartida física, el
plenismo y el corpuscularismo, los cuales constituyen, a su vez, los elementos de
partida de su propuesta cosmológica. Encontramos, pues, una serie de marcos o
“recortes” teóricos que constituyen la fina arquitectura del entramado conceptual
cartesiano, el cual, si bien no está libre de los problemas y callejones sin salida que
la autora nos permite ver, sí presenta el sostén articulado y coherente que Descartes
persiguió para su filosofía.

Así, aunque los temas abordados recorren, sobre todo, las líneas física y cosmo-
lógica —planteadas en los primeros capítulos—, esta obra, producto de la madurez
intelectual de la autora y de su profundo conocimiento del filósofo, proporciona una
auténtica guía para leer de manera articulada, con un estilo directo, ameno y ágil,
algunos problemas centrales de la filosofía cartesiana —dualismo, escepticismo,
nociones de infinito y de espacio—; tal es, a mi juicio, el privilegio que proporciona
al lector esta valiosa aportación.

ALEJANDRA VELÁZQUEZ ZARAGOZA

Escuela Nacional Preparatoria/Facultad de Filosofía y Letras
Universidad Nacional Autónoma de México

avelazquezz@hotmail.com

M.R. Bennett y P.M.S. Hacker, Philosophical Foundations of Neuroscience, 
Blackwell, Oxford, 2003, 461 pp.

Philosophical Foundations of Neuroscience es un libro escrito por el prestigiado neu-
rocientífico M.R. Bennett y el reconocido filósofo wittgensteiniano P.M.S. Hacker. 
Representa, podemos afirmarlo, uno de los esfuerzos más serios que se han hecho 
por esclarecer muchos de los malentendidos, sinsentidos y errores conceptuales 
que afectan actualmente a lo que ellos denominan “neurociencias cognitivas” y, más 
en general, a los que aceptan las posiciones filosóficas herederas de uno u otro 
modo de los grandes lineamientos de la tradición idealista, tanto cartesiana como 
empirista.

Habría que empezar por reconocer que la idea que tuvieron Bennett y Hacker de 
escribir un texto en colaboración es sumamente acertada, porque, por un lado, 
Bennett se expresa en un lenguaje accesible para quien no está familiarizado con las 
neurociencias y explica con lujo de detalle lo que sostienen algunos de sus más 
importantes forjadores y, por el otro, Hacker analiza, desde la muy acertada pers-
pectiva wittgensteiniana, qué de lo que dicen los neurocientíficos tiene sentido o 
simplemente carece de él, qué es claro, qué responde a un enredo conceptual, qué 
tiene un genuino contenido científico y qué no. Así, lo que ellos hacen es abordar 
con los mismos términos que utiliza el científico temas filosóficos tan diversos y 
complejos como la sensación, la percepción, el conocimiento, la memoria, la creen-
cia, el pensamiento, la emoción, la volición, la conciencia y la autoconciencia. El 
panorama es, pues, de una riqueza extraordinaria.

Diánoia, vol. L, no. 55 (noviembre 2005).

dianoia / d55res / 3


