
Camila Arbuet Osuna

949494

Correo electrónico: camila_arbuet@hotmail.com; https://orcid.org/0000-0001-6834-6487

Debate Feminista 59 (2020) pp. 94-114
ISSN: 0188-9478, Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020/

http://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2020.59.05
© 2020 Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de Géne-
ro. Este es un artículo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.org/
licenses/by-nc-nd/4.0/).

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja
Feminism/s. Between Syncretism and Paradox

Feminismo(s). Entre o sincretismo e o paradoxo

Camila Arbuet Osuna 

Universidad Nacional de Entre Ríos (UNER), Entre Ríos, Argentina

Recibido el 14 de junio de 2018; aceptado el 15 de enero de 2019

Disponible en Internet el 15 de noviembre de 2019

Resumen: El presente artículo se propone analizar las implicaciones políticas del 
carácter heterogéneo del/los feminismo/s. Esto supone las estrategias de expansión 
y crítica que componen su actual vitalidad, observando cómo su estructura paradojal 
convive con significativas capacidades sincréticas. Iniciaremos la discusión partiendo 
del debate sobre si el feminismo es uno o varios para pasar a indagar cómo estas 
tensiones entre lo uno y lo múltiple minan sus estrategias internas. Para ello nos 
detendremos en la plataforma “Para un feminismo ganador” del partido español 
Podemos y en ciertas peculiaridades cardinales del vínculo entre lo queer y el femi-
nismo. Finalmente, como parte del mismo problema, observaremos las novedades 
que el instrumento del Paro Internacional de Mujeres propone en tanto experiencia 
masiva en 2017 y 2018. A lo largo del texto, las reflexiones serán acompañadas por 
el análisis de escenas actuales del/los feminismo/s argentino/s.
Palabras Clave: Feminismo/s; Estrategias; Queer; Hegemonía; Paro

Abstract: This article analyzes the political implications of the heterogeneous nature 
of feminism/s. This involves the strategies of expansion and criticism that make up 
its current vitality, showing how their paradoxical structure coexists with significant 
syncretic capacities. We will begin the discussion with the debate on whether there 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   94 11/7/19   7:02 PM



95

are one or more feminisms and subsequently explore how these tensions between 
a single and multiple feminism/s undermine their internal strategies. To this end, 
we will focus on the platform “For a successful feminism,” designed by the Spanish 
party Podemos and on certain key peculiarities of the link between queerness and 
feminism. Finally, as part of the same problem, we will observe the novelties that the 
International Women’s Strike instrument proposed as a massive experience in 2017 
and 2018. Throughout the text, the reflections will be accompanied by the analysis 
of current scenes of Argentine feminism/s.
Key words: Feminism/s; Strategies; Queer; Hegemony; Unemployment

Resumo: Este artigo tem como objetivo analisar as implicações políticas da natureza 
heterogênea do(s) feminismo(s), incluindo as estratégias de expansão e crítica que 
compõem sua vitalidade atual, e observando como sua estrutura paradoxal coexiste 
com capacidades sincréticas significativas. A discussão começa com debate sobre se 
o feminismo é um ou muitos, para daí investigar como essas tensões entre o um e o 
múltiplo minam suas estratégias internas. Para isso, pararemos na plataforma “Para 
un feminismo ganador” do partido espanhol Podemos e em certas peculiaridades 
cardinais da ligação entre o queer e feminismo. Finalmente, como parte do mesmo 
problema, observaremos as novidades que o instrumento Greve Internacional de 
Mulheres propõe como experiência massiva em 2017 e 2018. Ao longo do texto, as 
reflexões serão acompanhadas pela análise da situação atual do(s) feminismo(s) 
argentino(s).
Palavras-chave: Feminismo(s); Estratégias; Queer; Hegemonia; Greve

El/los feminismo/s

Cuando hablamos del movimiento feminista solemos pensar el feminismo 
como la construcción multifronte de una tradición que —más allá de las 
inmensas diferencias internas y nominaciones que la habitan— puede reco-
nocerse como una, a contrapelo de la enunciación de los feminismos. Resuena 
allí, en su mejor versión, la postura de bell hooks (2017), quien nos alerta de 
que “la idea de que puede haber muchos feminismos ha beneficiado a los 
intereses políticos conservadores y liberales de mujeres que querían acceder 
a un estatus y a un poder de clase privilegiado” (p. 145), o la de Nancy Fraser 
(2015, 2017), que habla del “neoliberalismo progresista” encontrado en la 
forma corporativista del feminismo, como un terreno fértil para incorporar 
las partes de la agenda feminista que no comprometen la redistribución. 
Estas perspectivas marcan un borde sobre ciertas banderas que no serían 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   95 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

96

negociables para autodefinirse como “feminista” y que tendrían su centro 
en la redistribución de la riqueza y en las políticas de reconocimiento de 
género, raza y clase. En términos prácticos esto incluiría: la despenalización 
y legalización del aborto y la garantía de poder realizarlo de forma segura 
y gratuita; la mejora de las condiciones de trabajo y salario de mujeres, 
afrodescendientes, migrantes, personas con identidades étnicas y sexuales 
oprimidas y demás relegadxs del capitalismo;1 el reconocimiento económico 
y social del trabajo doméstico y de reproducción (Federici, 2017); el desguace 
del racismo, el clasismo y el sexismo intrínsecos a las lógicas de selección y 
discriminación de los aparatos represivos y punitivos estales y paraestatales 
(Segato, 2017); el reconocimiento del conjunto de derechos civiles, sociales y 
políticos a todxs lxs habitantes de un Estado. Como respuesta a la masivización 
y popularización del movimiento feminista —que permite a las personas que 
están en contra de la legalización del aborto o del reconocimiento del trabajo 
sexual autodenominarse feministas—, estas autoras apelan a la necesidad 
política de establecer los bordes legítimos de dicha identificación.

Tal y como a menudo sucede con los debates al interior del/los feminismo/s, 
estaríamos en primera instancia muy de acuerdo con esta postura, pero a la 
vez suena la otra campana, tan fuerte y tan clara que volvemos a dudar. No 
podemos entonces ignorar que la enunciación de una tradición feminista aloja 
en su seno los consabidos peligros políticos de la unicidad, de la gestión de 
una verdad sobre el “ser feminista”, de la grafía de un recorrido intrincado, 
contradictorio y abierto, pero, al fin y al cabo, uno. Con una lógica similar 
a la que diferencia la Historia de las historias, con un método crítico seme-
jante al que deshizo a “La Mujer” en “las mujeres” (Wittig, 2006) para luego 
deconstruirlas en identidades adjetivadas/situadas,2 la insistencia de que 
coexisten feminismos —frente al feminismo— ha servido para masivizar e 
internacionalizar una nueva sensibilidad que de otro modo seguiría en las 

1 En este artículo se utilizará la “x” en donde deberían estar las marcas de género del lenguaje; 
esto evita que tengamos que reponer en cada caso todas las identidades que el genérico masculino 
obtura; en palabras de Wittig: “el lenguaje que hablas está hecho de palabras que te están matando” 
(2018, p. 25).

2 “En cierto sentido, las mujeres han desaparecido del léxico corriente de los estudios feministas, 
al menos en el mundo angloparlante. Esto comenzó a fines de los 80 […], la palabra mujeres comenzó 
a ser sometida a la misma crítica que había desmantelado la noción de Mujer […], en los 90, hablar 
de mujeres sin adjetivar el término con modificadores geopolíticos de raza, etnia, u otros, era dar 
por sentado una opresión común e igualitaria basada en el género o en el sexo, que dejaba de lado 
las formas concomitantes de opresión” (de Lauretis, 2014, p. 17).

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   96 11/7/19   7:02 PM



97

gateras de grupos reducidos y nacionales. La identificación de las distintas 
tradiciones dentro de los feminismos repone no solo una diversidad de co-
rrientes, sino —principalmente— el conflicto dentro de ellas, el carácter agó-
nico de la construcción colectiva, que tiene escenas entre los feminismos que 
no nos permiten olvidar la permeabilidad del movimiento ante las prácticas 
(hetero)sexistas, xenófobas, racistas y clasistas del patriarcado. Escenas que 
van desde el segregacionismo de las sufragistas blancas contra las feministas 
negras a la hora de marchar en el sur de Estados Unidos, hasta los debates 
que se preguntan si travestis y trans pueden o no marchar con las mujeres en 
los 8m. Pero reconocer feminismos, registrar diferentes tradiciones de lucha 
ligadas a distintas identidades, también puede servir a fines que cohabitan 
productivamente con las guetificaciones. Movimientos inclusivos como Ni una 
menos3 han logrado, desde esta postura, tender puentes entre las diversas 
ramas del colectivo lgbttti, a la vez que acerca a sectores de la sociedad 
que antes eran inalcanzables para los discursos feministas. Y si bien es cierto 
que estos acercamientos se han producido en muchos casos arrastrando y 
haciendo convivir el punitivismo, la invisibilización y el conservadurismo 
—por ejemplo, sobre los derechos (re)productivos— con la consigna “¡Ni una 
menos! ¡Vivas nos queremos!”, también lo es que el efecto de contagio y el 
proceso pedagógico del feminismo para las masas —propuesto por hooks— 
son posibles gracias a las características pluralistas y contingentes que habilita 
este proceso. Efecto ratificado una y otra vez, baste recordar que el 3 de junio 
de 2018 la consigna oficial de Ni una menos fue “Ni una menos por abortos 
clandestinos”, la cual se impuso sobre la presión de los grupos provida.

Sin embargo, sostendremos aquí que no es preciso elegir entre el recurso 
enunciativo del/los feminismo/s, aunque sí lo sea diferenciar y tener presentes 
ambas tendencias. Eso que expone la disputa sobre la manera de enunciar 
al/los feminismo/s se puede pensar también como si se tratase de dos 

3 Movimiento argentino, nacido en el año 2015, como respuesta de las mujeres organizadas 
en contra de la ola de femicidios: en este país cada 30 horas asesinan a una mujer por serlo. En 
su manifiesto, el movimiento define el femicidio como un tipo de violencia política machista, que 
atraviesa clases y credos, y está destinado a marcar los cuerpos de las mujeres como mensaje para 
ellas (si sobreviven) y para las otras. A la vez, para el manifiesto no se trata de un problema de “se-
guridad” que se solucione pidiendo mano dura, sino de dejar de mirar para otro lado como sociedad; 
se trata de desarmar los estereotipos femeninos de consumo, involucrarse y exigirle al Estado el 
cumplimiento de la Ley Nº 26,485: “Ley de Protección Integral para Prevenir, Sancionar y Erradicar 
la Violencia contra las Mujeres en los ámbitos en que desarrollen sus relaciones interpersonales”.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   97 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

98

momentos, uno metonímico y otro metafórico, que conviven en la construcción 
de la contrahegemonía feminista. Se trata de dos momentos de enunciación 
distintos —de fusión y efusión— que son parte sustancial de las reacciones 
de indignación constitutivas del movimiento. Varias autoras han llamado 
la atención sobre la importancia de reivindicar la actuación de resistencia 
feminista, emanada de la indignación o el enojo, como pasaje inmediato a la 
acción (no irracional sino emergida de una política de las emociones) que luego 
traducirá —producirá— sus razones. En este sentido, Butler (2017) habla de 
los okupas como paradigma de quienes primero actúan, se instalan y luego 
reclaman por su derecho de residencia, y sostiene: “a veces lo más importante 
no es el poder que uno tiene y que le faculta para actuar; a veces, lo que hay 
que hacer es actuar, y a partir de esa actuación reclamar el poder que uno 
necesita” (p. 63). Lo que sucede en el medio de este pasaje metonímico es un 
aprendizaje performativo que, en su capacidad creativa, pone a disposición, 
para reflexionarse, un lugar de enunciación antes inexistente. Esto no quiere 
decir que la indignación haga al feminismo, pues nos indignamos gracias a esa 
sensibilidad previamente emulada en nosotrxs —hay una educación anterior, 
en los llamados “sentimientos negativos”, que sostiene esa posibilidad—; la 
lectura/traducción del feminismo de esa indignación tras la acción es la que 
nos lega relatos que constituyen nuevas subjetividades e inscripciones políticas.

Esta alteración de las condiciones de posibilidad supone la actuación 
desde una polifonía, donde lo que aglutina es la negatividad, la cual, mien-
tras ocurre, creará diferentes relatos de la unicidad, del porqué se luchó, del 
porqué se sigue luchando, incluso de quiénes luchan y a qué tradiciones 
responden. Entonces, como lo ha marcado Sara Ahmed (2014), entenderemos 
que las feministas no solo no coinciden en su objeto de indignación, sino que 
además este, que “no tiene los contornos de un objeto dado; no es un ente 
positivo” (Ahmed, 2014, p. 267), carga con las características móviles de las 
percepciones situadas del mundo de quienes intervienen, mientras lo hacen. 
Estas características no se deslizan pacíficamente entre el movimiento, dado 
que cada una de ellas delimita un adentro/afuera diferente, sino que abren 
largos litigios dentro de ese uno siempre fallido que llamamos feminismo.

La pérdida de dicho objeto no es el fracaso del activismo feminista, sino un indicador de su capacidad 
para moverse o para convertirse en movimiento […] La pérdida de objeto, más que su creación, 
es lo que permite que el feminismo se convierta en movimiento, en tanto abre posibilidades 
de acción que no están limitadas por aquello en contra de lo que luchamos en el presente. 
(Ahmed, 2014, pp. 267-268, cursivas en el original).

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   98 11/7/19   7:02 PM



99

El proceso de expansión que el movimiento feminista está experimentando 
de manera acelerada en estos años, el cual nos permite advertir cambios 
rotundos de la cosmovisión de género en cortes generacionales de diez años 
de diferencia, tiene que ver, por una parte, con una nueva porosidad de 
dicho objeto. Es decir, con la capacidad de hacer convivir demandas histó-
ricas, propias del feminismo de la segunda y la tercera olas,4 con demandas 
propias de una mirada nueva sobre las condiciones subhumanas del sistema 
de dominación neoliberal: contra las políticas de ajuste, desposesión y fle-
xibilización; contra la vulneración extrema de los cuerpos marcados como 
femeninos, migrantes, presas, putas; en denuncia de las violaciones como 
actos políticos, colectivos, de afirmación de la masculinidad y pertenencia 
a la fraternidad dominante (Segato, 2010); en defensa de las disidencias 
sexuales contra leyes y políticas de persecución del colectivo lgbttti, y 
contra intervenciones quirúrgicas compulsivas normalizantes a los cuerpos 
intersexuales, etcétera.5 Estas uniones han extendido la red de solidaridades 
del feminismo, en tanto movimiento multidireccional y en tanto experiencia 
que conmueve la estructura de sentimientos sociales, vinculando las vidas 
contadas —académicas, asalariadas, sindicalizadas, ciudadanas— con las 
vidas incontadas (Rancière, 1996) —travestis, trabajadoras sexuales, mi-
grantes, villeras, etcétera—, en una misma incomodidad —el patriarcado—, 
vivida a través de diferencias existenciales inmensas. La forma asamblearia 
que ha asumido este vínculo muestra que no habitamos (en el capitalismo 
patriarcal y heteronormativo) uno de los dos mundos de forma constante, 
que selectivamente a veces nos cuentan y a veces no; este carácter espectral 
puede transformarse en una ventaja, entre otras cosas porque desarma la 
nociva fantasía de la existencia de individuxs posesivxs, soberanxs de sí y 
responsables —dada la ficción meritocrática— de todo lo que les sucede 
(Athanasiou y Butler, 2013).

4 Como igual remuneración por igual trabajo, reconocimiento económico del trabajo doméstico, 
fin de la violencia sexista y xenófoba social y estatal; aborto legal, seguro y gratuito; acceso de las 
mujeres a lugares de decisión de sindicatos, partidos, instituciones estatales, etcétera.

5 En Argentina, el colectivo lgbttti se ha dado en varios casos el nombre de colectivo de disidencia 
sexual. Siguiendo la distinción política que hace valeria flores entre “disidencia” y “diversidad” se-
xual, la disidencia apuesta por la irrupción, la erotización, la conmoción; no por un idílico e imposible 
“vivir con otros” pacífico, sino por una posibilidad pedagógica y política de transformación: “la 
imaginación política radical solo ocurre en el desborde de nosotrxs mismxs, al detonar la práctica 
de escritura como una escena erótica y convocante, de seducción y promiscuidad inapelable… Es 
jugar ese juego del que no se sale indemne o sin cicatrices” (flores, Días y Henríquez, 2014, p.15).

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   99 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

100

El resultado de estos vínculos, lejos de responder al refrán “quien mucho 
abarca poco aprieta”, ha sido un proceso de expansión mediante políticas 
del desborde. Natalia Fontana y Verónica Gago (2017) dicen “la llamada 
a paro saca al movimiento de la pura denuncia de la violencia de género 
ligándolo a otras cosas, pero al mismo tiempo desborda lo sindical”. Como 
si la estrategia de deglución feminista no se cercenase al habitar un espacio 
—como un sindicato— hasta entonces vedado, sino que siempre levantara la 
apuesta irritando los límites de ese mismo espacio, en este caso hablando de 
una alianza con las mujeres de la economía popular y el trabajo informal: al 
exponer lo de afuera como parte del adentro, al denunciar las condiciones de 
la mala cuenta que reparte beneficios y descréditos de los que somos parte. 
Con este mismo modus operandi, las exigencias puntuales que motorizan una 
manifestación (como el intento de frenar los femicidios) no esperan a que 
el Estado dé respuestas a la misma para plantear una agenda más amplia. 
Directamente en la calle las expectativas crecen, como la comprensión misma 
de las responsabilidades sistémicas que arrojan ese resultado. Hay algo muy 
potente que se ha ido transformando en el movimiento feminista, y tiene que 
ver con las expectativas sobre los estados: la demanda de más derechos no 
ha sido abandonada (de hecho, tiene un lugar guardado en todos los recla-
mos), pero el eje de las plataformas para lograr la emancipación lo sostiene 
la proclama “¡La revolución la hacemos nosotras y es ahora!”.6 Como si 
hubiéramos entendido, mucho tiempo después, tanto la necesidad como la 
precariedad y la peligrosidad del reconocimiento del Estado, como un arma 
de doble filo, tal y como la planteó Marx en La cuestión judía (Brown, 1995; 
Butler y Spivak, 2009). A la vez, para no caer en la ingenuidad, es necesario 
señalar que esta acertada comprensión —que ya es una sensación corporal 
de peligro en estados donde los candidatos montan sus campañas electorales 
con base en su exuberante machismo, apelando a la reacción sexista de la 
sociedad— no es unánime ni supone per se la capacidad de transformar a 
miles y miles de mujeres, lesbianas, trans y travestis en la calle en una con-
traofensiva política que dispute el poder gubernamental.

6 En Argentina, muchas veces este reclamo tiene que ver de hecho con la no aplicación (en 
algunos casos ni siquiera reglamentación) de derechos que ya han sido “conquistados”; tal es el 
caso de la Educación Sexual Integral en las escuelas; el aborto en casos de violación o de que peli-
gre la vida de la mujer (aún no se ha aprobado el aborto legal, seguro y gratuito); el cumplimiento 
completo de la Ley de Identidad de Género; el cumplimiento de las leyes que protegen contra la 
violencia de género, etcétera.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   100 11/7/19   7:02 PM



101

La potencia del movimiento feminista ha residido, a lo largo de la his-
toria y desde sus inicios, en señalar paradojas en los sistemas ideológicos 
y las corrientes políticas a las que ingresa —pensemos en el sufragismo 
liberal, en la revolución socialista, en los movimientos raciales, ecologistas, 
abolicionistas—, al minar la universalidad de sus postulados, exponer su 
incoherencia y obligarlos a reflexionar sobre las faltas que anidan en sus 
certezas (Scott, 2012). Conforme el movimiento feminista se autonomiza 
—sin perder contacto— de los sistemas ideológicos y movimientos con los 
que teje alianzas de manera circunstancial, su carácter paradojal y crítico 
se hace paulatinamente más intestino, inmanente y en especial alberga las 
tensiones en disputas identitarias clave. Esto, lejos de ser una debilidad, es 
un indicio de gran vitalidad; podríamos parafrasear a Ernesto Laclau en sus 
dichos sobre el trotskismo y sostener que “el feminismo crece por división 
cariocinética”. Pero ¿qué sucede cuando/si el movimiento quiere y busca 
su propia versión de la universalidad? ¿Cómo se está pensando esa disputa 
de sentido?

Pretensiones hegemónicas

El feminismo es en la actualidad el único movimiento político internacional 
masivo que le hace frente al capitalismo neoliberal. Esto, siendo cautas, 
incluye tanto las denuncias a las facetas patriarcales extremas del sistema 
capitalista —los dispositivos estatales y paraestatales que distinguen entre 
vida y nuda vida— como a las formas de explotación social, económica y 
política de mujeres y disidentes sexuales. Si somos optimistas, esto tam-
bién supone el diagnóstico —minoritario aún— de que el capitalismo está 
sostenido por el patriarcado, más allá de que el capital posea la alucinante 
habilidad de transformar ciertas diferencias en beldades gozosas. Esto no 
quiere decir que componentes tan diversos de un movimiento, con las 
características polifónicas que hemos descrito en el punto anterior, sean 
de hecho anticapitalistas. Muchas de sus integrantes no planean atacar su 
espacio de confort, aunque claramente no estén tan cómodas allí; otras 
intentan subsistir con estrategias que han sido nombradas como parte 
del “neoliberalismo desde abajo” (Gago, 2014); otras aún luchan por su 
implicancia coyuntural en un asunto; pero muchas otras están particular-
mente conscientes de la envergadura y los alcances del movimiento en su 
vínculo entre lo local y lo global. En este contexto, el pensamiento sobre la 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   101 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

102

resistencia a condiciones cada vez más atroces (en pleno reverdecimiento 
de las derechas) también se ha aventurado a pensar estrategias de hegemo-
nización.7 En sintonía con lo dicho en la parte anterior de este artículo, nos 
gustaría pensar las características de esta apuesta en medio de los diálogos 
entre el y los feminismo/s.

Al respecto, la defensa política por parte del partido español Podemos, 
desde el año 2015, de un “feminismo ganador con perspectiva hegemónica”, 
puede servirnos como puntapié inicial para discutir. En principio, la apuesta 
se asemeja a la que indica Nancy Fraser (2017) cuando nos dice que hay que 
pensar en “el feminismo del 99%”. Así, José Enrique Ema, Marina Montoto, 
Clara Serra y Celia Caretti (2015) sostienen que “el feminismo puede y debe 
pensarse como una propuesta política de mayorías, con capacidad de conectar 
con otras batallas y perspectivas para ‘ganar’ una transformación política 
general y de largo alcance”. Sin embargo, el texto continúa como proclama 
enérgica del siguiente modo:

Es el momento de ampliar la perspectiva para ir un poco más allá de la imprescindible resisten-
cia de las minorías, para afrontar, a la ofensiva y con coraje, la oportunidad de la construcción 
ganadora de mayorías […] una de las transformaciones más importantes y positivas que sufre 
el feminismo ganador es la de pasar de construirse desde el lugar de la demanda particular en 
relación a un sujeto ya dado (“la mujer”) al de la posición que se hace cargo de la aspiración 
general y universal de la política hegemónica, entendiendo que su batalla tiene, justamente, 
que ir más allá de la disputa de una parcela particular del escenario social, la de los “asuntos 
de mujeres” (Ema, et al., 2015, p. 2017).

Como ya lo hemos marcado, el sujeto del feminismo es un elemento tan 
litigioso como su objeto. A pesar de ello, habría a estas alturas, dentro del 
disenso extendido, un cierto consenso —avalado por más de medio siglo de 
debates— que al menos desplaza a “la mujer”, en tanto “sujeto ya dado”, por 
“las mujeres”, en tanto sujeto socioculturalmente producido. Esto es impor-
tante no por la corrección teórica, sino en pos de comprender que La Mujer8 

7 “[H]ablar de neoliberalismo desde abajo es un modo de dar cuenta de la dinámica que resiste 
la explotación y la desposesión y que a la vez se despliega en (y asume) ese espacio antropológico 
del cálculo. Esta hipótesis está en la base de una ampliación (temática y conceptual) de la noción 
misma de neoliberalismo y, por tanto, de la proyección de una nueva afectividad y racionalidad 
para trazar el mapa político de estas economías fuertemente expansivas de las abigarradas ciudades 
latinoamericanas” (Gago, 2014, p. 15).

8 Una ficción que nace en la Ilustración y que se esparce y transforma, pasa incluso por la Mujer 
Nueva del socialismo soviético, hasta romper con El segundo sexo. En el medio, este exitoso universal 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   102 11/7/19   7:02 PM



103

es ya en sí misma una “aspiración general y universal de la política hege-
mónica” que desde su emergencia se ha ocupado, como parte de la (hetero)
normatividad que produce mientras es (re)producida, de mucho más que de 
“asuntos de mujeres”. El desatino de este enfoque es la incomprensión de la 
relación activa, motriz, entre lo particular y lo general en este movimiento; 
en las “resistencia de las minorías” han estado desde el inicio los elementos 
más dinámicos e incómodos. Las lesbianas, los gays, las travestis, lxs trans, 
lxs intersex, no son excéntricxs decoradxs de algo ya resuelto que tenemos 
que reconocer para “ir más allá”; son una señal de alarma sobre las prác-
ticas y los cuerpos normalizados/res —el más acá del feminismo—; son, 
en muchos casos, donde se descarga el punitivismo más salvaje del Estado 
neoliberal.9 Y son, en una representación proporcional, quienes producen 
el mayor caudal teórico político del que embebe el feminismo. Dadas estas 
características, llama poderosamente la atención que la comunidad lgbttti 
no forme parte central del “feminismo granador”.

Para ser más precisa: en el pasaje de representación que esas “minorías” 
transitan al expandir y poner en crisis al feminismo, con sus conceptos, pre-
supuestos y principios, muchas mujeres nos hemos ido deconstruyendo. Esto 
no quiere decir que hayamos dejado de existir —ni en términos de Lacan 
(1999) ni en términos de Wittig—, sino que la identidad se ha vuelto mucho 
más circunstanciada; está más allá de los lazos que se puedan armar y, de 
hecho, como hemos explicado, se arman con otras luchas dentro del movi-
miento feminista. Esto quiere decir que la capacidad de hablar por otras es 
más cauta y es urgente comprender que, a pesar de que todas necesitamos 
ocupar lo público, esa necesidad no es igual ni tiene las mismas condicio-
nes de realización para cada una de nosotras. Esto no es una abstracción y 
posiblemente el paro de mujeres sea el mejor espacio para comprobarlo. 
Verónica Gago comentaba al respecto cómo la decisión de parar tuvo que 
reconocer condiciones de paro distintas que negociaban con las formas de 
vida que no podían simplemente parar, que no tenían patrón, que dependían 

encontró, sin embargo, críticas ácidas como la interpelación de la exesclava Truth Sojourner: “¿Acaso 
no soy una mujer?” (Jobardo, 2012).

9 En Argentina la esperanza de vida de una travesti es de 35 años, un promedio más bajo que 
el promedio de vida general del más precario de los países del África subsahariana (asolado por el 
sida, las guerras y el hambre) (Berkins, 2015, p. 18).

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   103 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

104

del día a día, por ejemplo, las de mujeres de la economía popular. Así cuenta 
la escena siguiente:

Nos estamos juntando con ellas y salen discusiones muy interesantes. Por ejemplo, las pibas 
cartoneras dicen: “bueno, si yo paro un día ese día no como”. Lo que venían a plantear es 
cómo podemos hacer de eso una realidad del paro y no una debilidad del paro. Y se empezó a 
decir: “hay que juntar guita previa para sostener ese día de paro”. O laburar un poco más los 
días anteriores para garantizar ese día de huelga. Otras mujeres feriantas decían: “llevemos 
cosas que vender durante la marcha. Sabemos que vamos a vender y es una manera de estar 
en la movilización, pero al mismo tiempo sostener materialmente lo que implica un día de 
paro para nosotras” (Fontana y Gago, 2017).

Otro tanto se debatió respecto a cómo paraban las trabajadoras sexuales. Esto 
tiene poco que ver con el purismo de las “almas bellas” contra el que nos ad-
vierte el texto del Área de Mujer e Igualdad del Consejo Ciudadano Estatal 
de Podemos, y también tiene poco que ver con las políticas llevadas adelante 
por el colectivo español Femigrantxs.10 Sin embargo, no creemos que se trate 
de un acto de cinismo por parte de Podemos, sino de un verdadero problema 
político recurrente: ¿cómo pensar un universal que no devore las prácticas di-
vergentes más vitales, la riqueza de la incómoda inmanencia? El feminismo de 
la diferencia, en su crítica estrepitosa al universal masculino hegeliano (Irigaray, 
2007; Lonzi, 1981), llegó a plantear un todas que recorre como presupuesto el 
texto de Podemos. A pesar de todas las críticas válidas que se le pueden hacer 
a esta corriente, su proceso de deconstrucción del hegelianismo, el marxismo 
y el psicoanálisis sirven incluso contra su propia idea esencialista de contrahe-
gemonía. Sabemos que todo universal implica la necesidad de que algo quede 
fuera de tal universalidad, y las pretensiones hegemónicas del feminismo, en 
este esquema, no son distintas; incluso sostiene el presupuesto de que lo que 
queda fuera moviliza, vitaliza. Pero incluso si aceptamos estos nada felices 
“sacrificios” de nueva cuenta, ¿qué pasa con lo que queda adentro? ¿Se 
crean comisiones y áreas feministas? ¿Se obligaría a todxs lxs gobernantes 
a formarse, sensibilizarse, pensar de maneras feministas? ¿Qué supondría 
sostener la perspectiva de género en un partido gobernante? ¿Quién diría/
interpretaría qué es esta tan singularmente enunciada y profusamente discu-
tida “perspectiva”? ¿Un feminismo de arriba hacia abajo? ¿Cómo hacer fun-

10 Grupo de Trabajo de Feminismos del colectivo Marea Granate (constituido en colectivo 
feminista desde 2017), que trabaja sobre la intersección entre feminismo y migración.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   104 11/7/19   7:02 PM



105

cionar la “forma de hacer política del feminismo” dentro de/como un proceso 
instituido, estatal? No son preguntas irónicas, son un conjunto de problemas 
que atraviesan la posibilidad y se deben considerar con detenimiento; y a la 
vez, no podemos más que celebrar que sean parte del horizonte de nuestros 
problemas hipotéticos en algún lugar de este globo.

Además, es preciso distinguir entre estrategias de toma del poder y 
estrategias de hegemonía. El feminismo actual, en muchos lugares, posee 
estrategias de hegemonía que —al menos en lo mediato— no son estrate-
gias de toma del poder. De hecho, muchas de sus conquistas son parte de 
desplazamientos en la opinión pública sobre lo “decible” y sobre la forma 
en que se intelige la sexualidad y el sexismo de/en los signos sociales, en 
los medios de comunicación, en las instituciones, en las calles y las casas. 
Sucesivos ajustes del lenguaje testimonian esta historia: en los mass media 
argentinos no es bien aceptada la expresión “crimen pasional” y llegan olas 
de quejas a los periódicos cuando un femicidio aparece naturalizado tras de 
frases tales como “hallaron muerta…”.

La sociología feminista y el derecho penal han tomado el concepto 
“femicidio” y el movimiento travesti pide el ingreso de la categoría de 
“travesticidio”; otros referentes sociales —aún una inquietante minoría— 
se esfuerzan por utilizar el lenguaje inclusivo o disidente (“e” o “x”) en las 
marcas de género de la lengua; miles de jóvenes se reivindican creciente-
mente como feministas, pese al enorme trabajo (en muchos lugares muy 
exitoso) de las iglesias; etcétera. Estas estrategias de hegemonización tienen 
momentos de expansión y retroceso, y han sido identificadas por sus de-
tractores como parte de la “ideología de género”. Este rótulo que delata 
una interesante conciencia sobre las condiciones en que producimos estos 
desplazamientos ideológicos, sin perder nunca de vista que hablamos en 
un mundo en masculino en el que intervenimos con un lenguaje prestado/
saqueado. Esto nos obliga todo el tiempo, como a Antígona frente a Creon-
te, a pensar en los bordes de lo audible; en las posibilidades de tácticas 
performativas exitosas. Como diría Shakespeare “el veneno entra por los 
oídos”, pero no de cualquier modo.

Un buen ejemplo para graficar esta frónesis11 es el movimiento discursivo 
de la Campaña Nacional por el Derecho al Aborto Legal, Seguro y Gratuito en 

11 En Aristóteles, frónesis (del griego: Φρόνησις, phronēsis) es la virtud del pensamiento moral; 
se traduce como “sabiduría práctica” y a veces como “prudencia”.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   105 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

106

Argentina, país que en junio de 2018 logró la media sanción de un proyecto 
de ley para la interrupción voluntaria del embarazo. La logró luego de haber 
discutido por dos meses en el plenario de comisiones informativas para la 
exitosa votación en la cámara de diputados, discusión que se replicó antes 
de la nefasta votación del senado que vetó la ley mientras medio país estaba 
pegado a las pantallas y miles de mujeres empañueladas de verde esperaban 
a las puertas del Congreso, bajo la lluvia, el desenlace de un debate político 
sin parangón.

La historia de la demanda de este derecho en nuestro país es larga y 
sinuosa (Bellucci, 2014); sin embargo, me gustaría enfocarme en las trans-
formaciones del discurso de la campaña en los últimos tres años. El viejo 
reclamo de aborto seguro, legal y gratuito, ha confluido con el reverdecer 
mundial del movimiento feminista que ha cobrado nuevos bríos y nos 
ha hecho sentir que su aprobación parlamentaria es una posibilidad real. 
Cuando esta nueva marea —algunas la llaman la cuarta ola— comenzó, el 
discurso de las referentes de la campaña se asentó —como lo viene haciendo 
históricamente— en la defensa de la propiedad del sí del cuerpo: las paredes 
se pintaron de combativas consignas de un liberalismo radicalizado como 
“Mi cuerpo es mío, yo decido”, “Saquen sus rosarios de nuestros ovarios”, 
“Yo paro, yo decido”. Los debates entre defensoras del derecho y militantes 
provida ingresaron en una nueva etapa que oscilaba entre descarrilar las 
disquisiciones científicas en torno al momento en que un embrión es vida, 
hasta afirmar taxativamente la interrupción del embarazo como la decisión 
política y soberana de una mujer sobre su cuerpo que el Estado debe asegurar.

Pero algo cambió a partir de 2017, al menos en la forma de dar esos debates 
y enarbolar ciertas consignas; algo que tiene que ver no con un desplazamien-
to ideológico —las consignas anteriores siguen vigentes y reivindicadas—, 
sino con un aprendizaje sobre las tácticas y estrategias de hegemonización. 
Se han popularizado en debates e intervenciones lemas como “Las muertes 
por aborto clandestino son femicidios en manos del Estado”, “Sin aborto 
legal no hay Ni una Menos” o “El aborto existe y se hace igual, sea legal o 
no, lo que debatimos no es la existencia del aborto, es la muerte de mujeres 
pobres que no pueden pagar una buena intervención”. Dichas consignas 
nos hablan de crímenes en democracia, de justicia social, de salud pública, 
de lo común, de lo implicante y de sus responsabilidades, más que de ese 
cuerpo que reclama su soberanía y que siempre es para la opinión pública 
masiva el de la otra.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   106 11/7/19   7:02 PM



107

El desplazamiento fue necesario y el movimiento fue lo suficientemente 
inteligente como para decodificarlo. Sabemos que el desplazamiento es, por 
lo pronto, el registro verdadero de la falta, la denuncia de que la sororidad 
no es el sentimiento más extendido, que la crítica a la propiedad de sí es una 
crítica en masculino —aunque las propietarias de sí aún aterran en ciertas 
batallas— y que la estrategia discursiva está al servicio de la urgencia de 
las muertas cotidianas por abortos clandestinos. De este modo, la campaña 
nos provee de un particular mucho más generalizable, hegemonizable desde 
la justicia expresiva (Garland, 2001): el grito de “no nos maten” que señala 
un responsable específico, material, contundente: el Estado.

Strike: la sincronización de la diferencia

Finalmente, como parte de estas reflexiones sobre lo uno y lo múltiple, 
los procesos paradojales y sincréticos en el/los feminismo/s actuales, nos 
gustaría detenernos en el Paro Internacional de Mujeres (pim) como instru-
mento de protesta. Las mujeres han usado el paro a lo largo de la historia 
como estrategia, desde los de las trabajadoras fabriles hasta los de “piernas 
cruzadas” en las casas y en las camas. La novedad de los paros de estos dos 
últimos años es, además de su internacionalismo, su preocupación por la 
transversalidad —en algunos lugares observable en la preocupación por 
asegurar que todas paren— que sintomatiza una identificación diferente 
del enemigo y, por contraposición, de lxs amigxs/aliadxs. Como hemos di-
cho antes, el objeto del/los feminismo/s es litigioso, pero sobre algo sí hay 
acuerdo: sea el patriarcado, el capitalismo, el neoliberalismo, la religión, el 
Estado, el gobierno o el sistema sexo/género, o todos ellos juntos, se conviene 
en que el enemigo es sistémico, capilar y selectivo. Es así que la Plataforma 
del Paro Social Trasnacional (aa. vv., 2018) explicita: “El ataque debería ser 
capaz de sincronizar diferentes condiciones y luchas sin esperar homoge-
neizarlas” (p. 7). Esto vale tanto para los procesos que se dan al interior de 
un país como para las diferencias entre los distintos países.

Algo ya hemos dicho en torno a la manera en que afecta esto la compren-
sión, al interior de los países más movilizados por el paro, de las condiciones 
de posibilidad de esa acción. Lugares donde pensar el paro supuso imaginar 
cómo parar la productividad, la reproducción y el consumo, pero también cómo 
abrir espacios de solidaridad con quienes no pueden detenerse, para registrar 
y garantizar las condiciones de su protesta. La pregunta sobre por qué puede 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   107 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

108

una y qué puede la otra contribuye a la percepción y reconocimiento de 
identidades para la lucha, no como fijaciones, sino como ingresos al registro 
de la politicidad de los cuerpos en condiciones de vulneración constante: la 
identidad como trinchera (Rubin, 2011).

En Argentina, estos elementos identitarios se refuerzan en los bordes más 
violentamente oprimidos de la sociedad: el de las trabajadoras migrantes, 
cooperativistas, informales, lesbianas, travestis, trans. A la vez, esta opera-
ción de sincronización dista de ser sencilla o pacífica. Las fricciones a las 
que nos expone el capitalismo patriarcal, las encolerizadas discusiones entre 
trabajadoras sexuales cis y travestis, entre manteras y comerciantes, entre 
funcionarias estatales, académicas y activistas, no se ponen entre paréntesis: 
se llevan a las asambleas y a las calles. Motivo por el cual la redacción de un 
documento conjunto, que evidenciara la representación de un frente y no una 
suma invertebrada de reivindicaciones, fue una tarea faraónica. Pero incluso 
estas fricciones son signos de que el movimiento está vivo, es personal y es 
político; situación que se evidencia, por oposición, en la falta de conflictos 
de ciertos acuerdos en otros lugares.

Las barreras interestatales para experimentar el paro como instrumento 
de protesta tienen como características unas condiciones de opresión sexista, 
militar y económica extrema y formas de despolitización extendida que pue-
den convivir con un entusiasmo excesivamente adaptado a los dispositivos 
virtuales de socialización. Uno de los ejemplos de esto último, que recoge 
la plataforma en Power Upside Down: Women’s Global Strike, donde hace un 
análisis de algunos de los distintos paros de 2017, es el de Suecia, donde la 
intensidad del movimiento #MeToo en redes sociales —el cual invitaba a las 
usuarias a contar/denunciar sus experiencias de violencia y acoso sexista, y 
muchos testimonios eran de trabajadoras que denunciaban acosos laborales— 
no tuvo su correlato en la huelga en las calles. Las feministas suecas Sarah 
Kim y Sarah Liz Degerhammer (2018), al analizar este proceso, comentan la 
forma en que fue cooptado por la reacción este interesante disparador y de 
qué maneras la falta de tradición combativa, el temor a la huelga y la apuesta 
por la conciliación institucional, impidieron la inscripción vinculante de las 
denuncias.12

12 “El consenso de este movimiento de mujeres trabajadoras masivas desafortunadamente cul-
minó en acciones mansas, como hablar con políticos y organizar seminarios dentro de instituciones 
patriarcales fundamentales que al final están llenas de buena voluntad para aceptar las propuestas” 
(Kim y Degerhammer, 2018, p. 28).

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   108 11/7/19   7:02 PM



109

En Argentina, como en España —organizada a través de la plataforma Ha-
cia la huelga feminista13— e Italia —mediante el colectivo Non Una di Meno14—, 
la situación fue muy distinta y esto se debe al carácter procesual y acumu-
lativo del movimiento que sostuvo la medida. En Argentina, el primer paro 
de mujeres contra el gobierno de Mauricio Macri ocurre el 19 de octubre de 
2016, frente a una burocracia sindical corrompida que se niega a hacer paros 
generales mientras negocia con un gobierno que ajusta, reprime, criminaliza 
la protesta, descuenta los días de huelga, incita a la desindicalización y empo-
brece. De hecho, el paro se hizo al día siguiente de que la dirigencia sindical 
escapara del escenario de un acto, en medio de un intento de linchamiento 
público por no convocar a paro general. Este es uno de los motivos por los 
cuales en Argentina pensar la política es pensar el feminismo.

La medida emergió en nuestro país de discusiones que habían tenido 
lugar en el Encuentro de Mujeres15 de 2016, y se sincronizó con las distintas 
asambleas participativas de mujeres, lesbianas, travestis y trans que funcio-
nan de modo permanente en varias provincias; el paro del 19 de octubre 
de 2016 se decidió una semana antes —a raíz del asesinato y empalamiento de 
Lucía Pérez— y se organizó con una velocidad y una eficacia inusitadas. A 
los pocos meses, para el 8 de marzo de 2017, Argentina fue uno de los setenta 
países que acató el paro y donde la medida fue más masiva.

El instrumento de protesta se mide con la dimensión del problema: frente 
a una crisis mundial del capital que los estados neoliberales resuelven con 
la salvaguarda de los bancos, el empobrecimiento de las poblaciones, con 
guerras onerosas y una economía ecológicamente inviable a corto plazo, 
las mujeres responden con un paro internacional. La medida global del pim 
parte del principio básico de la desobediencia civil, al demostrar(nos) que 
sin nosotras no se produce ni se reproduce. La enorme fuerza de simple-
mente no obedecer por un día, de desnudar a la costumbre como la primera 
razón de la servidumbre voluntaria —como lo señaló hace muchos siglos el 

13 Se puede leer su manifiesto en: <http://hacialahuelgafeminista.org/manifiesto-8m/>.
14 Disponible en: <https://nonunadimeno.wordpress.com/>.
15 El Encuentro Nacional de Mujeres es un espacio de reunión anual —desde 1986— de mujeres 

argentinas en diferentes sedes del país. Tiene núcleos de trabajo y discusión teórica y política, donde 
se diseñan estrategias de intervención desde el feminismo, se coordina una agenda de acciones y 
movilizaciones y se emprende una serie de acciones vinculadas a la formación, expresión y contención 
de las mujeres. Se puede visitar su sitio en: <http://encuentrodemujeres.com.ar/>.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   109 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

110

humanista Étienne de la Boétie— desautomatiza, extraña, abre un impasse, 
produce subjetividad.

El segundo paro tuvo lugar en 2018 y se puso particular atención en 
que no se convirtiese en una suerte de acción simbólica o ritual, dado que 
se entiende que el paro es un momento dentro de un proceso que se realiza 
durante todo el año, que se produce, discute y moviliza por los femicidios, 
por las violaciones correctivas a lesbianas y trans, por las palizas de la 
policía a trabajadorxs sexuales, por los despidos, por los besos reprimidos 
en el espacio público, por la Educación Sexual Integral, etcétera. Dentro 
de la estrategia expansiva del feminismo actual se propuso pasar del paro 
laboral, el trabajo productivo y reproductivo y el consumo, a un paro que 
incluyera explícitamente a las estudiantes y que diese el debate sobre cómo 
paran quienes tienen bajo su responsabilidad el cuidado de otrxs (hijxs, 
mayores, enfermxs).

Destaco varias cuestiones a propósito de la huelga de cuidados, planteada 
como punto central en este 8m: incorpora, por un lado, la crítica al desguace 
de las estructuras estatales de contención social y visibiliza a sus principales 
perjudicadas; y, por otro lado, retoma, por aproximación, el espinoso asunto 
de qué hacer con los varones, de manera puntual, ante el paro, y, de manera 
general, en los programas del/los feminismo/s.

Dado que los feminismos se reconocen como corrientes emancipatorias 
y no como programas de dominación, la idea de invertir espejadamente la 
balanza sexo-genérica del patriarcado estaría por fuera de ese borde que 
mencionábamos al comienzo de este artículo. Pero eso no desarma de nin-
gún modo las peliagudas disputas por los modos en que los hombres —que 
son los cuerpos privilegiados por el sistema de dominación sexual— pueden 
acompañar la lucha feminista o si siquiera pueden ser parte de ella. Los ins-
tructivos en torno a la huelga de los cuidados toman posición en este asunto, 
“si eres una mujer cuidadora, habla con hombres para que el 8 de marzo 
realicen los cuidados que tú sueles hacer”.16 También lo hacen los instruc-
tivos de Ni una menos sobre qué deben hacer los hombres el 8m: facilitar la 
asistencia de las mujeres, cubrirlas en sus puestos de trabajo —asalariado 
y doméstico— y acompañar la marcha sin ocupar lugares expectantes. El 

16 <http://hacialahuelgafeminista.org/wp-content/uploads/2018/03/Huelga-de-cuidados-
LF-Moratalaz-2.pdf>.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   110 11/7/19   7:02 PM



111

presupuesto de estas medidas es que la lucha pretende cambiar la relación 
de dominación y explotación entre los sexos —e incluso, abolir los sexos, 
aunque no la sexualidad—, de los cuerpos marcados como masculinos 
sobre los cuerpos marcados como femeninos; por ende hay que producir, 
además de otros sujetos, otros vínculos, otras experiencias afectivas, otras 
sensibilidades. Para ello, el horizonte debe dejar de ser la igualación —como 
diría Silvia Federici, “no quisiera vivir como viven la mayor parte de los 
hombres”—, necesaria solo en el ámbito de los derechos y las distribuciones, 
y pasar a ser la construcción de otras formas de vida colectiva, más dignas y 
deseantes, menos dañadas y dañinas.

Los paros del 8M son, además de todo lo que hemos señalado, una me-
dición de las fuerzas y la representatividad de un proceso que crece veloz-
mente, y como la marea expansiva, los embates de la reacción son bastante 
significativos. Luego del 8M de 2017 tuvimos en Argentina un abril negro, 
con una ola acelerada de femicidios atroces que nos hicieron estar todos los 
días en la calle; al otro día del 8M de ese año hubo una bestial represión con 
gas pimienta y golpizas por parte del personal policial masculino en la cárcel 
de mujeres de Ezeiza. Los golpes son muy virulentos, pero la denuncia es 
inmediata y masiva; el movimiento no se desactiva nunca, funciona como un 
arco de contención y respuesta permanente y, mientras tanto, sigue haciendo 
la tarea del topo, abriendo túneles en las entrañas de la historia.

Conclusiones

Si pensamos al proceso de expansión actual del feminismo —como lo 
hace Silvia Federici— como una revolución inacabada que desde hace al 
menos cincuenta años ha ido transformado lo inteligible, la dinámica entre 
el feminismo y los feminismos puede verse —además de como dos mo-
mentos de una estrategia de enunciación— como una suerte de juego de la 
posta, donde esta se va modificando de mano en mano. Hacia el interior del 
movimiento, frente a diferentes situaciones adversas, distintas caras de los 
feminismos hegemonizan la acción —el feminismo negro, el lésbico, el queer, 
el decolonial, el migrante y tantos otros— y, como las cabezas venenosas de 
la Hydra, por cada una que se intenta cortar emergen tantas como hagan 
falta para atender cada flanco. Sabemos que no es una historia linealmente 
acumulativa y progresiva, sabemos que hay retrocesos, pero también hay 
fuertes sedimentos y nuevos aprendizajes que se sostienen tanto en el 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   111 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

112

encuentro como en la apuesta renovada a la potencia de la incomodidad. 
En esos términos el feminismo conquista y desborda, entre el sincretismo 
y la paradoja, habitando, habilitando y militando las incomodidades que 
denuncia.

En este sentido, es igual de importante advertir cómo las organizaciones 
que nutren este movimiento, que parece tener un nuevo momento, surgen 
para la autodefensa y se propagan hacia una defensa en condiciones amo-
rosas, eróticas, sensuales y de disfrute muy específicas. No queremos vivir 
de cualquier manera. Así, frente a la aberración de la justicia española que 
absolvió este año a los cinco violadores del terrible episodio de San Fermín 
en 2016 —luego de un acto judicial que Paul Preciado describe como una 
segunda violación—, la marea feminista canta “sola, borracha, quiero llegar 
a casa”.17 Así, rearmamos la necesidad y la vinculamos al placer y decimos 
“educación sexual para descubrir, anticonceptivos para disfrutar, aborto 
legal para decidir”.18

Referencias

aa. vv. (2018). Power Upside Down: Women’s Global Strike. Trasnational Social Strike Plata-
form. Spring Journal, 26-30. Recuperado el 23 de agosto de 2019 de <https://www.
transnational-strike.info/wp-content/uploads/TSSJ-03_Power-Upside-Down.pdf>.

Ahmed, Sara. (2014). La política cultural de las emociones. Ciudad de México: Programa 
Universitario de Estudios de Género.

Athanasiou, Athena y Butler, Judith. (2013). Dispossession: The Performative in the Political 
(Conversations). Cambridge: Polity Press.

Bellucci, Mabel. (2014). Historia de una desobediencia. Aborto y feminismo. Buenos Aires: 
Capital Intelectual.

Berkins, Lohana. (comp.) (2015). Cumbia, copeteo y lágrimas. Informe nacional sobre la si-
tuación de las travestis, transexuales y transgénero. Buenos Aires: Ediciones Madres de 
Plaza de Mayo.

Brown, Wendy. (1995). Rights and Losses. En States of Injury / Power and Freedom in Late 
Modernity (pp. 96-134). Princeton: Princeton University Press.

17 En la sentencia dictada el 21 de junio de 2019, el Tribunal Supremo elevó a 15 años la pena 
de prisión por considerar que sí existió agresión sexual. Los miembros de La Manada fueron inme-
diatamente detenidos por la policía ante el riesgo de fuga.

18 El lema original es: “Educación sexual para decidir, anticonceptivos para no abortar, aborto 
legal para no morir”.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   112 11/7/19   7:02 PM



113

Butler, Judith. (2017). Cuerpos aliados y lucha política. Hacia una teoría performativa de la 
asamblea. Buenos Aires: Paidós.

Butler, Judith y Spivak, Gayatri. (2009). ¿Quién le canta al Estado-Nación? Lenguaje, política 
y pertenencia. Buenos Aires: Paidós.

De la Boétie, Étienne. (2006). Discurso dela servidumbre voluntaria. Buenos Aires: Supera-
bundans Haut.

De Lauretis, Teresa. (2014). Cuando las lesbianas no éramos mujeres. Córdoba: Bocavulvaria.
Ema, José; Montoto, Mariana; Serra, Clara y Caretti, Celia. (2015). Por un feminismo 

ganador. Una lectura feminista de la hegemonía y una propuesta hegemónica para 
el feminismo desde Podemos. Debates y Combates, 8, 210-228.

Federici, Silvia. (2017). El patriarcado del salario. Críticas feministas al marxismo. Buenos 
Aires: Tinta Limón.

flores, valeria; Días Fuentes, Jorge; Henríquez Murga, Tomás. (2014). Desmontar la lengua 
del mandato. Criar la lengua del desacato. Buenos Aires: Editorial Mantis.

Fontana, Natalia y Gago, Verónica. (2017). El paro de las que no pueden parar. Entrevis-
ta. Revista Alexia. Recuperado el 10 de mayo de 2018 de <http://revistaalexia.es/
el-paro-de-las-que-no-pueden-parar-entrevista-a-veronica-gago-y-natalia-fontana-
sobre-el-8-de-marzo-en-argentina/>.

Fraser, Nancy. (2015). Fortunas del feminismo. Madrid: Traficantes de Sueños.
Fraser, Nancy. (2017). El feminismo del 99% y la era Trump, Left Voice. Traducido por 

Marisela Trevin y republicado por La izquierda diario. Recuperado el 10 de mayo de 
2018 de <http://www.laizquierdadiario.com/Nancy-Fraser-el-feminismo-del-99-y-
la-era-Trump>.

Gago, Verónica. (2014). La razón neoliberal. Economías barrocas y pragmática popular. Buenos 
Aires: Tinta Limón.

hooks, bell. (2017). El feminismo es para todo el mundo. Madrid: Traficantes de Sueños.
Irigaray, Luce. (2007). Espéculo de la otra mujer. Madrid: Akal.
Jobardo, Mercedes (comp.). (2012). Feminismos negros. Una antología. Madrid: Traficantes 

de Sueños.
Kim, Sarah y Degerhammer, Sarah. (2018). The Strike is the Message. En Power Upside 

Down: Women’s Global Strike. Trasnational Social Strike Plataform. Spring Journal, 26-
30. Recuperado el 23 de agosto de 2019 de <https://www.transnational-strike.info/
wp-content/uploads/TSSJ-03_Power-Upside-Down.pdf>.

Lacan, Jacques. (1999). Encore. París: Seuil.
Lonzi, Carla. (1981). Escupamos sobre Hegel. Escritos de “Rivolta Femminile”. Barcelona: 

Anagrama.
Rancière, Jacques. (1996). El desacuerdo. Política y filosofía. Buenos Aires: Nueva Visión.
Rubin, Gayle. (2011). Deviation. Londres: Duke University Press.
Scott, Joan. (2012). Las mujeres y los derechos del hombre. Buenos Aires: Siglo xxi.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

Feminismo/s. Entre el sincretismo y la paradoja

05Arbuet.indd   113 11/7/19   7:02 PM



Camila Arbuet Osuna

114

Segato, Rita. (2010). Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género entre la 
antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. Buenos Aires: Prometeo.

Segato, Rita. (2017). La guerra contra las mujeres. Buenos Aires: Tinta Limón y Traficantes 
de Sueños.

Wittig, Monique. (2018). Las guerrilleras. Córdoba: Bocavulvaria.
Wittig, Monique. (2006). El pensamiento heterosexual y otros ensayos. Madrid: Egales.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 30, vol. 59 / enero-junio de 2020 / 94-114

05Arbuet.indd   114 11/7/19   7:02 PM




