;Deconstruccién o destruccion de los hombres
y la masculinidad? Discursos de
reordenamientos de género

Deconstruction or Destruction of Men and Masculinity? Discourses of

Gender Rearrangements

Deconstrugdo ou destrucdo dos homems e da masculinidade? Discursos
de reordenamento do género
Karen Mardones Leiva
Instituto de Estudios Psicolégicos, Facultad de Medicina, Universidad Austral de Chile, Valdivia, Chile

Recibido el 15 de noviembre de 2017; aceptado el 29 de mayo de 2018

Disponible en Internet el 15 de agosto de 2019

Resumen: Se analizan los discursos sobre hombres y masculinidad presentes en
algunos movimientos sociales de nuevas masculinidades, de disidencia sexual y
feministas radicales, desde los planteamientos de Foucault y Derrida, en relacién con
el orden del discurso y la deconstruccién. El trabajo, basado en una revisién biblio-
grafica y documental electrénica, incluyé sitios web y redes sociales. Se identificaron
discursos que se refieren a la deconstruccién de los hombres y de la masculinidad,
pero también a su destruccién. Concluyo que, si bien las propuestas de Foucault
y Derrida han permitido develar la existencia de un orden de dominacién en las
relaciones entre los sexos, una lectura menos optimista de sus aportaciones arroja a
un posible abismo. Las preguntas criticas que emanan de esta reflexién conducen
a pensar en los limites e incluso en los peligros de estas propuestas, en el marco de
una apropiacién que alienta una radicalizacién discursiva que tiende a erosionar la
propia condicién humana.

Palabras clave: Deconstruccién; Masculinidad; Discursos; Género

Correo electrénico: karen.mardones.leiva@gmail.com, ORCID: 0000-0003-3837-0368

Debate Feminista 58 (2019), pp. 98-122
ISSN: 0188-9478,Ano 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020/

http:/ /doi.org/10.22201/ cieg.2594066xe.2019.58.05

©2019 Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de Géne-
ro. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http:/ / creativecommons.org /
licenses/by-nc-nd /4.0/).



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Abstract: The discourses on men and masculinity present in certain social move-
ments on new masculinities, sexual dissidence and radical feminists are analyzed
using Foucault’s and Derrida’s insights in relation to the order of discourse and
deconstruction. The article, based on a bibliographical and electronic documentary
review, included websites and social networks. Discourses were identified that refer
to the deconstruction of men and masculinity, but also to their destruction. I conclude
that, although the proposals of Foucault and Derrida have made it possible to reveal
the existence of an order of domination in the relations between the sexes, a less
optimistic interpretation of their contributions could lead to a possible abyss. The
critical questions emanating from this reflection lead one to think about the limits and
even the dangers of these proposals, within the framework of an appropriation that
encourages a discursive radicalization that tends to erode the human condition itself.

Key words: Deconstruction; Masculinity; Discourse; Gender

Resumo: A partir das abordagens de Foucault e Derrida em relacdo a ordem do dis-
curso e desconstrugdo, analizam-se aqui os discursos sobre homens e masculinidade
presentes em alguns movimentos sociais de novas masculinidades, dissidéncia sexual,
e feminismo radical. O trabalho, baseado numa revisao bibliogréfica e documentério
eletrénico, incluiu sites e redes sociais. Foram identificados discursos referidos a des-
construcdo de homens e da masculinidade, mas também a sua destrui¢do. Concluo
que, embora as propostas de Foucault e Derrida permitiram revelar a existéncia duma
ordem de dominagédo nas rela¢ées entre os sexos, uma leitura menos otimista de suas
contribui¢ées langa para um possivel abismo. As questdes criticas derivadas desta
reflexdo levam a pensar sobre os limites e até mesmo os perigos destas propostas,
no marco duma apropriacdo que estimula a radicalizagdo do discurso, o qual tende
a corroer a condi¢gdo humana.

Palavras-chave: Desconstrugao; Masculinidade Discursos, Género

Las controversias discursivas

Tomo los planteamientos de Michel Foucault y Jacques Derrida en relacién
al orden del discurso y a la deconstruccién para analizar discursos sobre la
masculinidad y sobre los hombres que emanan desde algunas organizaciones
y movimientos sociales, especificamente los de nuevas masculinidades, de
disidencia sexual y feministas radicales.

Los planteamientos de ambos fil6sofos pueden considerarse inspiradores
de movimientos sociales de toda indole, pues invitan a problematizar y des-
mantelar los mecanismos de poder que se encuentran detrds del orden social

99 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

establecido, asi como a cuestionar el discurso social dominante. Desde esa
perspectiva, el propdsito que persiguen estos movimientos —al proclamar
la transformacién de las relaciones de opresién y exclusién— encuentra su
sentido politico-subversivo expresado en el pensamiento posestructuralista.
Es esperable entonces que los planteamientos de ambos pensadores resulten
atractivos para quienes se oponen al orden social imperante y reclaman la
apertura y respeto hacia la diversidad de manifestaciones de la vida hu-
mana, o que incluso reivindican el lugar de esa diferencia desde posiciones
transgresoras.

Por lo que respecta al género como temadtica politica y académica, tanto
el pensamiento foucaultiano como el derridiano ofrecen perspectivas de-
constructivas para el andlisis, derivando en una invitacién a cuestionar y
denunciar los mecanismos de opresién que se han instalado, consagrado
y naturalizado en el orden de la cultura.

Los discursos los entenderé como series de argumentos, afirmaciones y
declaraciones que se exhiben como posiciones de sujeto en emplazamien-
tos posibilitados por la discursividad. Foucault sefiala que el discurso es
un campo practico, un lugar de accién; por ello puede entenderse “como
précticas o sistemas de poder/ conocimiento que son creados histéricamente
y culturalmente localizados” (Infante, Matus y Vizcarra, 2011, p. 146). El
interés por el discurso es transversal a diferentes disciplinas y lo es, del
mismo modo, en los debates de las ciencias humanas contemporéneas, en
donde la centralidad del lenguaje y del discurso es creciente (Ifiguez, 2005).
Lo anterior da cuenta de la existencia de un campo de lucha de los discursos
por el significado, en tanto se visibilizan cada vez mds posiciones discursivas
que reclaman ser escuchadas y que sus significados circulen en condiciones de
igualdad en los espacios sociales. El presente articulo pretende una apro-
ximacién a algunas de las posiciones discursivas que forman parte de los
debates al interior de los estudios de género, de hombres y masculinidades,
y de los feminismos.

El enfoque desde el que planteo la discusién se enmarca en un feminismo
que enfatiza el concepto de igualdad, y se distancia de las trampas de un
feminismo diferencialista que conduce a pensar en un mundo dividido en
estratos, con claras diferenciaciones entre grupos, no asi entre individuos
(Serret, 2016) y que cree que las mujeres forman una sociedad aparte de los
hombres (Badinter, 2003). El concepto de igualdad no se refiere a lo idéntico
y anegar las diferencias, sino a la bisqueda y el establecimiento de iguales

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 100
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

oportunidades y derechos —para mujeres y hombres, asi como para las di-
versas identidades de género y orientaciones sexuales— en un espacio social
compartido. Como sefiala Olivia Tena (2016, p. 22), “la igualdad no implica
la bisqueda de una mismisidad con los hombres, sino la posibilidad comtin
de ejercer derechos sin jerarquias de poder debidos a una asignacién sexual”.
Tal como lo argumenta Estela Serret (2016), la igualdad que se reivindica
es de cardcter moral, como categoria ética, aludiendo a la capacidad de ser
libres, pues el concepto ilustrado de igualdad lo que sostiene es la igualdad
natural en libertad entre todos los individuos.'

Sostengo que gran parte de las organizaciones y movimientos sociales
vinculados con temdticas de género —ya sean de mujeres, feministas, de
diversidad o disidencia sexual, o de hombres y masculinidades— buscan
superar la dominacién/supremacia de los hombres y de la heterosexualidad
en los espacios sociales, lo que implica establecer igual valoracién a grupos
sociales diversos, eliminando el irrespeto; asi como iguales oportunidades
para desarrollar intereses y potencialidades, e igualdad en el acceso a las di-
ferentes actividades y espacios.? No obstante, también es posible encontrar
narrativas sobre las posibilidades y limites de las relaciones entre los sexos
donde la igualdad, como se ha presentado hasta aqui, no es el discurso
que se proclama.

El pensamiento posestructuralista en Foucault y Derrida

Foucault y Derrida son dos figuras influyentes en el movimiento intelectual
denominado posestructuralismo. Entre sus planteamientos encontramos
la critica a las jerarquias binarias, un lugar decisivo de los discursos en la
construccion de la realidad social, y la relevancia de la dimensién temporal
y de la historicidad en ese proceso. Se observa ademds una ruptura con la
busqueda de verdades universales explicativas de los fenémenos sociohisté-

! Para Serret (2016), la igualdad “tiene un cardcter prescriptivo y no descriptivo, apela al deber
moral de reconocer el derecho a ser libre de cualquier persona, con independencia de sus cualidades
particulares o de sus caracteristicas adscriptivas. Ese derecho a la autodeterminacioén y a la autonomia
debe garantizarse a cualquiera, solo en virtud de su humanidad, de su condicién de persona, sin
parar mientes en las particularidades de grupos o individuos, sino solo apreciando el tinico universal
que todas las personas compartimos: que somos seres humanos” (p. 24).

2 Tomo la perspectiva de Nancy Fraser (1997) sobre la integracién del reconocimiento y la
redistribucién en las politicas de igualdad.

101 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

ricos. Si bien ni Foucault ni Derrida se declararon posmodernos, los vinculos
con esa corriente son evidentes. Si tomamos como referente la tesis principal
de Lyotard (2000) sobre la condicién posmoderna, en ambos pensadores es
patente la desconfianza hacia los metarrelatos, los que cabe entender como
supranarrativas o metadiscursos que, para Lyotard —y, en consecuencia,
para Foucault y Derrida— no son mds que fdbulas susceptibles de ser des-
manteladas ontolégicamente.

Foucault y el orden

Foucault, en El orden del discurso, visibiliza que todo discurso tiene un con-
texto de produccién, que hay ciertas condiciones de posibilidad para que el
discurso no solo se distribuya, sino también para que se produzca, es decir,
para que siga un orden ya definido. Con este planteamiento problematiza
cualquier tema que haya sido entendido como lo natural, establecido y correc-
to, develando que hay condiciones que impiden la emergencia y circulacién
de discursos que rompan con dicho orden. Por ello es que “uno sabe que no
tiene derecho a decirlo todo, que no se puede hablar de todo en cualquier
circunstancia, que cualquiera, en fin, no puede hablar de cualquier cosa”
(Foucault, 2010, p. 14).

En La arqueologia del saber, el pensador alude a este contexto de produccién
posibilitador de discurso, al que llama formacién discursiva, entendiéndola
como un

haz complejo de relaciones que funcionan como reglas: prescribe lo que ha debido ponerse en
relacién, en una prdctica discursiva, para que esta se refiera a tal o cual objeto, para que
ponga en juego tal o cual enunciado, para que utilice tal o cual conjunto, para que organice
tal o cual estrategia. Definir en su individualidad un sistema de formacién es, pues, carac-
terizar un discurso o un grupo de enunciados por la regularidad de una préctica (Foucault,
2002, p. 122-123).

Los sistemas de exclusién de los discursos prohibidos en una sociedad se
apoyan en una base institucional, incluso cientifica y disciplinaria (Foucault,
2010). Por ello, el pensamiento de Foucault apunta no solo al dmbito psi-
quico, sino también a un dmbito social-estructural, al que se debe atender
para visibilizar los procedimientos de operacién para el dominio de estos
sistemas. Acd cabe poner atencién a las denuncias sobre el caracter andro-
céntrico de las ciencias en sus inicios y hasta bien avanzado el siglo XX, con

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 102
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

la consecuente invisibilizacién del discurso de las mujeres y de los homo-
sexuales como participes de la vida social. Foucault (2010) sostendrd que la
sexualidad es un tema prohibido por excelencia, es donde se “multiplican
las casillas negras” (p. 15), pues, aunque en apariencia el discurso sea poca
cosa, la serie de prohibiciones que recaen sobre él revela su vinculo con el
deseo y el poder.

Es posible vincular el orden del discurso con el orden de género, en
tanto los humanos como seres sexo/genéricos se encuentran constrefiidos
por las formaciones discursivas elaboradas socialmente sobre sus cuerpos
sexuados. Antropdlogas feministas como Rubin (1986) exponen ese orden:
por una parte, el binarismo/dimorfismo sexual —hombre y mujer— y su
correspondencia con un género —masculino y femenino— respectivamente;
y por otra, la asimétrica valoracion de los sexos, géneros y orientaciones se-
xuales, donde los hombres, lo masculino y lo heterosexual gozan de mayor
valoracién social.

Cada ser humano responde a reglas del deber ser las cuales acttian como
limites que dibujan sus posibilidades de accién y pensamiento, que acttian
como mecanismos de control, y operan en las estructuras cognitivas y en las
subjetividades. El desacato a dicho orden de género tiene un espectro amplio
de concrecién, desde la disidencia abiertamente transgresora de practicas
sexuales que rompen con la heteronormatividad, hasta pequefios actos co-
tidianos, como vestir o expresar una emocién asignada socioculturalmente
a otro sexo/ cuerpo.

En una sociedad que privilegia algunos discursos sobre la construcciéon
genérica y excluye otros, los planteamientos foucaultianos resuenan con sen-
tido, al develar que en el trasfondo de toda sociedad han existido y existen
formaciones discursivas sobre los cuerpos sexuados que se transforman en el
orden de género dominante, orden que es dicotémico, asimétrico y excluyente
de los matices. Para evidenciar los procesos de construcciéon del discurso
dominante, Foucault (2010, 2002) alude a la genealogia y a la arqueologia
como investigaciones que permiten escudrifiar en la historia la constitucién
de los discursos; asi, apunta al cuestionamiento de una verdad tnica y da
cuenta mds bien de los procedimientos de poder que en ella operan y del
nexo saber-poder que la sostiene.

Entre los asuntos sociopoliticos de este andlisis se encuentra el sur-
gimiento de los movimientos sociales que, preocupados por contribuir a
la transformacién de las desigualdades de género, se arriman a Foucault

103 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

como posibilidad de subvertir ese orden desde pequefios espacios de lucha,
al sostener que el discurso obtiene algtin poder desde nosotros (Foucault,
2010); por ello, los cambios pueden venir desde los microespacios en donde
cada quien participa, por lo que “el discurso no es simplemente aquello que
traduce las luchas o los sistemas de dominacién, sino aquello por lo que, y
por medio de lo cual, se lucha, aquel poder del que quiere uno aduefiarse”
(p. 15). Entonces, la lucha de los movimientos sociales es también una lucha
de discursos que buscan visibilizarse y ser parte del escenario social en que
se compite con otros discursos.

El desmantelamiento de los discursos del poder dominante no implica,
como resultado, la desaparicién de dichas narrativas. En realidad, luego de
aquello se vuelven susceptibles de expresién otras discursividades, parcia-
les y fragmentarias, que dan lugar a la exteriorizacién de constelaciones de
socio-realidades antes invisibilizadas, las cuales, sin embargo, no quedan
exentas de confrontarse en los juegos de poder.

Derrida y la deconstruccion

Segtin Derrida (2008), la significacién de verdad ha sido proclamada desde el
logos. Por ello, su propuesta es entrar en un ejercicio intelectual de andlisis
para desmontar, desmantelar e incluso deshacer las estructuras que com-
ponen el discurso dominante, invitdndonos a inaugurar “la destruccién, no
la demolicién, sino la des-sedimentacion, la des-construccion de todas las
significaciones que tienen su fuente en este logos” (Derrida, 2008, p. 16-17). El
término “deconstruccion” es la traduccién que propone Derrida del término
alemédn “destruktion”, que Heidegger emplea en 1922 en el Informe Natorp
y en 1927 en El ser y el tiempo. Heidegger (2012) escribe que

La hermenéutica cumple su tarea solo a través de la destruccién [...] se ve obligada a asumir
la tarea de deshacer el estado de la interpretacion heredado y dominante, de poner de mani-
fiesto los motivos ocultos, de destapar las tendencias y las vias de interpretacién no siempre
explicitadas y remontarse a las fuentes originarias que motivan toda explicacién por medio
de una estrategia de desmontaje (p. 51).

Heidegger (2012) se refiere “a la investigacion de la “partida de nacimien-
to”, en busca de las experiencias originales en que se ganaron las primeras
determinaciones del ser” (p. 33). En ese ejercicio, se propone descubrir los
procesos sociales, culturales, histéricos, politicos y /o econémicos que estdn

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 104
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

en la base de la formacién del discurso dominante. Con ello sostiene que no
hay naturalidades, esencias, sino mds bien herencias y tradiciones originadas
y perpetuadas en el curso de la historia.

En Murgenes de la filosofia, Derrida sostiene que existe una pluralidad de
interpretaciones y que, por lo mismo, resulta violento que una sola inter-
pretacion se adjudique superioridad frente a otras. Desde esa perspectiva,
desestima que el “discurso mds ruidoso en la economia mds serena, menos
perturbada, mejor servida, de la ironia filos6fica” (1989, p. 20) sea el tinico
que se escuche y aplaque a otros.

La deconstruccién es una propuesta subversiva porque nos muestra el
error en aceptar una verdad como tinica o natural. Para Derrida, esa verdad
tiene un origen en relaciones sociales establecidas en el curso de la historia
y que han sido naturalizadas a través del tiempo. Mds aun, la verdad es la
imposicién estructural de unas ontologias cuyos fundamentos no escapan
ni pueden escapar de su propia légica discursiva, y en eso radica todo orden
estructural.

Derrida retiene precisamente de Heidegger “el aspecto destructor, en el
sentido de la intencién de poner al descubierto los presupuestos metafisicos
de la tradicién occidental” (Grondin, 2008, p. 127), e inclusive radicaliza la
propuesta del célebre filésofo alemdn. Heidegger, argumenta en El ser y el
tiempo que la destruccién no tiene un sentido negativo, pues no busca se-
pultar el pasado en la nada; més bien tiene una mira positiva al proponerse
como meta “un desarrollo fundamental de la pregunta que interroga por el
ser. Su funcién negativa resulta indirecta y tdcita” (Heidegger, 2012, p. 33).

Carmen Gonzdlez Marin sefiala en el prélogo de Mdrgenes de la filosofia
que “la deconstruccién representa una amenaza para los temerosos del
relativismo” (Derrida, 1989, p. 12) y afirma que la propuesta del filésofo
francés no implica necesariamente un relativismo: “si bien la realidad se
construye como un conjunto de versiones en diferentes sistemas simbo-
licos, por supuesto, ni todas las versiones son buenas, ni todas las inter-
pretaciones deben serlo tampoco” (p. 12). Aqui cabe un punto a destacar:
asi como la versién dominante no es la tinica, tampoco lo son esas otras
versiones, que si bien pueden dar cuenta de la diversidad existente al ser
diferentes u opuestas a la versién dominante, no se implica con ello que
sean las correctas o las buenas. Algunas versiones pueden acabar siendo
tan excluyentes como la versién dominante.

105 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

Hombres y masculinidad: discursos de algunos movimientos
sociales

En este apartado se expone y analiza —a la luz de los planteamientos pre-
sentados de Foucault y de Derrida— discursos sostenidos por algunas orga-
nizaciones y movimientos sociales. Para ello revisé literatura e informacién
de paginas web y redes sociales de Latinoamérica, Estados Unidos y Espafia.
Estos dos tultimos espacios geogréficos fueron escogidos por su importante
influencia sobre el primero.

Debo advertir que esta presentacion no da cuenta de manera exahustiva
de todos los discursos presentes en el espacio geosocial escogido. Se trata
solamente de un ejercicio de teoria del discurso donde elijo tres posiciones
discursivas por su alusién explicita a los hombres y a la masculinidad, y
porque se enuncian como posiciones diferenciadas en su propuesta de de-
construccion/ destruccién y re-ordenamientos de género.

Seguin Cadena-Roa (2016), para conformarse como un movimiento so-
cial, en primer lugar, ciertas personas se ven a s mismas como un grupo que
comparte una situacién comun de molestia y se enfrenta a otro grupo y/o
estructura social; es asi como se organizan para movilizarse. Cada movimiento
social presenta demandas en distintos formatos, por distintos medios y con
diferentes estilos. El mismo autor indica que

Los movimientos sociales son conjuntos de acciones colectivas, con diverso grado de orga-
nizacién y articulacién entre sif, pero que comparten la misma orientacién, que escenifican
protestas para dar a conocer su demanda, presionar a las autoridades, y abrir procesos de
lucha y negociacién con ellas (Cadena-Roa, 2016, p. 7).

En ese contexto, presento tres posiciones discursivas que considero movi-
mientos sociales cuyas acciones, demandas y protestas se pueden rastrear
en un periodo prolongado de tiempo y se orientan hacia el cambio social
(Cadena-Roa, 2016). Dado que un movimiento se compone de organizaciones
—"organizaciones de los movimientos”, como las llama Cadena-Roa—, en
ocasiones aludiré a ellos con este término.

El discurso de algunos movimientos de nuevas masculinidades

Los movimientos de hombres y de masculinidades datan de la década de
1960 y algunos de ellos surgen con la tarea de cuestionar la masculinidad

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 106
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

dominante, es decir, de cuestionar las construcciones sociales normativas que
recaen sobre sus cuerpos sexuados en tanto machos de la especie. Por esa época
se consolida la critica feminista al patriarcado y se comienzan a organizar
los movimientos lésbico, gay, transexual y bisexual como posicionamientos
criticos a la heteronormatividad. Para Gonzalo Soto Guzman (2014), estas
y otras denuncias sociales impulsaron movimientos que comenzarian a dar
forma a las primeras organizaciones de hombres como colectivos, vale decir,
hombres que agrupados se posicionaron politicamente. Segtin Soto Guzman
(2014), desde que el movimiento feminista comenzé su lucha por la igualdad
de género, los hombres que se oponian a la norma hegemonica de la mascu-
linidad “fueron paulatinamente estableciendo organizaciones, asociaciones y
movimientos que [daban] cuenta del apoyo y del trabajo que como hombres
consientes de la necesidad de cambio se [estaban] desarrollando en gran
parte de la cultura occidental” (p. 954). Una de las discusiones fue el lugar
que les correspondia a ellos: dentro del movimiento feminista —liderado
por mujeres— o apoyarlo desde fuera.

Hay movilizaciones de hombres a principios de la década de 1970, en
paises anglosajones y escandinavos, que se autodenominan “antisexistas”.
Desde mediados de la década de 1990, sus integrantes suelen denominarse
“profeministas”, designacién que ha promovido el debate, pero que con el
tiempo se ha aceptado. Desde finales del siglo XX, en los paises latinos se
comienza a nombrar esta corriente como “hombres por la igualdad” ?

Inicialmente, estas organizaciones, colectivos y /o movimientos tuvieron
una actuacién en el plano politico-activista. Su incursién en el plano académi-
co fue més tardia y logré ya en el siglo XXI un desarrollo y un posicionamiento
importantes. Una de las representantes de esta doble militancia —activista
y académica— es la sociéloga australiana Raewyn Connell, activista por
los derechos de la diversidad sexual, asi como una importante exponente
occidental de los estudios sobre los hombres y su construccién genérica,
la masculinidad. Entre sus propuestas més difundidas esta el concepto de
masculinidad hegemdnica, el cual denuncia el modelo normativo del deber ser
al que responden los hombres para ser considerados como tales (Connell,

¥No consideraré en este apartado los movimientos de los derechos de los hombres (men’s rights)
por la distancia considerable entre los discursos que en ellos circulan y los que pretendo exponer
aqui. Su posicién discursiva mds bien defiende el orden de género tradicional y ve, en la avanzada
feminista por la igualdad, una pérdida de derechos y privilegios.

107 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

1995). Sostiene al mismo tiempo que existen otras masculinidades, cuya
falta de cumplimiento de la norma establecida causa su devaluacién, in-
visibilizacién e incluso que sean blanco de agresiones. Las “otras masculi-
nidades” forman parte del discurso prohibido que debe permanecer fuera
de circulacion (Foucault, 2010). Connell las denomina “masculinidades
subordinadas”. Cada sociedad establece un orden de género que postula
un modelo normativo de masculinidad. Aunque no es posible sostener la
existencia de un modelo masculino universal, se ha podido identificar un
dato recurrente en distintas sociedades: la negacién y desvalorizacién de
lo femenino, infantil y homosexual (Badinter, 1993).

Nos dird Foucault (2010) que existe una red institucional e incluso cien-
tifica para asegurar que un orden normativo dominante se reproduzca y se
mantenga. Precisamente instituciones como la familia y la escuela son las
encargadas de reproducirlo a través de procesos de socializacién diferenciada
por sexo. Para Subirats y Tomé (2010), si bien existen resistencias sociocultura-
les que controlan y dificultan la transgresiéon de lo establecido, los obstdculos
para el cambio son también de orden psiquico, pues los hombres tienden a
defender sus privilegios derivados del orden de género.

En el ambito académico occidental, los llamados estudios criticos sobre los
hombres y las masculinidades constituyen una linea de trabajo que tiene una
destacada insercion en las universidades anglosajonas y algunas francéfonas
y se nutre de estudios sobre las temadticas del poder, la sexualidad, nuevas
paternidades, la construccion de la subjetividad, la violencia, la pornografia,
la salud y las politicas de cambio para los varones (Soto Guzmadn 2014). Para
Nufez Noriega (2017), esta linea constituye un subcampo de investigacién
situado dentro del campo de los estudios de género que, junto con los estu-
dios feministas —o estudios de género de las mujeres— y los estudios LGBTTI,
buscan superar las desigualdades de género, relaciones de subordinacién y
opresion, asi como visibilizar la construccién sociocultural e histérica de la
diferencia sexual, dando cuenta de las diversas formas de ser mujer u hombre.

Ya sea desde el plano activista o desde el académico, hay un proceso
de cuestionamiento de los hombres y la masculinidad que problematiza y
propone nuevos modelos de relacion con las mujeres, con otros hombres
y consigo mismos, asi como la inclusién de los hombres en las politicas de
género (Barker, 2014; Diaz, 2016; Figueroa-Perea, 2016; Garda, 2014; Keijzer,
1997, 2006; MenEngage, 2014; Nufiez Noriega, 2017; Ramirez Rodriguez y
Gutiérrez de la Torre, 2015; Soto Guzmadn, 2014; Zigliotto, 2016).

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 108
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

El objetivo que se plantea es deconstruir el proceso que ha conducido
a las sociedades a devaluar lo femenino y lo homosexual, al tiempo que
persiguen deconstruir su propia/individual construccién genérica, lo cual
implica desmantelar los procesos de socializacién diferenciada por sexo que
fomentan algunos comportamientos y castigan otros. Por ello, un concepto
recurrente en sus escritos y actividades es justamente el de deconstruccién.
Acufian los conceptos de nuevas masculinidades, masculinidades emergentes
o masculinidades diversas, para dar cuenta de que la revisién de su cons-
truccion genérica/identitaria ha conllevado una accién para el cambio: la
construccién de otras masculinidades que sean respetuosas con las mujeres
y con otros hombres. Sin abandonar la masculinidad, plantean abandonar
aspectos de esta que resultan perjudiciales, y a la vez, asumen como parte
de la masculinidad aspectos que socioculturalmente han sido considerados
femeninos.

Una bisqueda de imdgenes en internet de “nuevas masculinidades”
arroja, entre otros muchos resultados, el de Trabajo Social Cuenca (2015)
“Deconstruyendo nuestras masculinidades. Lo personal es politico y lo
politico es colectivo!”*

El discurso que se identifica es el de un cuestionamiento a la masculini-
dad al que han sido constrefiidos los hombres, una masculinidad normativa
que impone una manera del deber ser. Por ello promueven un discurso de
revision, de desmantelamiento, un discurso de deconstruccién que conduzca
hacia la reflexién sobre las posibilidades de otras formas de expresar su ser
hombres, de otras masculinidades. Desmontando el orden de género de su
sociedad y su tiempo, apuestan por otro tipo de relaciones, que sean simé-
tricas con las mujeres y con otros hombres.

El discurso de algunos movimientos de disidencia
y desobediencia sexual

Badinter (1993) sefiala que hay tres prescripciones para los hombres y que
son basicamente los principios que rigen el actuar y pensar masculinos: no
ser mujer, no ser un bebé y no ser homosexual. En ese sentido, la sexualidad

* Esta imagen se puede ver en: <https:/ /ecosfron.org/la-economia-social-y-solidaria-y-
masculinidades/>.

109 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

es un dmbito por excelencia de tensién normativa y por lo mismo un lugar
donde se constatan importantes dispositivos de control. Ya Foucault (2010)
sostenia que en la sexualidad y el deseo se ejercen los mds temibles poderes
y prohibiciones. Una de las consecuencias de esto es que los hombres no-
heterosexuales se encuentren subordinados a los heterosexuales (Connell,
1995).

Ello ha conducido ala emergencia de movimientos sociales de diversidad
sexual y a otros movimientos que se hacen llamar de disidencia o desobe-
diencia sexual. Para Salinas (2012), es mds adecuado hablar de “disidencia
sexual” que de “diversidad sexual”, ya que esta tltima expresioén incluye
la hegemonica heterosexual; conjuntamente, Mogrovejo (2008) sostiene
que el concepto de diversidad sexual carece de sentido critico respecto del
poder politico de la heteronormatividad obligatoria.” La académica sefiala
que la disidencia sexual es un término complejo desarrollado durante la
dltima década para nombrar y reivindicar identidades, practicas culturales
y movimientos politicos no alineados con la norma socialmente impuesta
de la heterosexualidad. Por su parte, la expresion “desobediencia sexual” ha
sido apropiada por el movimiento queer para llamar al abandono de ciertas
précticas heterosexuales a través de la desobediencia a los dictados sociales
que imponen un régimen politico de dominio sobre los cuerpos (Grupo de
Trabajo Queer, 2005).

Algunos de los movimientos identificados con esta posicién proponen
una revision y problematizacién de la construccién genérica de los hombres.
Anclan sus propuestas en un pensamiento asociado con la deconstruccién,
como marco general, y al desmantelamiento radical de los binarismos.
Proclaman el abandono de dos aspectos centrales de la masculinidad: prin-
cipalmente la heterosexualidad y luego la paternidad, que una practica he-
terosexual podria implicar (Grupo de Trabajo Queer, 2005). Proponen acabar
con el metarrelato de la heterosexualidad y de la familia. Hacen un llamado
al abandono de cualquier practica heterosexual, frente a la que manifiestan
su rechazo. Proponen un orden de género en que la heterosexualidad y las
familias (con hijos) ya no formen parte. En sintesis, en el reordenamiento
de género propuesto, la no-heterosexualidad pasa a ser la forma de relacién

% Para una discusién de los usos problemdticos del concepto de “diversidad sexual”, véase
Nufiez Noriega (2013).

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 110
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

erdtico-afectiva valorada, y la heterosexualidad, la desvalorada, e incluso
inexistente.®

Para denunciar el orden de normalidad que la heterosexualidad impone
sobre otras sexualidades, se utilizan frases como “El eje del mal es heterosexual”
acompariada de: “abre tu culo y se abrird tu mente” (Parole de Queer, 2015);’

y, enlaimagen de El Beisman (2015): “Muerte al heteropatriarcado capitalista”.®

Los discursos de algunos movimientos feministas radicales

Los movimientos de mujeres y los movimientos feministas surgidos en la
década de 1960 se planteaban lograr la igualdad de hombres y mujeres en
diferentes planos de la vida: en el mundo del trabajo, en la educacién y en las
tareas familiares/domésticas (Badinter, 2003); en definitiva, la igualdad de
derechos y oportunidades en tanto seres humanos. Estos movimientos reivindi-
caron para las mujeres las bases del desarrollo de sus derechos y la libertad de
decidir la direccién de sus vidas. Sin embargo, el mundo feminista es amplio
y diverso, y en su interior es posible identificar posiciones discursivas que se
ubican en lugares disimiles e incluso en declarada confrontacién.’

Dentro del espectro de los movimientos feministas encontramos algunos
que se denominan radicales, donde se evidencia una intensa valoracién de
las mujeres y un marcado rechazo hacia los hombres. También conocidos
como separatistas, comparten una visiéon dicotémica de los sexos. En los
discursos que emiten, los binarismos victima / victimario, oprimidas/ opre-
sores han resultado ttiles para definir otro binarismo que se le corresponde,
mujer /hombre. Prieto, Blasco y Lépez Montalvo (2008) alertan sobre la
visioén esencialista que define a los hombres como seres provistos de mal-
dad (victimario, opresor) y en la que continuamente estan bajo sospecha.
Para Badinter (2003), las feministas radicales han sentado a los hombres
en el podio de los permanentes acusados, poniendo a las mujeres en el de

¢ El rechazo se manifiesta por ejemplo a través del lesbianismo, pues, como sefiala Mogrovejo
(2008), si las relaciones entre hombres y mujeres implican poder y dominio, son relaciones politicas;
por ello, para una mujer, dar amor a otra mujer y no a un hombre es una opcién politica, no una
opcién sexual.

7 Esta imagen se puede ver en: <http:/ / paroledequeer.blogspot.com/2015/ 07/ el-eje-del-mal-
es-heterosexual html>.

8 Esta imagen se puede ver en: <http:/ / www.elbeisman.com/ article.php?action=read &id=611>.

? Exponer las disimiles posiciones de los feminismos rebasa los propdsitos de este articulo.

111 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

la eterna victima. Segtin Carrién (2015), una de las expresiones de estos
movimientos es el de sostener una visién de los hombres como poseidos
de una naturaleza satdnica y afirmar que el abuso sobre las mujeres es la
caracteristica de las relaciones que establecen con ellas.

Carrién (2015) cita un par de frases de dos integrantes de este feminismo
donde se expresa el desprecio hacia los hombres y el anhelo destructivo:
“Siento que el odiar a los hombres es un acto politico viable y honorable”
(Robin Morgan) y “Bajo el patriarcado, cada hijo de cada mujer es su traidor
potencial y también el inevitable violador o explotador de otra mujer” (An-
drea Dworkin).

Al entrar en internet y buscar imagenes por “feminismo radical”, se
encuentran algunas que son recurrentes en cuanto aluden al caracter sexual-
mente abusivo de los hombres. Por ejemplo, en La Juguera Magazine (2013)

aparece la frase: “Tula violadora a la licuadora”;"’ y en #Revoluciénvega-

nomarika (2016), sobre la ropa va escrito: “Verga violadora a la licuadora”."

En este discurso, dado que las violaciones de los hombres a las mujeres
son cometidas con el pene, es justamente este 6rgano sexual sobre el que se
alerta. Con términos como “la tula” o “la verga”, se hace alusion al pene, que
representa el “arma” con que los hombres agreden a las mujeres y ejercen
su poder sobre ellas. Dado que la sancién social a las violaciones y abusos
sexuales por parte de los hombres, asi como las medidas legislativas para
castigar esas agresiones, no resultan suficientes, segtin estas consignas, son las
mujeres mismas quienes deben actuar destruyendo aquello que es un peligro
y amenaza permanente, por lo cual llaman a la destruccién de aquella parte
del cuerpo de los hombres identificada como la responsable de los abusos.

En una linea mds extrema, Valerie Solanas —considerada una de las fe-
ministas mds radicales de fines de la década de 1960— publica su Manifiesto
Scum'?en 1968, donde explicita el desprecio hacia los hombres: “Para decirlo

10 Esta imagen se puede ver en: <https:/ /lajugueramagazine.cl/ caminata-del-silencio-contra-
el-femicidio/>.

1 Esta imagen se puede ver en: <https:/ / www.twgram.me/media/1392199849880911904_70
7532304>.

12 La sigla se entendié como “Society for Cutting Up Men” (sociedad para cortar en pedazos
a los hombres). Solanas hizo un reclamo donde sefialaba que “Scum” es una palabra inglesa que
significa “capa de suciedad”.

13 El SCUM Manifiesto de Solanas fue escrito en 1967 y publicado en 1968. El texto referido es
la edicién de 1983 del manifiesto, publicado por el Grupo de Estudio del Matriarcado en México.

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 112
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

con otras palabras, el macho es una mujer inacabada, un aborto ambulante,
un aborto en fase gene. Ser macho es ser deficiente; un deficiente con la
sensibilidad limitada” (Solanas, 1983, p. 1). En su provocativo Manifiesto,
Solanas nos presenta a los hombres como seres egocéntricos, primitivos y
dependientes de una sexualidad incontrolada y peligrosa, incapaces de dar
amor y afecto, y faltos de confianza en si mismos; los retrata como seres
prescindibles. Solanas plantea que las mujeres podran ser realmente huma-
nas solo si se alejan de los hombres. Presta especial importancia a aquellas
mujeres que llama SCUM. Sostiene que “desembarazarse de un hombre es
un acto de bondad y de justicia, altamente beneficioso para las mujeres, y es,
ala vez, un acto de misericordia” (Solanas, 1983, p. 22). Este discurso invita
explicitamente a las SCUM a violentar a los hombres: “Clavan un cuchillo en
el pecho del hombre o le hunden un picahielos en el culo después, si saben
que pueden largarse, en suma, aquellas que, segtin los parametros de nuestra
cultura, son SCUM...” (Solanas, 1983, p. 18).

En el ejercicio de entrar a internet y buscar imdgenes para “feminismo
radical”, es posible encontrar algunas que llaman a la destruccién total de los
hombres, a darles muerte para prevenir la amenaza de violaciones sexuales y
de agresiones de muerte hacia las mujeres. En la imagen de Marmotas en el
Bar (2016), en primer plano se lee: “Hombre muerto no viola” y en segundo
plano: “Aborta al macho”."® En esa misma linea, la imagen de Pifién (2016),
sefiala: “Ante la duda, ta la viuda”.'®

Segun esta posicion, la alternativa para los hombres es convertirse en
mujeres. Por ello Solanas (1983) sefiala que, si los hombres fuesen mds inte-
ligentes, harian investigaciones intensivas en la biologfa, para que a través
de operaciones cerebrales y en el sistema nervioso pudieran transformar su
cuerpo y su psique.

En estos discursos, se considera al macho como una enfermedad que,
gracias a los avances en la genética, podra ser eliminado de la reproduc-
cién, en tanto los hombres se ven como una deficiencia que no debe seguir

4 Las SCUM son seguras de si mismas, mordaces, violentas, egoistas, independientes, orgullo-
sas, intrépidas, arrogantes, capaces para gobernar el universo, luchan contra esta sociedad y estdn
dispuestas a todo por cambiarla.

15 Esta imagen se puede ver en: <https:/ / es-la.facebook.com /Marmotasenelbar / posts / hombre-
muerto-no-violapa-los-ke-kritikaban-la-noticia-de-otro-dia-estas-weonas-s / 979632912125373 / >.

16 Esta imagen se puede ver en: <https:/ / ondafeminista.com/2016/03 /31 / feminismo-radical-
o-misandria/>.

113 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

existiendo (Solanas, 1983). Su propuesta es concreta: exterminio de los hom-
bres y de la sociedad tal y cual se reproduce. Las SCUM encuentran aqui una
estrategia para el mundo que desean: un mundo sin hombres o en donde
ellos les obedezcan; un mundo donde tampoco existan esas mujeres-macho
que se han rendido al someterse a los hombres. La utopia es fundar un nuevo
mundo, una sociedad de mujeres, de mujeres SCUM.

En una linea similar, aunque menos extrema, el activista feminista John
Stoltenberg (2000), en su libro Negarse a ser un hombre. Ensayos sobre sexo y
justicia, hace un llamado para que los hombres pongan fin a la masculinidad.
Recurriendo a argumentos sobre 1o nocivo de los hombres para el mundo y
para las mujeres, sostiene que ellos deben cambiar de manera radical. Alude
alas violaciones sexuales, al genocidio perpetrado por hombres, a las guerras
propiciadas y realizadas por hombres, entre otros males. Para este autor, si
no se produce ese cambio radical, las mujeres como grupo seguirdn siendo
explotadas: “las mujeres como grupo serdn manipuladas en servicio a los
intereses econémicos, sexuales y las prioridades psicolégicas de los hombres”
(Stoltenberg, 2000, p. 69).

Segun Carrion (2015), la postura rigida y totalitaria que presentan estos
movimientos ha llevado a que se les tilde peyorativamente de “feminazis”."”
Este discurso se basa en mostrar a los hombres —esencialmente constitui-
dos— como victimarios, opresores, violadores, abusivos y acosadores; y ha
encontrado resonancia en la academia, donde algunas autoras, al considerar
que no es posible emprender un exterminio de los hombres, proponen el
objetivo de cambiar o reprimir su sexualidad, donde radicarfa esencialmente
su maldad. Algunas académicas feministas radicales se han encargado de
promover proyectos de ley que permitan la censura de todo lo que huela a
sexual. Segtin Badinter (2003) es en esa ala del feminismo estadounidense
donde mayormente se ha defendido estos planteamientos y se ha llegado a
tener un importante poder politico.

17Segtin Carrion (2015), “feminazi” no es un término de la lengua espafiola; sin embargo, circula
cada vez mds en redes sociales. El término fue popularizado por el estadounidense Rush Limbaugh
en la década de 1990 para denominar a las mujeres defensoras del derecho al aborto. Actualmente
se utiliza para designar a colectivos feministas, no por sus peticiones al aborto seguro, sino por su
postura rigida y totalitaria. Siguiendo a Carrién (2015), son principalmente tres los aspectos que
defienden las activistas radicales: buscan ponerle la etiqueta de diabdlico a lo masculino y de victima
alo femenino; contradictoriamente a su manifestado odio hacia los hombres, quieren equipararse a
ellos incluso en aspectos biolégico-fisicos; y hacen una absurda exaltacién de lo femenino.

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 114
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

A finales de la década de 1980, en Estados Unidos, Andrea Dworkin
y Catherine MacKinnon elaboraron —junto a conservadores y republica-
nos— proyectos de ley que pusieron en el centro el tema del sometimiento
sexual de las mujeres en fendmenos como la violacién, el acoso sexual y la
pornografia, para promover duras sanciones al respecto. Este fue un punto
de tension entre feministas radicales y feministas liberales, pues para las
segundas, estos proyectos de ley atentaban contra la libertad sexual y se
encontraban muy cercanos a la censura (Badinter, 2003).

En el intento por derribar la desigualdad que han vivido las mujeres en
el mundo, Badinter (2003) nos alerta que las feministas radicales han decla-
rado la guerra a los hombres. La autora advierte que el discurso destructor
estd separado apenas por una delgada linea de posturas conservadoras,
especialmente cuando se trata de la domesticacién de la sexualidad y la
aprobacién de la censura.

En este contexto, el desmantelamiento de los hombres es realizado como
develamiento, como denuncia que da cuenta de una naturaleza perversa, e
incluso defectuosa, inherente de los hombres. Aqui el discurso més radical
llama a su destruccién, ya que se les considera esencialmente abusivos y
agresivos. Y si eso no fuera posible, proclama al menos la destrucciéon de su
“arma” genital, el pene. En una posicién menos radical, cabe la posibilidad
de “un nuevo hombre”, donde se ejerza un control sobre ellos, y tengan
apaciguado su deseo sexual. El objetivo es construir un nuevo orden de gé-
nero, en donde las mujeres vivan libres de los peligros ocasionados por los
hombres y ellos respondan a las decisiones de las mujeres, quienes estarian
mejor dotadas para tomarlas.

Conclusiones

El andlisis nos muestra un primer acercamiento entre tres posiciones dis-
cursivas, especialmente en su lucha por desmantelar y transformar el orden
de género dominante; por evidenciar —para luego deconstruir— cémo las
formaciones discursivas que imperan en la sociedad constrifien, limitan y
aplastan otros discursos posibles. Sin embargo, hay posiciones que se dis-
tancian del objetivo que se plantean tras ese proceso de revision.

Algunas de las organizaciones y movimientos de nuevas masculinidades
apuntan hacia una deconstruccién de los hombres a través de la desnatu-
ralizacién de la masculinidad aprendida e internalizada en el curso de sus

115 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

vidas, la cual les permita la (re)construccién de nuevas formas de ser, con
nuevos contenidos genéricos. Con la deconstruccién apuntan a lograr una
mejor convivencia, a partir de nuevas y mejores formas de relacién con las
mujeres y con otros hombres.

Ciertos movimientos de disidencia y desobediencia sexual denuncian
principalmente un orden de género que se ha construido con base en la
heteronormatividad; en ese sentido, la heterosexualidad y la familia, deri-
vadas de la heteronormatividad, son los aspectos centrales de la revisién y
lo primero que se debe abandonar. Este tipo de discurso puede considerar-
se uno de destruccién de la masculinidad, en tanto la heterosexualidad y
la paternidad representan ejes centrales en los mandatos sociales sobre la
masculinidad tradicional.

En el tercer caso estudiado, el de los feminismos radicales, la revision
de los hombres es realizada para evidenciarlos y denunciarlos como seres
perversos, esencialmente agresores sexuales. En este universo discursivo,
el nuevo orden proclamado es aquel donde las mujeres se encontrarian en
una posicién de mayor valoracién respecto de los hombres y en donde seria
posible prescindir de ellos o al menos de su sexualidad deseante.

¢Qué pasa entonces con el objetivo de la igualdad? En la primera posi-
cién apreciamos que, efectivamente, esa parece ser la aspiracion; en las dos
posiciones siguientes ese objetivo parece no importar. En los tres tipos de
discurso se plantean reordenamientos de género, pero solo en el primero el
nuevo orden apunta a la igualdad entre seres humanos; en los dos siguien-
tes, el orden se invierte, las posiciones valoradas son las anteriormente
desvaloradas.

Entre los movimientos aqui aludidos hay unos que intentan ser la voz
de aquellos que han sufrido las consecuencias de un orden de género que
impone sus reglas, que han estado expuestos a procedimientos de control y
delimitacion de sus discursos. Sin embargo, su lucha toma en algunos casos
un giro radical y algunas perspectivas que intentaban mostrar la diversidad
de configuraciones, orientaciones o identidades, terminan por excluir y, en
ocasiones, se propondrian acabar con todo lo que representa al dominador,
al opresor, que puede tomar figura de hombre, de pene, de heterosexualidad
o de familia.

Retomo aqui las palabras de Carmen Gonzdlez (en el prélogo para
Derrida, 2008) cuando nos recuerda que no todas las versiones son igual
de vdlidas, ni todas las interpretaciones deben serlo tampoco. En los plan-

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 116
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

teamientos foucaultianos y derridianos se reconoce el aliento liberador;
sin embargo, podrian estar entendiéndose de una manera que conduzca a
acentuar la desigualdad y el conflicto entre sujetos y entre grupos; de ahi
el posible abismo. Desde una teoria critica del reconocimiento, hay que
distinguir aquellas versiones que promueven la igualdad de aquellas que la
retardan o socavan. Nancy Fraser (1997) sostiene que las propuestas que
no promueven el respeto por los derechos humanos fundamentales son
inaceptables. Mds que deconstructivas, pueden resultar demoledoras en
el camino hacia la igualdad y el respeto humanos.

El cuestionamiento del orden de género, la deconstruccion de los hom-
bres, de la masculinidad, de la sexualidad y el deseo, son objetivos politicos
de innegable valor; sin embargo, en el proceso algunas versiones acaban
desvalorando y atentando contra los mismos seres humanos al pretender que
se instale un discurso igualmente dominante, amparado en separatismos,
esencialismos y nuevas naturalizaciones. Discursos de esa indole deterioran
las relaciones sociales, al oponer como adversarios a hombres y mujeres, asi
como a heterosexuales y personas de otras orientaciones sexuales.

La propuesta heidegeriana y derridiana de la destruccién / deconstruccién
es asumida en sentido negativo, y no como la tarea intelectual a la que invitan
los filésofos. Dicha tarea estd alejada de esencialismos y naturalizaciones,
y apuesta por el desmontaje de las condiciones sociales que posibilitaron/
originaron la emergencia y sedimentacién de las interpretaciones heredadas
y dominantes. En contraste, ciertas posiciones discursivas disidentes y radi-
cales aluden a la abolicién de la diferencia sin discutir la historicidad de los
procesos que las han originado, perpetuado y montado.

La tarea deconstructiva, geneal6gica, de los hombres y la masculinidad,
tiene que recurrir a la historia de su constitucién para luego revisar qué aspec-
tos de la masculinidad resultan dafiinos para la sociedad, y bajo qué estrategia
se desmontarian y se reconstruiria una masculinidad que permita a hombres
y mujeres una mejor convivencia. Lo mismo para la heterosexualidad: la ta-
rea es develar su origen y cuestionar su imposicién como la tinica forma de
orientacién y préctica erético-afectiva.

Dentro de los movimientos sociales preocupados por las temaéticas de
género, sexualidades y feminismo, encontramos posiciones antiesencialistas,
desdiferenciadoras, construccionistas, que explicitan la lucha contra una
estructura social construida sobre un orden de género asimétrico social y
culturalmente (Fraser, 1997). Posiciones que no van en contra de los hombres,

117 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

pero si buscan transformar la masculinidad que destruye y afecta tanto a
mujeres como a hombres; que no pretenden acabar con la heterosexualidad,
pero si con la heteronormatividad.'®

Sostengo que la meta ético-politica de las ciencias sociales y humanas
—en su proyecto emancipatorio— es contribuir al bienestar de la humanidad
y no a su destruccién, como demolicién o aniquilamiento; sino que, desde
una perspectiva critica, cuestione y desnaturalice aquello visto como obvio
y natural. El propésito es promover una mejor convivencia considerando la
diversidad humana, y toda diversidad convive dentro del marco del respe-
to. Lyotard (2000) probablemente dirfa que esta es una metanarrativa que,
aunque emancipadora, es cuestionable en tanto gran relato que se impone
frente a otras narrativas. Sin embargo, a Lyotard le “molesta permitir que las
narrativas que mantienen unida nuestra cultura hagan su trabajo” (Rorty,
2001, p. 259).

Comparto una perspectiva de las ciencias humanas como facilitadoras
del entendimiento. Por ello me adhiero a los planteamientos de un femi-
nismo que ve a las mujeres como un colectivo de personas, con vidas y
aspiraciones diversas, que incluye también a los hombres; unidos ambos
en una lucha comun por la igualdad de condiciones y oportunidades para
los seres humanos. Tomando las palabras de Nancy Fraser (1996), el camino
es la paridad participativa como nticleo normativo de justicia, donde “la
norma es que todos los miembros (adultos) de la sociedad interacttien entre
ellos como iguales” (p. 32). Concuerdo con Tena (2016) cuando sefiala que
la agenda feminista debe contemplar como objeto de estudio las relaciones
desiguales de género que oprimen a las mujeres y a lo femenino, con el pro-
posito de avanzar hacia la igualdad para beneficio también de los hombres.
En ese sentido, la tarea de este feminismo es generar espacios conjuntos entre
seres humanos diversos, en donde esas visiones y aspiraciones diversas sean
puestas en la mesa y se acuerden los caminos para alcanzar la igualdad.

Referencias

Badinter, Elisabeth. (2003). Hombres y mujeres. Cémo salir del camino equivocado. Buenos

Aires: Fondo de Cultura Econémica.

18 Para el andlisis del impacto negativo de la masculinidad tradicional, en mujeres y hombres,
véase Keijzer, 1997; 2006.

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 118
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Badinter, Elisabeth. (1993). XY: La identidad masculina. Madrid: Alianza Editorial.

Barker, Gary. (2014). Inclusién de los hombres y las masculinidades en las politicas pu-
blicas para pro-mover la equidad de género. En AECID, UNFPA, MESAGEN, MIMP y
UPCH (eds.), Seminario in-ternacional: masculinidades y politicas piiblicas. Varones en la
prevencion de la violencia de género (pp. 65-73). Lima, Pert: AECID, UNFPA, ME-SAGEN,
MIMP, UPCH.

Cadena-Roa, Jorge. (2016). Las organizaciones de los movimientos sociales y los movi-
mientos sociales en México, 2000-2014. Boletin N°1. Anélisis. Biblioteca virtual de
Fundacién Friedrich Ebert en México. Recuperado el 2 de julio de 2017 de <http://
library.fes.de/ pdf-files /bueros/mexiko/12452.pdf>.

Carrién, Viviana. (2015). “Feminazis” (We Can Do It!) B. La moda extremista del pen-
samiento feminista postmoderno. Revista Latinoamericana de Ensayo. Recuperado
el 15 de julio de 2017 de <https://critica.cl/ ciencias-sociales / %E2%80%9Cfemin
azis%E2%80%9D-we-can-do-it-la-moda-extremista-del-pensamiento-feminista-
postmoderno>.

Connell, Raewyn. (1995). La organizacién social de la masculinidad. En Teresa Valdés,
y José Olavarria (comps.), Masculinidad/es: poder y crisis (pp. 31-48). ISIS-FLACSO:
Ediciones de las Mujeres N° 24.

Derrida, Jacques. (2008). De la gramatologia. México: Siglo XXI.

Derrida, Jacques. (1989). Mdrgenes de la filosofia. Madrid: Ediciones Cétedra.

Diaz, Maria Teresa. (2016). Plataforma de hombres cubanos: una experiencia para el
bienestar. Revista Punto Género, 1(6), 29-40. <http:/ /dx.doi.org/10.5354/0719-
0417.2016.42914>.

El Beisman. (2015, 6 de marzo). De nacer mujer a devenir lesbiana. Recuperado el 25 de
julio de 2017 de <http:/ / www.elbeisman.com/ article.php?action=read&id=611>.

Fraser, Nancy. (1997). lustitia Interrupta. Reflexiones criticas desde la posicién “postsocialista”.
Bogotd: Siglo del Hombre Editores-Universidad de Los Andes, Facultad de Derecho.

Fraser, Nancy. (1996). Redistribucién y reconocimiento: hacia una visién integrada de
justicia de género. Revista Internacional de Filosofia Politica (8), 18-40. Recuperado el 10
de mayo de 2018 de <http:/ / e-spacio.uned.es/ fez/ eserv.php?pid=bibliuned:filopoli-
1996-8-822568E8-D884-BC64-274D-3C464F9C410B&dsID=redistribucion_reconoci-
miento.pdf>.

Figueroa-Perea, Juan Guillermo. (2016). Algunas reflexiones para dialogar sobre el pa-
triarcado desde el estudio y el trabajo con varones y masculinidades. Sexualidad,
Salud y Sociedad - Revista Latinoamericana, 1(22), 221-248. Recuperado el 30 de junio
de 2017 de <https:/ / goo.gl/i82ouj>.

Foucault, Michel. (2010). El orden del discurso. Barcelona: Fdbula Editores.

Foucault, Michel. (2002). La arqueologia del saber. Buenos Aires: Siglo XXI.

119 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

Garda, Roberto. (2014). La inclusién de los hombres en las politicas publicas con perspecti-
va de género. EN AECID, UNFPA, MESAGEN, MIMP y UPCH (eds.), Seminario Internacional:
Masculinidades y Politicas Piiblicas. Varones en la prevencién de la violencia de género (pp.
74-85). Lima, Perti: AE-CID, UNFPA, MESAGEN, MIMP, UPCH.

Grondin, Jean. (2008). Hermenéutica y deconstruccién. En J. Grondin, ;Qué es la herme-
néutica? (pp.127-147). Madrid: Herder.

Grupo de Trabajo Queer. (2005). El eje del mal es heterosexual. Figuraciones, movimien-
tos y précticas feministas queer. Madrid: Traficantes de suefios. Recuperado el 25
de julio de 2017 de <https:/ / www.traficantes.net/sites/ default/ files / pdfs / E1%20
eje%20del%20mal-TdS.pdf>.

Heidegger, Martin. (2012). El ser y el riempo. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica.

Infante, Marta; Matus, Claudia y Vizcarra, Ruby. (2011). Razonando sobre la idea de
diferencia en las politicas educativas chilenas. Universum, 26(2), 143-166. <http:/ /
dx.doi.org/10.4067 /S0718-23762011000200008>.

friguez, Lupicinio. (2005). Nuevos debates, nuevas ideas y nuevas précticas en la psico-
logfa social de la era “post-construccionista”. Athenea Digital, 8. Recuperado el 30 de
junio de 2017 de <https:/ /ddd.uab.cat/ pub/athdig/15788946n8/15788946n8al5.
pdf>.

Keijzer, Benno. (1997). El varén como factor de riesgo: Masculinidad, salud mental y salud
reproductiva. En Esperanza Tufién (coord.), Género y salud en el Sureste de México.
Villahermosa: ECOSUR y UJAD.

Keijzer, Benno. (2006). Hasta donde el cuerpo aguante: género, cuerpo y salud masculi-
na. Revista La Manzana, 1 (1), (s/1). Recuperado 2 de julio de 2017 de <http:/ /www.
estudiosmasculinidades.buap.mx/ paginas/reporteBenodekeijzer.htm>.

La Juguera Magazine. (2013, 10 de octubre). Caminata del silencio, contra el femicidio.
Recuperado el 25 de julio de 2017 de <https:/ /lajugueramagazine.cl/ caminata-del-
silencio-contra-el-femicidio/>.

Lyotard, Jean-Frangois. (2000). La condicién postmoderna. Madrid: Catedra.

Marmotas en el Bar. (6 de marzo de 2016). Hombre muerto no viola. Recuperado el 25
dejulio de 2017 de <https:/ / www.facebook.com / CorrupcionChile / photos/a.385
148374991505.1073741828.385144628325213 /533931540113187 / ?type=3&theater>.

MenEngage. (2014). Hombres, masculinidades y cambios en el poder. Un documento
sobre la participacién de los hombres en la igualdad de género desde Beijing 1995
hasta el afio 2015. Recuperado el 2 de julio de 2017 de <https:/ / goo.gl/Dm9iho>.

Mogrovejo, Norma. (2008). Diversidad sexual, un concepto problematico. Perspectivas 18,
62-71. Recuperado el 30 de abril de 2018 de <http:/ /revistas.unam.mx/index.php/
ents/article/viewFile /19577 /18571>.

Nufiez Noriega, Guillermo. (2017). Abriendo brecha. 25 afios de estudios de género de los
hombres y masculinidades en México (1990-2014). México: CIAD.

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 120
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



¢Deconstruccion o destruccion de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Nufiez Noriega, Guillermo. (2013). Diversidad sexual (y amorosa). Recuperado el 30 de
abril de 2018 de <https:/ / www.uv.mx/ cendhiu/ files /2013 /08 / Lectura-Homofobia-
y-Discriminacion.pdf>.

Parole de Queer. (2015). El eje del mal es heterosexual. Recuperado el 25 de julio de 2017 en
<http:/ / paroledequeer.blogspot.cl/2015/07 / el-eje-del-mal-es-heterosexual.html>.

Pifion, Corina. (2016, 31 de marzo). Feminismo radical... ;0 misandria? Onda feminista.
Recuperado el 25 de julio de 2017 de <https:/ /ondafeminista.com/2016/03/31/
feminismo-radical-o-misandria/>.

Prieto, José, Blasco, Ricardo y Lopez Montalvo, Gerardo. (2008). El discreto encanto de
ser masculino. Papeles del Psicélogo, 29(2), 229-241. Recuperado el 30 de agosto de 2017
de <http:/ /www.redalyc.org/pdf/778/77829210.pdf>.

Puyalén de Cuchas. (26 de abril de 2017). Taller nuevas masculinidades. Recuperado el
26 de julio de 2017 de <https:/ / twitter.com/ gaschangel>.

Ramirez Rodriguez, Juan Carlos y Gutiérrez de la Torre, Norma Celina. (2015). De hombres
a favor de la igualdad de género: apuntes para una agenda. Guadalajara: Universidad de
Guadalajara.

#Revoluciénveganomarika. (26 de noviembre de 2016). Verga violadora a la licuadora. The
Picta Online Instagram Posts Viewer. Recuperado el 27 de julio de 2017 de <http://
www.thepicta.com/media/1392199849880911904_707532304>.

Rorty, Richard. (2001). Habermas y Lyotard sobre la postmodernidad. En A. Giddens et
al., Habermas y la modernidad (pp. 253-276). Madrid: Cétedra.

Rubin, Gayle. (1986). El tréfico de mujeres: notas sobre la “economia politica” del sexo.
Revista Nueva Antropologia, VIII (30), 95-145.

Salinas, Héctor. (2012). El movimiento de disidencia sexual en México: un panorama
general desde el activismo, las instancias sociales y el gobierno. Ponencia presen-
tada al I Coloquio internacional de saberes contemporadneos desde la diversidad
sexual: teorfa, critica, praxis. Facultad de Humanidades y Artes (UNR) — Rosario,
Argentina, 28 y 29 de junio. Recuperado el 15 de julio de 2017 de <http:/ /www.
puds.unr.edu.ar/wp-content/uploads/2014/06/SALINAS-HERNANDEZ-
H%C3% A9ctor-Miguel.pdf>.

Serret, Estela. (2016). Igualdad y diferencia: la falsa dicotomia de la teoria y la politica
feministas. Debate Feminista, 52,18-33. <http:/ / dx.doi.org/10.1016/j.d£.2016.09.001>.

Solanas, Valerie. (1983). Scum Manifiesto. México: Grupo de Estudio del Matriarcado.
Recuperado el 15 dejulio de 2017 de <http:/ /www.iztacala.unam.mx/errancia/v1/
PDFS_1/POLIETICAS6_SCUMMANIFESTO.pdf>.

Soto Guzman, Gonzalo. (2014). Semblanza histdérica de asociaciones de hombres de habla
hispana que abogan por la igualdad, resignifican lo masculino y luchan contra la
violencia de género. Prisma Social, (13), 944-959. Recuperado el 12 de mayo de 2018
de <http:/ /www.redalyc.org/pdf/3537/353744532025.pdf>.

121 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



Karen Mardones Leiva

Subirats, Marina y Tomé, Amparo. (2010). Balones fuera. Reconstruir los espacios desde la
coeducacién. Barcelona: Octaedro. Recuperado el 15 de agosto de 2017 de <http:/ /
www.octaedro.com/pdf/10104.pdf>.

Stoltenberg, John. (2000). Refusing to Be a Man. Essays on Sex and Justice. Londres: UCL.
Recuperado el 30 de julio de 2017 de <http:/ /www.feministes-radicales.org/wp-
content/uploads/2010/11/Stoltenberg-Refusing-to-be-a-Man.pdf>.

Trabajo Social Cuenca. (2015, 6 de febrero). Deconstruccién de género. Decédlogo de
comportamiento para hombres que participan en espacios feministas ;Probamos?
Recuperado el 15 de julio de 2017 de <http:/ /trabajosocialencuenca.blogspot.
cl/2015/02/deconstruccion-de-genero-decalogo-de.html>.

Tena, Olivia. (2016). Incorporacién del trabajo con hombres en la agenda feminista. En
Tania Rocha e Ignacio Lozano-Verduzco (comp.), Debates y reflexiones en torno a
las masculinidades. Analizando los caminos hacia la igualdad de género (pp. 17-
30). México: Facultad de Filosofia, Universidad Nacional Auténoma de México.
Recuperado el 14 de mayo de 2018 de <https:/ / www.researchgate.net/ profile / Igna-
cio_Lozano-Verduzco/publication/313853058_Debates_y_Reflexiones_en_torno_a_
las_masculinidades_analizando_los_caminos_hacia_la_igualdad_de_genero/
links /58ab31£54585150402036776 / Debates-y-Reflexiones-en-torno-a-las-masculini-
dades-analizando- los-caminos-hacia-la-igualdad-de-genero.pdf>.

Zigliotto, Santiago. (2016). Las relaciones entre la representacion hegemoénica de lo mas-
culino y las subjetivaciones. Género y sexualidades en los relatos autobiograficos
de integrantes del colectivo varones anti-patriarcales (Mendoza, 2013). Revista Punto
Género, 1(6), 11-28. <http:/ / dx.doi.org/10.5354 /0719-0417.2016.42913>.

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 122
Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122



