
Correo electrónico: karen.mardones.leiva@gmail.com, orcid: 0000-0003-3837-0368

Debate Feminista 58 (2019), pp. 98-122 
issn: 0188-9478, Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020/ 
 
http://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2019.58.05
© 2019 Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de Géne-
ro. Este es un artículo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.org/
licenses/by-nc-nd/4.0/).

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres 
y la masculinidad? Discursos de 

reordenamientos de género
Deconstruction or Destruction of Men and Masculinity? Discourses of 

Gender Rearrangements

Deconstrução ou destrução dos homems e da masculinidade? Discursos 
de reordenamento do gênero

Karen Mardones Leiva 

Instituto de Estudios Psicológicos, Facultad de Medicina, Universidad Austral de Chile, Valdivia, Chile

Recibido el 15 de noviembre de 2017; aceptado el 29 de mayo de 2018

Disponible en Internet el 15 de agosto de 2019

Resumen: Se analizan los discursos sobre hombres y masculinidad presentes en 
algunos movimientos sociales de nuevas masculinidades, de disidencia sexual y 
feministas radicales, desde los planteamientos de Foucault y Derrida, en relación con 
el orden del discurso y la deconstrucción. El trabajo, basado en una revisión biblio-
gráfica y documental electrónica, incluyó sitios web y redes sociales. Se identificaron 
discursos que se refieren a la deconstrucción de los hombres y de la masculinidad, 
pero también a su destrucción. Concluyo que, si bien las propuestas de Foucault 
y Derrida han permitido develar la existencia de un orden de dominación en las 
relaciones entre los sexos, una lectura menos optimista de sus aportaciones arroja a 
un posible abismo. Las preguntas críticas que emanan de esta reflexión conducen 
a pensar en los límites e incluso en los peligros de estas propuestas, en el marco de 
una apropiación que alienta una radicalización discursiva que tiende a erosionar la 
propia condición humana.
Palabras clave: Deconstrucción; Masculinidad; Discursos; Género

05Mardones.indd   98 7/23/19   5:53 PM



99

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

Abstract: The discourses on men and masculinity present in certain social move-
ments on new masculinities, sexual dissidence and radical feminists are analyzed 
using Foucault’s and Derrida’s insights in relation to the order of discourse and 
deconstruction. The article, based on a bibliographical and electronic documentary 
review, included websites and social networks. Discourses were identified that refer 
to the deconstruction of men and masculinity, but also to their destruction. I conclude 
that, although the proposals of Foucault and Derrida have made it possible to reveal 
the existence of an order of domination in the relations between the sexes, a less 
optimistic interpretation of their contributions could lead to a possible abyss. The 
critical questions emanating from this reflection lead one to think about the limits and 
even the dangers of these proposals, within the framework of an appropriation that 
encourages a discursive radicalization that tends to erode the human condition itself.
Key words: Deconstruction; Masculinity; Discourse; Gender

Resumo: A partir das abordagens de Foucault e Derrida em relação à ordem do dis-
curso e desconstrução, analizam-se aquí os discursos sobre homens e masculinidade 
presentes em alguns movimentos sociais de novas masculinidades, dissidência sexual, 
e feminismo radical. O trabalho, baseado numa revisão bibliográfica e documentário 
eletrônico, incluiu sites e redes sociais. Foram identificados discursos referidos à des-
construção de homens e da masculinidade, mas também à sua destruição. Concluo 
que, embora as propostas de Foucault e Derrida permitiram revelar a existência duma 
ordem de dominação nas relações entre os sexos, uma leitura menos otimista de suas 
contribuições lança para um possível abismo. As questões críticas derivadas desta 
reflexão levam a pensar sobre os limites e até mesmo os perigos destas propostas, 
no marco duma apropriação que estimula a radicalização do discurso, o qual tende 
a corroer a condição humana.
Palavras-chave: Desconstrução; Masculinidade Discursos, Gênero

Las controversias discursivas

Tomo los planteamientos de Michel Foucault y Jacques Derrida en relación 
al orden del discurso y a la deconstrucción para analizar discursos sobre la 
masculinidad y sobre los hombres que emanan desde algunas organizaciones 
y movimientos sociales, específicamente los de nuevas masculinidades, de 
disidencia sexual y feministas radicales.

Los planteamientos de ambos filósofos pueden considerarse inspiradores 
de movimientos sociales de toda índole, pues invitan a problematizar y des-
mantelar los mecanismos de poder que se encuentran detrás del orden social 

05Mardones.indd   99 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

100Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

establecido, así como a cuestionar el discurso social dominante. Desde esa 
perspectiva, el propósito que persiguen estos movimientos —al proclamar 
la transformación de las relaciones de opresión y exclusión— encuentra su 
sentido político-subversivo expresado en el pensamiento posestructuralista. 
Es esperable entonces que los planteamientos de ambos pensadores resulten 
atractivos para quienes se oponen al orden social imperante y reclaman la 
apertura y respeto hacia la diversidad de manifestaciones de la vida hu-
mana, o que incluso reivindican el lugar de esa diferencia desde posiciones 
transgresoras.

Por lo que respecta al género como temática política y académica, tanto 
el pensamiento foucaultiano como el derridiano ofrecen perspectivas de-
constructivas para el análisis, derivando en una invitación a cuestionar y 
denunciar los mecanismos de opresión que se han instalado, consagrado 
y naturalizado en el orden de la cultura.

Los discursos los entenderé como series de argumentos, afirmaciones y 
declaraciones que se exhiben como posiciones de sujeto en emplazamien-
tos posibilitados por la discursividad. Foucault señala que el discurso es 
un campo práctico, un lugar de acción; por ello puede entenderse “como 
prácticas o sistemas de poder/conocimiento que son creados históricamente 
y culturalmente localizados” (Infante, Matus y Vizcarra, 2011, p. 146). El 
interés por el discurso es transversal a diferentes disciplinas y lo es, del 
mismo modo, en los debates de las ciencias humanas contemporáneas, en 
donde la centralidad del lenguaje y del discurso es creciente (Íñiguez, 2005). 
Lo anterior da cuenta de la existencia de un campo de lucha de los discursos 
por el significado, en tanto se visibilizan cada vez más posiciones discursivas 
que reclaman ser escuchadas y que sus significados circulen en condiciones de 
igualdad en los espacios sociales. El presente artículo pretende una apro-
ximación a algunas de las posiciones discursivas que forman parte de los 
debates al interior de los estudios de género, de hombres y masculinidades, 
y de los feminismos.

El enfoque desde el que planteo la discusión se enmarca en un feminismo 
que enfatiza el concepto de igualdad, y se distancia de las trampas de un 
feminismo diferencialista que conduce a pensar en un mundo dividido en 
estratos, con claras diferenciaciones entre grupos, no así entre individuos 
(Serret, 2016) y que cree que las mujeres forman una sociedad aparte de los 
hombres (Badinter, 2003). El concepto de igualdad no se refiere a lo idéntico 
y a negar las diferencias, sino a la búsqueda y el establecimiento de iguales 

05Mardones.indd   100 7/23/19   5:53 PM



101

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

oportunidades y derechos —para mujeres y hombres, así como para las di-
versas identidades de género y orientaciones sexuales— en un espacio social 
compartido. Como señala Olivia Tena (2016, p. 22), “la igualdad no implica 
la búsqueda de una mismisidad con los hombres, sino la posibilidad común 
de ejercer derechos sin jerarquías de poder debidos a una asignación sexual”. 
Tal como lo argumenta Estela Serret (2016), la igualdad que se reivindica 
es de carácter moral, como categoría ética, aludiendo a la capacidad de ser 
libres, pues el concepto ilustrado de igualdad lo que sostiene es la igualdad 
natural en libertad entre todos los individuos.1

Sostengo que gran parte de las organizaciones y movimientos sociales 
vinculados con temáticas de género —ya sean de mujeres, feministas, de 
diversidad o disidencia sexual, o de hombres y masculinidades— buscan 
superar la dominación/supremacía de los hombres y de la heterosexualidad 
en los espacios sociales, lo que implica establecer igual valoración a grupos 
sociales diversos, eliminando el irrespeto; así como iguales oportunidades 
para desarrollar intereses y potencialidades, e igualdad en el acceso a las di-
ferentes actividades y espacios.2 No obstante, también es posible encontrar 
narrativas sobre las posibilidades y límites de las relaciones entre los sexos 
donde la igualdad, como se ha presentado hasta aquí, no es el discurso 
que se proclama.

El pensamiento posestructuralista en Foucault y Derrida

Foucault y Derrida son dos figuras influyentes en el movimiento intelectual 
denominado posestructuralismo. Entre sus planteamientos encontramos 
la crítica a las jerarquías binarias, un lugar decisivo de los discursos en la 
construcción de la realidad social, y la relevancia de la dimensión temporal 
y de la historicidad en ese proceso. Se observa además una ruptura con la 
búsqueda de verdades universales explicativas de los fenómenos sociohistó-

1 Para Serret (2016), la igualdad “tiene un carácter prescriptivo y no descriptivo, apela al deber 
moral de reconocer el derecho a ser libre de cualquier persona, con independencia de sus cualidades 
particulares o de sus características adscriptivas. Ese derecho a la autodeterminación y a la autonomía 
debe garantizarse a cualquiera, solo en virtud de su humanidad, de su condición de persona, sin 
parar mientes en las particularidades de grupos o individuos, sino solo apreciando el único universal 
que todas las personas compartimos: que somos seres humanos” (p. 24).

2 Tomo la perspectiva de Nancy Fraser (1997) sobre la integración del reconocimiento y la 
redistribución en las políticas de igualdad.

05Mardones.indd   101 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

102Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

ricos. Si bien ni Foucault ni Derrida se declararon posmodernos, los vínculos 
con esa corriente son evidentes. Si tomamos como referente la tesis principal 
de Lyotard (2000) sobre la condición posmoderna, en ambos pensadores es 
patente la desconfianza hacia los metarrelatos, los que cabe entender como 
supranarrativas o metadiscursos que, para Lyotard —y, en consecuencia, 
para Foucault y Derrida— no son más que fábulas susceptibles de ser des-
manteladas ontológicamente.

Foucault y el orden

Foucault, en El orden del discurso, visibiliza que todo discurso tiene un con-
texto de producción, que hay ciertas condiciones de posibilidad para que el 
discurso no solo se distribuya, sino también para que se produzca, es decir, 
para que siga un orden ya definido. Con este planteamiento problematiza 
cualquier tema que haya sido entendido como lo natural, establecido y correc-
to, develando que hay condiciones que impiden la emergencia y circulación 
de discursos que rompan con dicho orden. Por ello es que “uno sabe que no 
tiene derecho a decirlo todo, que no se puede hablar de todo en cualquier 
circunstancia, que cualquiera, en fin, no puede hablar de cualquier cosa” 
(Foucault, 2010, p. 14).

En La arqueología del saber, el pensador alude a este contexto de producción 
posibilitador de discurso, al que llama formación discursiva, entendiéndola 
como un

haz complejo de relaciones que funcionan como reglas: prescribe lo que ha debido ponerse en 
relación, en una práctica discursiva, para que esta se refiera a tal o cual objeto, para que 
ponga en juego tal o cual enunciado, para que utilice tal o cual conjunto, para que organice 
tal o cual estrategia. Definir en su individualidad un sistema de formación es, pues, carac-
terizar un discurso o un grupo de enunciados por la regularidad de una práctica (Foucault, 
2002, p. 122-123).

Los sistemas de exclusión de los discursos prohibidos en una sociedad se 
apoyan en una base institucional, incluso científica y disciplinaria (Foucault, 
2010). Por ello, el pensamiento de Foucault apunta no solo al ámbito psí-
quico, sino también a un ámbito social-estructural, al que se debe atender 
para visibilizar los procedimientos de operación para el dominio de estos 
sistemas. Acá cabe poner atención a las denuncias sobre el carácter andro-
céntrico de las ciencias en sus inicios y hasta bien avanzado el siglo xx, con 

05Mardones.indd   102 7/23/19   5:53 PM



103

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

la consecuente invisibilización del discurso de las mujeres y de los homo-
sexuales como partícipes de la vida social. Foucault (2010) sostendrá que la 
sexualidad es un tema prohibido por excelencia, es donde se “multiplican 
las casillas negras” (p. 15), pues, aunque en apariencia el discurso sea poca 
cosa, la serie de prohibiciones que recaen sobre él revela su vínculo con el 
deseo y el poder.

Es posible vincular el orden del discurso con el orden de género, en 
tanto los humanos como seres sexo/genéricos se encuentran constreñidos 
por las formaciones discursivas elaboradas socialmente sobre sus cuerpos 
sexuados. Antropólogas feministas como Rubin (1986) exponen ese orden: 
por una parte, el binarismo/dimorfismo sexual —hombre y mujer— y su 
correspondencia con un género —masculino y femenino— respectivamente; 
y por otra, la asimétrica valoración de los sexos, géneros y orientaciones se-
xuales, donde los hombres, lo masculino y lo heterosexual gozan de mayor 
valoración social.

Cada ser humano responde a reglas del deber ser las cuales actúan como 
límites que dibujan sus posibilidades de acción y pensamiento, que actúan 
como mecanismos de control, y operan en las estructuras cognitivas y en las 
subjetividades. El desacato a dicho orden de género tiene un espectro amplio 
de concreción, desde la disidencia abiertamente transgresora de prácticas 
sexuales que rompen con la heteronormatividad, hasta pequeños actos co-
tidianos, como vestir o expresar una emoción asignada socioculturalmente 
a otro sexo/cuerpo.

En una sociedad que privilegia algunos discursos sobre la construcción 
genérica y excluye otros, los planteamientos foucaultianos resuenan con sen-
tido, al develar que en el trasfondo de toda sociedad han existido y existen 
formaciones discursivas sobre los cuerpos sexuados que se transforman en el 
orden de género dominante, orden que es dicotómico, asimétrico y excluyente 
de los matices. Para evidenciar los procesos de construcción del discurso 
dominante, Foucault (2010, 2002) alude a la genealogía y a la arqueología 
como investigaciones que permiten escudriñar en la historia la constitución 
de los discursos; así, apunta al cuestionamiento de una verdad única y da 
cuenta más bien de los procedimientos de poder que en ella operan y del 
nexo saber-poder que la sostiene.

Entre los asuntos sociopolíticos de este análisis se encuentra el sur-
gimiento de los movimientos sociales que, preocupados por contribuir a 
la transformación de las desigualdades de género, se arriman a Foucault 

05Mardones.indd   103 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

104Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

como posibilidad de subvertir ese orden desde pequeños espacios de lucha, 
al sostener que el discurso obtiene algún poder desde nosotros (Foucault, 
2010); por ello, los cambios pueden venir desde los microespacios en donde 
cada quien participa, por lo que “el discurso no es simplemente aquello que 
traduce las luchas o los sistemas de dominación, sino aquello por lo que, y 
por medio de lo cual, se lucha, aquel poder del que quiere uno adueñarse” 
(p. 15). Entonces, la lucha de los movimientos sociales es también una lucha 
de discursos que buscan visibilizarse y ser parte del escenario social en que 
se compite con otros discursos.

El desmantelamiento de los discursos del poder dominante no implica, 
como resultado, la desaparición de dichas narrativas. En realidad, luego de 
aquello se vuelven susceptibles de expresión otras discursividades, parcia-
les y fragmentarias, que dan lugar a la exteriorización de constelaciones de 
socio-realidades antes invisibilizadas, las cuales, sin embargo, no quedan 
exentas de confrontarse en los juegos de poder.

Derrida y la deconstrucción

Según Derrida (2008), la significación de verdad ha sido proclamada desde el 
logos. Por ello, su propuesta es entrar en un ejercicio intelectual de análisis 
para desmontar, desmantelar e incluso deshacer las estructuras que com-
ponen el discurso dominante, invitándonos a inaugurar “la destrucción, no 
la demolición, sino la des-sedimentación, la des-construcción de todas las 
significaciones que tienen su fuente en este logos” (Derrida, 2008, p. 16-17). El 
término “deconstrucción” es la traducción que propone Derrida del término 
alemán “destruktion”, que Heidegger emplea en 1922 en el Informe Natorp 
y en 1927 en El ser y el tiempo. Heidegger (2012) escribe que

La hermenéutica cumple su tarea solo a través de la destrucción […] se ve obligada a asumir 
la tarea de deshacer el estado de la interpretación heredado y dominante, de poner de mani-
fiesto los motivos ocultos, de destapar las tendencias y las vías de interpretación no siempre 
explicitadas y remontarse a las fuentes originarias que motivan toda explicación por medio 
de una estrategia de desmontaje (p. 51).

Heidegger (2012) se refiere “a la investigación de la “partida de nacimien-
to”, en busca de las experiencias originales en que se ganaron las primeras 
determinaciones del ser” (p. 33). En ese ejercicio, se propone descubrir los 
procesos sociales, culturales, históricos, políticos y/o económicos que están 

05Mardones.indd   104 7/23/19   5:53 PM



105

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

en la base de la formación del discurso dominante. Con ello sostiene que no 
hay naturalidades, esencias, sino más bien herencias y tradiciones originadas 
y perpetuadas en el curso de la historia.

En Márgenes de la filosofía, Derrida sostiene que existe una pluralidad de 
interpretaciones y que, por lo mismo, resulta violento que una sola inter-
pretación se adjudique superioridad frente a otras. Desde esa perspectiva, 
desestima que el “discurso más ruidoso en la economía más serena, menos 
perturbada, mejor servida, de la ironía filosófica” (1989, p. 20) sea el único 
que se escuche y aplaque a otros.

La deconstrucción es una propuesta subversiva porque nos muestra el 
error en aceptar una verdad como única o natural. Para Derrida, esa verdad 
tiene un origen en relaciones sociales establecidas en el curso de la historia 
y que han sido naturalizadas a través del tiempo. Más aún, la verdad es la 
imposición estructural de unas ontologías cuyos fundamentos no escapan 
ni pueden escapar de su propia lógica discursiva, y en eso radica todo orden 
estructural.

Derrida retiene precisamente de Heidegger “el aspecto destructor, en el 
sentido de la intención de poner al descubierto los presupuestos metafísicos 
de la tradición occidental” (Grondin, 2008, p. 127), e inclusive radicaliza la 
propuesta del célebre filósofo alemán. Heidegger, argumenta en El ser y el 
tiempo que la destrucción no tiene un sentido negativo, pues no busca se-
pultar el pasado en la nada; más bien tiene una mira positiva al proponerse 
como meta “un desarrollo fundamental de la pregunta que interroga por el 
ser. Su función negativa resulta indirecta y tácita” (Heidegger, 2012, p. 33).

Carmen González Marín señala en el prólogo de Márgenes de la filosofía 
que “la deconstrucción representa una amenaza para los temerosos del 
relativismo” (Derrida, 1989, p. 12) y afirma que la propuesta del filósofo 
francés no implica necesariamente un relativismo: “si bien la realidad se 
construye como un conjunto de versiones en diferentes sistemas simbó-
licos, por supuesto, ni todas las versiones son buenas, ni todas las inter-
pretaciones deben serlo tampoco” (p. 12). Aquí cabe un punto a destacar: 
así como la versión dominante no es la única, tampoco lo son esas otras 
versiones, que si bien pueden dar cuenta de la diversidad existente al ser 
diferentes u opuestas a la versión dominante, no se implica con ello que 
sean las correctas o las buenas. Algunas versiones pueden acabar siendo 
tan excluyentes como la versión dominante.

05Mardones.indd   105 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

106Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

Hombres y masculinidad: discursos de algunos movimientos 
sociales

En este apartado se expone y analiza —a la luz de los planteamientos pre-
sentados de Foucault y de Derrida— discursos sostenidos por algunas orga-
nizaciones y movimientos sociales. Para ello revisé literatura e información 
de páginas web y redes sociales de Latinoamérica, Estados Unidos y España. 
Estos dos últimos espacios geográficos fueron escogidos por su importante 
influencia sobre el primero.

Debo advertir que esta presentación no da cuenta de manera exahustiva 
de todos los discursos presentes en el espacio geosocial escogido. Se trata 
solamente de un ejercicio de teoría del discurso donde elijo tres posiciones 
discursivas por su alusión explícita a los hombres y a la masculinidad, y 
porque se enuncian como posiciones diferenciadas en su propuesta de de-
construcción/destrucción y re-ordenamientos de género.

Según Cadena-Roa (2016), para conformarse como un movimiento so-
cial, en primer lugar, ciertas personas se ven a sí mismas como un grupo que 
comparte una situación común de molestia y se enfrenta a otro grupo y/o 
estructura social; es así como se organizan para movilizarse. Cada movimiento 
social presenta demandas en distintos formatos, por distintos medios y con 
diferentes estilos. El mismo autor indica que

Los movimientos sociales son conjuntos de acciones colectivas, con diverso grado de orga-
nización y articulación entre sí, pero que comparten la misma orientación, que escenifican 
protestas para dar a conocer su demanda, presionar a las autoridades, y abrir procesos de 
lucha y negociación con ellas (Cadena-Roa, 2016, p. 7).

En ese contexto, presento tres posiciones discursivas que considero movi-
mientos sociales cuyas acciones, demandas y protestas se pueden rastrear 
en un periodo prolongado de tiempo y se orientan hacia el cambio social 
(Cadena-Roa, 2016). Dado que un movimiento se compone de organizaciones 
—“organizaciones de los movimientos”, como las llama Cadena-Roa—, en 
ocasiones aludiré a ellos con este término.

El discurso de algunos movimientos de nuevas masculinidades

Los movimientos de hombres y de masculinidades datan de la década de 
1960 y algunos de ellos surgen con la tarea de cuestionar la masculinidad 

05Mardones.indd   106 7/23/19   5:53 PM



107

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

dominante, es decir, de cuestionar las construcciones sociales normativas que 
recaen sobre sus cuerpos sexuados en tanto machos de la especie. Por esa época 
se consolida la crítica feminista al patriarcado y se comienzan a organizar 
los movimientos lésbico, gay, transexual y bisexual como posicionamientos 
críticos a la heteronormatividad. Para Gonzalo Soto Guzmán (2014), estas 
y otras denuncias sociales impulsaron movimientos que comenzarían a dar 
forma a las primeras organizaciones de hombres como colectivos, vale decir, 
hombres que agrupados se posicionaron políticamente. Según Soto Guzmán 
(2014), desde que el movimiento feminista comenzó su lucha por la igualdad 
de género, los hombres que se oponían a la norma hegemónica de la mascu-
linidad “fueron paulatinamente estableciendo organizaciones, asociaciones y 
movimientos que [daban] cuenta del apoyo y del trabajo que como hombres 
consientes de la necesidad de cambio se [estaban] desarrollando en gran 
parte de la cultura occidental” (p. 954). Una de las discusiones fue el lugar 
que les correspondía a ellos: dentro del movimiento feminista —liderado 
por mujeres— o apoyarlo desde fuera.

Hay movilizaciones de hombres a principios de la década de 1970, en 
países anglosajones y escandinavos, que se autodenominan “antisexistas”. 
Desde mediados de la década de 1990, sus integrantes suelen denominarse 
“profeministas”, designación que ha promovido el debate, pero que con el 
tiempo se ha aceptado. Desde finales del siglo xx, en los países latinos se 
comienza a nombrar esta corriente como “hombres por la igualdad”.3

Inicialmente, estas organizaciones, colectivos y/o movimientos tuvieron 
una actuación en el plano político-activista. Su incursión en el plano académi-
co fue más tardía y logró ya en el siglo xxi un desarrollo y un posicionamiento 
importantes. Una de las representantes de esta doble militancia —activista 
y académica— es la socióloga australiana Raewyn Connell, activista por 
los derechos de la diversidad sexual, así como una importante exponente 
occidental de los estudios sobre los hombres y su construcción genérica, 
la masculinidad. Entre sus propuestas más difundidas está el concepto de 
masculinidad hegemónica, el cual denuncia el modelo normativo del deber ser 
al que responden los hombres para ser considerados como tales (Connell, 

3 No consideraré en este apartado los movimientos de los derechos de los hombres (men’s rights) 
por la distancia considerable entre los discursos que en ellos circulan y los que pretendo exponer 
aquí. Su posición discursiva más bien defiende el orden de género tradicional y ve, en la avanzada 
feminista por la igualdad, una pérdida de derechos y privilegios.

05Mardones.indd   107 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

108Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

1995). Sostiene al mismo tiempo que existen otras masculinidades, cuya 
falta de cumplimiento de la norma establecida causa su devaluación, in-
visibilización e incluso que sean blanco de agresiones. Las “otras masculi-
nidades” forman parte del discurso prohibido que debe permanecer fuera 
de circulación (Foucault, 2010). Connell las denomina “masculinidades 
subordinadas”. Cada sociedad establece un orden de género que postula 
un modelo normativo de masculinidad. Aunque no es posible sostener la 
existencia de un modelo masculino universal, se ha podido identificar un 
dato recurrente en distintas sociedades: la negación y desvalorización de 
lo femenino, infantil y homosexual (Badinter, 1993).

Nos dirá Foucault (2010) que existe una red institucional e incluso cien-
tífica para asegurar que un orden normativo dominante se reproduzca y se 
mantenga. Precisamente instituciones como la familia y la escuela son las 
encargadas de reproducirlo a través de procesos de socialización diferenciada 
por sexo. Para Subirats y Tomé (2010), si bien existen resistencias sociocultura-
les que controlan y dificultan la transgresión de lo establecido, los obstáculos 
para el cambio son también de orden psíquico, pues los hombres tienden a 
defender sus privilegios derivados del orden de género.

En el ámbito académico occidental, los llamados estudios críticos sobre los 
hombres y las masculinidades constituyen una línea de trabajo que tiene una 
destacada inserción en las universidades anglosajonas y algunas francófonas 
y se nutre de estudios sobre las temáticas del poder, la sexualidad, nuevas 
paternidades, la construcción de la subjetividad, la violencia, la pornografía, 
la salud y las políticas de cambio para los varones (Soto Guzmán 2014). Para 
Núñez Noriega (2017), esta línea constituye un subcampo de investigación 
situado dentro del campo de los estudios de género que, junto con los estu-
dios feministas —o estudios de género de las mujeres— y los estudios lgbtti, 
buscan superar las desigualdades de género, relaciones de subordinación y 
opresión, así como visibilizar la construcción sociocultural e histórica de la 
diferencia sexual, dando cuenta de las diversas formas de ser mujer u hombre.

Ya sea desde el plano activista o desde el académico, hay un proceso 
de cuestionamiento de los hombres y la masculinidad que problematiza y 
propone nuevos modelos de relación con las mujeres, con otros hombres 
y consigo mismos, así como la inclusión de los hombres en las políticas de 
género (Barker, 2014; Díaz, 2016; Figueroa-Perea, 2016; Garda, 2014; Keijzer, 
1997, 2006; MenEngage, 2014; Núñez Noriega, 2017; Ramírez Rodríguez y 
Gutiérrez de la Torre, 2015; Soto Guzmán, 2014; Zigliotto, 2016).

05Mardones.indd   108 7/23/19   5:53 PM



109

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

El objetivo que se plantea es deconstruir el proceso que ha conducido 
a las sociedades a devaluar lo femenino y lo homosexual, al tiempo que 
persiguen deconstruir su propia/individual construcción genérica, lo cual 
implica desmantelar los procesos de socialización diferenciada por sexo que 
fomentan algunos comportamientos y castigan otros. Por ello, un concepto 
recurrente en sus escritos y actividades es justamente el de deconstrucción. 
Acuñan los conceptos de nuevas masculinidades, masculinidades emergentes 
o masculinidades diversas, para dar cuenta de que la revisión de su cons-
trucción genérica/identitaria ha conllevado una acción para el cambio: la 
construcción de otras masculinidades que sean respetuosas con las mujeres 
y con otros hombres. Sin abandonar la masculinidad, plantean abandonar 
aspectos de esta que resultan perjudiciales, y a la vez, asumen como parte 
de la masculinidad aspectos que socioculturalmente han sido considerados 
femeninos.

Una búsqueda de imágenes en internet de “nuevas masculinidades” 
arroja, entre otros muchos resultados, el de Trabajo Social Cuenca (2015) 
“Deconstruyendo nuestras masculinidades. ¡Lo personal es político y lo 
político es colectivo!”4

El discurso que se identifica es el de un cuestionamiento a la masculini-
dad al que han sido constreñidos los hombres, una masculinidad normativa 
que impone una manera del deber ser. Por ello promueven un discurso de 
revisión, de desmantelamiento, un discurso de deconstrucción que conduzca 
hacia la reflexión sobre las posibilidades de otras formas de expresar su ser 
hombres, de otras masculinidades. Desmontando el orden de género de su 
sociedad y su tiempo, apuestan por otro tipo de relaciones, que sean simé-
tricas con las mujeres y con otros hombres.

El discurso de algunos movimientos de disidencia 
y desobediencia sexual

Badinter (1993) señala que hay tres prescripciones para los hombres y que 
son básicamente los principios que rigen el actuar y pensar masculinos: no 
ser mujer, no ser un bebé y no ser homosexual. En ese sentido, la sexualidad 

4 Esta imagen se puede ver en: <https://ecosfron.org/la-economia-social-y-solidaria-y-
masculinidades/>.

05Mardones.indd   109 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

110Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

es un ámbito por excelencia de tensión normativa y por lo mismo un lugar 
donde se constatan importantes dispositivos de control. Ya Foucault (2010) 
sostenía que en la sexualidad y el deseo se ejercen los más temibles poderes 
y prohibiciones. Una de las consecuencias de esto es que los hombres no-
heterosexuales se encuentren subordinados a los heterosexuales (Connell, 
1995).

Ello ha conducido a la emergencia de movimientos sociales de diversidad 
sexual y a otros movimientos que se hacen llamar de disidencia o desobe-
diencia sexual. Para Salinas (2012), es más adecuado hablar de “disidencia 
sexual” que de “diversidad sexual”, ya que esta última expresión incluye 
la hegemónica heterosexual; conjuntamente, Mogrovejo (2008) sostiene 
que el concepto de diversidad sexual carece de sentido crítico respecto del 
poder político de la heteronormatividad obligatoria.5 La académica señala 
que la disidencia sexual es un término complejo desarrollado durante la 
última década para nombrar y reivindicar identidades, prácticas culturales 
y movimientos políticos no alineados con la norma socialmente impuesta 
de la heterosexualidad. Por su parte, la expresión “desobediencia sexual” ha 
sido apropiada por el movimiento queer para llamar al abandono de ciertas 
prácticas heterosexuales a través de la desobediencia a los dictados sociales 
que imponen un régimen político de dominio sobre los cuerpos (Grupo de 
Trabajo Queer, 2005).

Algunos de los movimientos identificados con esta posición proponen 
una revisión y problematización de la construcción genérica de los hombres. 
Anclan sus propuestas en un pensamiento asociado con la deconstrucción, 
como marco general, y al desmantelamiento radical de los binarismos. 
Proclaman el abandono de dos aspectos centrales de la masculinidad: prin-
cipalmente la heterosexualidad y luego la paternidad, que una práctica he-
terosexual podría implicar (Grupo de Trabajo Queer, 2005). Proponen acabar 
con el metarrelato de la heterosexualidad y de la familia. Hacen un llamado 
al abandono de cualquier práctica heterosexual, frente a la que manifiestan 
su rechazo. Proponen un orden de género en que la heterosexualidad y las 
familias (con hijos) ya no formen parte. En síntesis, en el reordenamiento 
de género propuesto, la no-heterosexualidad pasa a ser la forma de relación 

5 Para una discusión de los usos problemáticos del concepto de “diversidad sexual”, véase 
Núñez Noriega (2013).

05Mardones.indd   110 7/23/19   5:53 PM



111

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

erótico-afectiva valorada, y la heterosexualidad, la desvalorada, e incluso 
inexistente.6

Para denunciar el orden de normalidad que la heterosexualidad impone 
sobre otras sexualidades, se utilizan frases como “El eje del mal es heterosexual” 
acompañada de: “abre tu culo y se abrirá tu mente” (Parole de Queer, 2015);7 
y, en la imagen de El Beisman (2015): “Muerte al heteropatriarcado capitalista”.8

Los discursos de algunos movimientos feministas radicales

Los movimientos de mujeres y los movimientos feministas surgidos en la 
década de 1960 se planteaban lograr la igualdad de hombres y mujeres en 
diferentes planos de la vida: en el mundo del trabajo, en la educación y en las 
tareas familiares/domésticas (Badinter, 2003); en definitiva, la igualdad de 
derechos y oportunidades en tanto seres humanos. Estos movimientos reivindi-
caron para las mujeres las bases del desarrollo de sus derechos y la libertad de 
decidir la dirección de sus vidas. Sin embargo, el mundo feminista es amplio 
y diverso, y en su interior es posible identificar posiciones discursivas que se 
ubican en lugares disímiles e incluso en declarada confrontación.9

Dentro del espectro de los movimientos feministas encontramos algunos 
que se denominan radicales, donde se evidencia una intensa valoración de 
las mujeres y un marcado rechazo hacia los hombres. También conocidos 
como separatistas, comparten una visión dicotómica de los sexos. En los 
discursos que emiten, los binarismos víctima/victimario, oprimidas/opre-
sores han resultado útiles para definir otro binarismo que se le corresponde, 
mujer/hombre. Prieto, Blasco y López Montalvo (2008) alertan sobre la 
visión esencialista que define a los hombres como seres provistos de mal-
dad (victimario, opresor) y en la que continuamente están bajo sospecha. 
Para Badinter (2003), las feministas radicales han sentado a los hombres 
en el podio de los permanentes acusados, poniendo a las mujeres en el de 

6 El rechazo se manifiesta por ejemplo a través del lesbianismo, pues, como señala Mogrovejo 
(2008), si las relaciones entre hombres y mujeres implican poder y dominio, son relaciones políticas; 
por ello, para una mujer, dar amor a otra mujer y no a un hombre es una opción política, no una 
opción sexual.

7 Esta imagen se puede ver en: <http://paroledequeer.blogspot.com/2015/07/el-eje-del-mal-
es-heterosexual.html>.

8 Esta imagen se puede ver en: <http://www.elbeisman.com/article.php?action=read&id=611>.
9 Exponer las disímiles posiciones de los feminismos rebasa los propósitos de este artículo.

05Mardones.indd   111 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

112Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

la eterna víctima. Según Carrión (2015), una de las expresiones de estos 
movimientos es el de sostener una visión de los hombres como poseídos 
de una naturaleza satánica y afirmar que el abuso sobre las mujeres es la 
característica de las relaciones que establecen con ellas.

Carrión (2015) cita un par de frases de dos integrantes de este feminismo 
donde se expresa el desprecio hacia los hombres y el anhelo destructivo: 
“Siento que el odiar a los hombres es un acto político viable y honorable” 
(Robin Morgan) y “Bajo el patriarcado, cada hijo de cada mujer es su traidor 
potencial y también el inevitable violador o explotador de otra mujer” (An-
drea Dworkin).

Al entrar en internet y buscar imágenes por “feminismo radical”, se 
encuentran algunas que son recurrentes en cuanto aluden al carácter sexual-
mente abusivo de los hombres. Por ejemplo, en La Juguera Magazine (2013) 
aparece la frase: “Tula violadora a la licuadora”;10 y en #Revoluciónvega-
nomarika (2016), sobre la ropa va escrito: “Verga violadora a la licuadora”.11

En este discurso, dado que las violaciones de los hombres a las mujeres 
son cometidas con el pene, es justamente este órgano sexual sobre el que se 
alerta. Con términos como “la tula” o “la verga”, se hace alusión al pene, que 
representa el “arma” con que los hombres agreden a las mujeres y ejercen 
su poder sobre ellas. Dado que la sanción social a las violaciones y abusos 
sexuales por parte de los hombres, así como las medidas legislativas para 
castigar esas agresiones, no resultan suficientes, según estas consignas, son las 
mujeres mismas quienes deben actuar destruyendo aquello que es un peligro 
y amenaza permanente, por lo cual llaman a la destrucción de aquella parte 
del cuerpo de los hombres identificada como la responsable de los abusos.

En una línea más extrema, Valerie Solanas —considerada una de las fe-
ministas más radicales de fines de la década de 1960— publica su Manifiesto 
Scum12 en 1968,13 donde explicita el desprecio hacia los hombres: “Para decirlo 

10 Esta imagen se puede ver en: <https://lajugueramagazine.cl/caminata-del-silencio-contra-
el-femicidio/>.

11 Esta imagen se puede ver en: <https://www.twgram.me/media/1392199849880911904_70 
7532304>.

12 La sigla se entendió como “Society for Cutting Up Men” (sociedad para cortar en pedazos 
a los hombres). Solanas hizo un reclamo donde señalaba que “Scum” es una palabra inglesa que 
significa “capa de suciedad”.

13 El scum Manifiesto de Solanas fue escrito en 1967 y publicado en 1968. El texto referido es 
la edición de 1983 del manifiesto, publicado por el Grupo de Estudio del Matriarcado en México.

05Mardones.indd   112 7/23/19   5:53 PM



113

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

14 Las scum son seguras de sí mismas, mordaces, violentas, egoístas, independientes, orgullo-
sas, intrépidas, arrogantes, capaces para gobernar el universo, luchan contra esta sociedad y están 
dispuestas a todo por cambiarla. 

15 Esta imagen se puede ver en: <https://es-la.facebook.com/Marmotasenelbar/posts/hombre-
muerto-no-violapa-los-ke-kritikaban-la-noticia-de-otro-dia-estas-weonas-s/979632912125373/>.

16 Esta imagen se puede ver en: <https://ondafeminista.com/2016/03/31/feminismo-radical-
o-misandria/>.

con otras palabras, el macho es una mujer inacabada, un aborto ambulante, 
un aborto en fase gene. Ser macho es ser deficiente; un deficiente con la 
sensibilidad limitada” (Solanas, 1983, p. 1). En su provocativo Manifiesto, 
Solanas nos presenta a los hombres como seres egocéntricos, primitivos y 
dependientes de una sexualidad incontrolada y peligrosa, incapaces de dar 
amor y afecto, y faltos de confianza en sí mismos; los retrata como seres 
prescindibles. Solanas plantea que las mujeres podrán ser realmente huma-
nas solo si se alejan de los hombres. Presta especial importancia a aquellas 
mujeres que llama scum.14 Sostiene que “desembarazarse de un hombre es 
un acto de bondad y de justicia, altamente beneficioso para las mujeres, y es, 
a la vez, un acto de misericordia” (Solanas, 1983, p. 22). Este discurso invita 
explícitamente a las scum a violentar a los hombres: “Clavan un cuchillo en 
el pecho del hombre o le hunden un picahielos en el culo después, si saben 
que pueden largarse, en suma, aquellas que, según los parámetros de nuestra 
cultura, son scum...” (Solanas, 1983, p. 18).

En el ejercicio de entrar a internet y buscar imágenes para “feminismo 
radical”, es posible encontrar algunas que llaman a la destrucción total de los 
hombres, a darles muerte para prevenir la amenaza de violaciones sexuales y 
de agresiones de muerte hacia las mujeres. En la imagen de Marmotas en el 
Bar (2016), en primer plano se lee: “Hombre muerto no viola” y en segundo 
plano: “Aborta al macho”.15 En esa misma línea, la imagen de Piñón (2016), 
señala: “Ante la duda, tú la viuda”.16

Según esta posición, la alternativa para los hombres es convertirse en 
mujeres. Por ello Solanas (1983) señala que, si los hombres fuesen más inte-
ligentes, harían investigaciones intensivas en la biología, para que a través 
de operaciones cerebrales y en el sistema nervioso pudieran transformar su 
cuerpo y su psique.

En estos discursos, se considera al macho como una enfermedad que, 
gracias a los avances en la genética, podrá ser eliminado de la reproduc-
ción, en tanto los hombres se ven como una deficiencia que no debe seguir 

05Mardones.indd   113 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

114Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

existiendo (Solanas, 1983). Su propuesta es concreta: exterminio de los hom-
bres y de la sociedad tal y cual se reproduce. Las scum encuentran aquí una 
estrategia para el mundo que desean: un mundo sin hombres o en donde 
ellos les obedezcan; un mundo donde tampoco existan esas mujeres-macho 
que se han rendido al someterse a los hombres. La utopía es fundar un nuevo 
mundo, una sociedad de mujeres, de mujeres scum.

En una línea similar, aunque menos extrema, el activista feminista John 
Stoltenberg (2000), en su libro Negarse a ser un hombre. Ensayos sobre sexo y 
justicia, hace un llamado para que los hombres pongan fin a la masculinidad. 
Recurriendo a argumentos sobre lo nocivo de los hombres para el mundo y 
para las mujeres, sostiene que ellos deben cambiar de manera radical. Alude 
a las violaciones sexuales, al genocidio perpetrado por hombres, a las guerras 
propiciadas y realizadas por hombres, entre otros males. Para este autor, si 
no se produce ese cambio radical, las mujeres como grupo seguirán siendo 
explotadas: “las mujeres como grupo serán manipuladas en servicio a los 
intereses económicos, sexuales y las prioridades psicológicas de los hombres” 
(Stoltenberg, 2000, p. 69).

Según Carrión (2015), la postura rígida y totalitaria que presentan estos 
movimientos ha llevado a que se les tilde peyorativamente de “feminazis”.17 
Este discurso se basa en mostrar a los hombres —esencialmente constitui-
dos— como victimarios, opresores, violadores, abusivos y acosadores; y ha 
encontrado resonancia en la academia, donde algunas autoras, al considerar 
que no es posible emprender un exterminio de los hombres, proponen el 
objetivo de cambiar o reprimir su sexualidad, donde radicaría esencialmente 
su maldad. Algunas académicas feministas radicales se han encargado de 
promover proyectos de ley que permitan la censura de todo lo que huela a 
sexual. Según Badinter (2003) es en esa ala del feminismo estadounidense 
donde mayormente se ha defendido estos planteamientos y se ha llegado a 
tener un importante poder político.

17 Según Carrión (2015), “feminazi” no es un término de la lengua española; sin embargo, circula 
cada vez más en redes sociales. El término fue popularizado por el estadounidense Rush Limbaugh 
en la década de 1990 para denominar a las mujeres defensoras del derecho al aborto. Actualmente 
se utiliza para designar a colectivos feministas, no por sus peticiones al aborto seguro, sino por su 
postura rígida y totalitaria. Siguiendo a Carrión (2015), son principalmente tres los aspectos que 
defienden las activistas radicales: buscan ponerle la etiqueta de diabólico a lo masculino y de víctima 
a lo femenino; contradictoriamente a su manifestado odio hacia los hombres, quieren equipararse a 
ellos incluso en aspectos biológico-físicos; y hacen una absurda exaltación de lo femenino.

05Mardones.indd   114 7/23/19   5:53 PM



115

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

A finales de la década de 1980, en Estados Unidos, Andrea Dworkin 
y Catherine MacKinnon elaboraron —junto a conservadores y republica-
nos— proyectos de ley que pusieron en el centro el tema del sometimiento 
sexual de las mujeres en fenómenos como la violación, el acoso sexual y la 
pornografía, para promover duras sanciones al respecto. Este fue un punto 
de tensión entre feministas radicales y feministas liberales, pues para las 
segundas, estos proyectos de ley atentaban contra la libertad sexual y se 
encontraban muy cercanos a la censura (Badinter, 2003).

En el intento por derribar la desigualdad que han vivido las mujeres en 
el mundo, Badinter (2003) nos alerta que las feministas radicales han decla-
rado la guerra a los hombres. La autora advierte que el discurso destructor 
está separado apenas por una delgada línea de posturas conservadoras, 
especialmente cuando se trata de la domesticación de la sexualidad y la 
aprobación de la censura.

En este contexto, el desmantelamiento de los hombres es realizado como 
develamiento, como denuncia que da cuenta de una naturaleza perversa, e 
incluso defectuosa, inherente de los hombres. Aquí el discurso más radical 
llama a su destrucción, ya que se les considera esencialmente abusivos y 
agresivos. Y si eso no fuera posible, proclama al menos la destrucción de su 
“arma” genital, el pene. En una posición menos radical, cabe la posibilidad 
de “un nuevo hombre”, donde se ejerza un control sobre ellos, y tengan 
apaciguado su deseo sexual. El objetivo es construir un nuevo orden de gé-
nero, en donde las mujeres vivan libres de los peligros ocasionados por los 
hombres y ellos respondan a las decisiones de las mujeres, quienes estarían 
mejor dotadas para tomarlas.

Conclusiones

El análisis nos muestra un primer acercamiento entre tres posiciones dis-
cursivas, especialmente en su lucha por desmantelar y transformar el orden 
de género dominante; por evidenciar —para luego deconstruir— cómo las 
formaciones discursivas que imperan en la sociedad constriñen, limitan y 
aplastan otros discursos posibles. Sin embargo, hay posiciones que se dis-
tancian del objetivo que se plantean tras ese proceso de revisión.

Algunas de las organizaciones y movimientos de nuevas masculinidades 
apuntan hacia una deconstrucción de los hombres a través de la desnatu-
ralización de la masculinidad aprendida e internalizada en el curso de sus 

05Mardones.indd   115 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

116Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

vidas, la cual les permita la (re)construcción de nuevas formas de ser, con 
nuevos contenidos genéricos. Con la deconstrucción apuntan a lograr una 
mejor convivencia, a partir de nuevas y mejores formas de relación con las 
mujeres y con otros hombres.

Ciertos movimientos de disidencia y desobediencia sexual denuncian 
principalmente un orden de género que se ha construido con base en la 
heteronormatividad; en ese sentido, la heterosexualidad y la familia, deri-
vadas de la heteronormatividad, son los aspectos centrales de la revisión y 
lo primero que se debe abandonar. Este tipo de discurso puede considerar-
se uno de destrucción de la masculinidad, en tanto la heterosexualidad y 
la paternidad representan ejes centrales en los mandatos sociales sobre la 
masculinidad tradicional.

En el tercer caso estudiado, el de los feminismos radicales, la revisión 
de los hombres es realizada para evidenciarlos y denunciarlos como seres 
perversos, esencialmente agresores sexuales. En este universo discursivo, 
el nuevo orden proclamado es aquel donde las mujeres se encontrarían en 
una posición de mayor valoración respecto de los hombres y en donde sería 
posible prescindir de ellos o al menos de su sexualidad deseante.

¿Qué pasa entonces con el objetivo de la igualdad? En la primera posi-
ción apreciamos que, efectivamente, esa parece ser la aspiración; en las dos 
posiciones siguientes ese objetivo parece no importar. En los tres tipos de 
discurso se plantean reordenamientos de género, pero solo en el primero el 
nuevo orden apunta a la igualdad entre seres humanos; en los dos siguien-
tes, el orden se invierte, las posiciones valoradas son las anteriormente 
desvaloradas.

Entre los movimientos aquí aludidos hay unos que intentan ser la voz 
de aquellos que han sufrido las consecuencias de un orden de género que 
impone sus reglas, que han estado expuestos a procedimientos de control y 
delimitación de sus discursos. Sin embargo, su lucha toma en algunos casos 
un giro radical y algunas perspectivas que intentaban mostrar la diversidad 
de configuraciones, orientaciones o identidades, terminan por excluir y, en 
ocasiones, se propondrían acabar con todo lo que representa al dominador, 
al opresor, que puede tomar figura de hombre, de pene, de heterosexualidad 
o de familia.

Retomo aquí las palabras de Carmen González (en el prólogo para 
Derrida, 2008) cuando nos recuerda que no todas las versiones son igual 
de válidas, ni todas las interpretaciones deben serlo tampoco. En los plan-

05Mardones.indd   116 7/23/19   5:53 PM



117

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

teamientos foucaultianos y derridianos se reconoce el aliento liberador; 
sin embargo, podrían estar entendiéndose de una manera que conduzca a 
acentuar la desigualdad y el conflicto entre sujetos y entre grupos; de ahí 
el posible abismo. Desde una teoría crítica del reconocimiento, hay que 
distinguir aquellas versiones que promueven la igualdad de aquellas que la 
retardan o socavan. Nancy Fraser (1997) sostiene que las propuestas que 
no promueven el respeto por los derechos humanos fundamentales son 
inaceptables. Más que deconstructivas, pueden resultar demoledoras en 
el camino hacia la igualdad y el respeto humanos.

El cuestionamiento del orden de género, la deconstrucción de los hom-
bres, de la masculinidad, de la sexualidad y el deseo, son objetivos políticos 
de innegable valor; sin embargo, en el proceso algunas versiones acaban 
desvalorando y atentando contra los mismos seres humanos al pretender que 
se instale un discurso igualmente dominante, amparado en separatismos, 
esencialismos y nuevas naturalizaciones. Discursos de esa índole deterioran 
las relaciones sociales, al oponer como adversarios a hombres y mujeres, así 
como a heterosexuales y personas de otras orientaciones sexuales.

La propuesta heidegeriana y derridiana de la destrucción/deconstrucción 
es asumida en sentido negativo, y no como la tarea intelectual a la que invitan 
los filósofos. Dicha tarea está alejada de esencialismos y naturalizaciones, 
y apuesta por el desmontaje de las condiciones sociales que posibilitaron/
originaron la emergencia y sedimentación de las interpretaciones heredadas 
y dominantes. En contraste, ciertas posiciones discursivas disidentes y radi-
cales aluden a la abolición de la diferencia sin discutir la historicidad de los 
procesos que las han originado, perpetuado y montado.

La tarea deconstructiva, genealógica, de los hombres y la masculinidad, 
tiene que recurrir a la historia de su constitución para luego revisar qué aspec-
tos de la masculinidad resultan dañinos para la sociedad, y bajo qué estrategia 
se desmontarían y se reconstruiría una masculinidad que permita a hombres 
y mujeres una mejor convivencia. Lo mismo para la heterosexualidad: la ta-
rea es develar su origen y cuestionar su imposición como la única forma de 
orientación y práctica erótico-afectiva.

Dentro de los movimientos sociales preocupados por las temáticas de 
género, sexualidades y feminismo, encontramos posiciones antiesencialistas, 
desdiferenciadoras, construccionistas, que explicitan la lucha contra una 
estructura social construida sobre un orden de género asimétrico social y 
culturalmente (Fraser, 1997). Posiciones que no van en contra de los hombres, 

05Mardones.indd   117 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

118Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

pero sí buscan transformar la masculinidad que destruye y afecta tanto a 
mujeres como a hombres; que no pretenden acabar con la heterosexualidad, 
pero sí con la heteronormatividad.18

Sostengo que la meta ético-política de las ciencias sociales y humanas 
—en su proyecto emancipatorio— es contribuir al bienestar de la humanidad 
y no a su destrucción, como demolición o aniquilamiento; sino que, desde 
una perspectiva crítica, cuestione y desnaturalice aquello visto como obvio 
y natural. El propósito es promover una mejor convivencia considerando la 
diversidad humana, y toda diversidad convive dentro del marco del respe-
to. Lyotard (2000) probablemente diría que esta es una metanarrativa que, 
aunque emancipadora, es cuestionable en tanto gran relato que se impone 
frente a otras narrativas. Sin embargo, a Lyotard le “molesta permitir que las 
narrativas que mantienen unida nuestra cultura hagan su trabajo” (Rorty, 
2001, p. 259).

Comparto una perspectiva de las ciencias humanas como facilitadoras 
del entendimiento. Por ello me adhiero a los planteamientos de un femi-
nismo que ve a las mujeres como un colectivo de personas, con vidas y 
aspiraciones diversas, que incluye también a los hombres; unidos ambos 
en una lucha común por la igualdad de condiciones y oportunidades para 
los seres humanos. Tomando las palabras de Nancy Fraser (1996), el camino 
es la paridad participativa como núcleo normativo de justicia, donde “la 
norma es que todos los miembros (adultos) de la sociedad interactúen entre 
ellos como iguales” (p. 32). Concuerdo con Tena (2016) cuando señala que 
la agenda feminista debe contemplar como objeto de estudio las relaciones 
desiguales de género que oprimen a las mujeres y a lo femenino, con el pro-
pósito de avanzar hacia la igualdad para beneficio también de los hombres. 
En ese sentido, la tarea de este feminismo es generar espacios conjuntos entre 
seres humanos diversos, en donde esas visiones y aspiraciones diversas sean 
puestas en la mesa y se acuerden los caminos para alcanzar la igualdad.

Referencias

Badinter, Elisabeth. (2003). Hombres y mujeres. Cómo salir del camino equivocado. Buenos 
Aires: Fondo de Cultura Económica.

18 Para el análisis del impacto negativo de la masculinidad tradicional, en mujeres y hombres, 
véase Keijzer, 1997; 2006.

05Mardones.indd   118 7/23/19   5:53 PM



119

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

Badinter, Elisabeth. (1993). XY: La identidad masculina. Madrid: Alianza Editorial.
Barker, Gary. (2014). Inclusión de los hombres y las masculinidades en las políticas pú-

blicas para pro-mover la equidad de género. En aecid, unfpa, mesagen, mimp y 
upch (eds.), Seminario in-ternacional: masculinidades y políticas públicas. Varones en la 
prevención de la violencia de género (pp. 65-73). Lima, Perú: aecid, unfpa, me-sagen, 
mimp, upch.

Cadena-Roa, Jorge. (2016). Las organizaciones de los movimientos sociales y los movi-
mientos sociales en México, 2000-2014. Boletín N°1. Análisis. Biblioteca virtual de 
Fundación Friedrich Ebert en México. Recuperado el 2 de julio de 2017 de <http://
library.fes.de/pdf-files/bueros/mexiko/12452.pdf>.

Carrión, Viviana. (2015). “Feminazis” (We Can Do It!) B. La moda extremista del pen-
samiento feminista postmoderno. Revista Latinoamericana de Ensayo. Recuperado 
el 15 de julio de 2017 de <https://critica.cl/ciencias-sociales/%E2%80%9Cfemin
azis%E2%80%9D-we-can-do-it-la-moda-extremista-del-pensamiento-feminista-
postmoderno>.

Connell, Raewyn. (1995). La organización social de la masculinidad. En Teresa Valdés, 
y José Olavarría (comps.), Masculinidad/es: poder y crisis (pp. 31-48). isis-flacso: 
Ediciones de las Mujeres N° 24.

Derrida, Jacques. (2008). De la gramatología. México: Siglo xxi.
Derrida, Jacques. (1989). Márgenes de la filosofía. Madrid: Ediciones Cátedra.
Díaz, María Teresa. (2016). Plataforma de hombres cubanos: una experiencia para el 

bienestar. Revista Punto Género, 1(6), 29-40. <http://dx.doi.org/10.5354/0719-
0417.2016.42914>.

El Beisman. (2015, 6 de marzo). De nacer mujer a devenir lesbiana. Recuperado el 25 de 
julio de 2017 de <http://www.elbeisman.com/article.php?action=read&id=611>.

Fraser, Nancy. (1997). Iustitia Interrupta. Reflexiones críticas desde la posición “postsocialista”. 
Bogotá: Siglo del Hombre Editores-Universidad de Los Andes, Facultad de Derecho.

Fraser, Nancy. (1996). Redistribución y reconocimiento: hacia una visión integrada de 
justicia de género. Revista Internacional de Filosofía Política (8), 18-40. Recuperado el 10 
de mayo de 2018 de <http://e-spacio.uned.es/fez/eserv.php?pid=bibliuned:filopoli-
1996-8-822568E8-D884-BC64-274D-3C464F9C410B&dsID=redistribucion_reconoci-
miento.pdf>.

Figueroa-Perea, Juan Guillermo. (2016). Algunas reflexiones para dialogar sobre el pa-
triarcado desde el estudio y el trabajo con varones y masculinidades. Sexualidad, 
Salud y Sociedad - Revista Latinoamericana, 1(22), 221-248. Recuperado el 30 de junio 
de 2017 de <https://goo.gl/i82ouj>.

Foucault, Michel. (2010). El orden del discurso. Barcelona: Fábula Editores.
Foucault, Michel. (2002). La arqueología del saber. Buenos Aires: Siglo xxi.

05Mardones.indd   119 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

120Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

Garda, Roberto. (2014). La inclusión de los hombres en las políticas públicas con perspecti-
va de género. en aecid, unfpa, mesagen, mimp y upch (eds.), Seminario Internacional: 
Masculinidades y Políticas Públicas. Varones en la prevención de la violencia de género (pp. 
74-85). Lima, Perú: ae-cid, unfpa, mesagen, mimp, upch.

Grondin, Jean. (2008). Hermenéutica y deconstrucción. En J. Grondin, ¿Qué es la herme-
néutica? (pp.127-147). Madrid: Herder.

Grupo de Trabajo Queer. (2005). El eje del mal es heterosexual. Figuraciones, movimien-
tos y prácticas feministas queer. Madrid: Traficantes de sueños. Recuperado el 25 
de julio de 2017 de <https://www.traficantes.net/sites/default/files/pdfs/El%20
eje%20del%20mal-TdS.pdf>.

Heidegger, Martin. (2012). El ser y el riempo. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.
Infante, Marta; Matus, Claudia y Vizcarra, Ruby. (2011). Razonando sobre la idea de 

diferencia en las políticas educativas chilenas. Universum, 26(2), 143-166. <http://
dx.doi.org/10.4067/S0718-23762011000200008>.

Íñiguez, Lupicinio. (2005). Nuevos debates, nuevas ideas y nuevas prácticas en la psico-
logía social de la era “post-construccionista”. Athenea Digital, 8. Recuperado el 30 de 
junio de 2017 de <https://ddd.uab.cat/pub/athdig/15788946n8/15788946n8a15.
pdf>.

Keijzer, Benno. (1997). El varón como factor de riesgo: Masculinidad, salud mental y salud 
reproductiva. En Esperanza Tuñón (coord.), Género y salud en el Sureste de México. 
Villahermosa: ecosur y ujad.

Keijzer, Benno. (2006). Hasta donde el cuerpo aguante: género, cuerpo y salud masculi-
na. Revista La Manzana, 1 (1), (s/i). Recuperado 2 de julio de 2017 de <http://www.
estudiosmasculinidades.buap.mx/paginas/reporteBenodekeijzer.htm>.

La Juguera Magazine. (2013, 10 de octubre). Caminata del silencio, contra el femicidio. 
Recuperado el 25 de julio de 2017 de <https://lajugueramagazine.cl/caminata-del-
silencio-contra-el-femicidio/>.

Lyotard, Jean-François. (2000). La condición postmoderna. Madrid: Cátedra.
Marmotas en el Bar. (6 de marzo de 2016). Hombre muerto no viola. Recuperado el 25 

de julio de 2017 de <https://www.facebook.com/CorrupcionChile/photos/a.385
148374991505.1073741828.385144628325213/533931540113187/?type=3&theater>.

MenEngage. (2014). Hombres, masculinidades y cambios en el poder. Un documento 
sobre la participación de los hombres en la igualdad de género desde Beijing 1995 
hasta el año 2015. Recuperado el 2 de julio de 2017 de <https://goo.gl/Dm9iho>.

Mogrovejo, Norma. (2008). Diversidad sexual, un concepto problemático. Perspectivas 18, 
62-71. Recuperado el 30 de abril de 2018 de <http://revistas.unam.mx/index.php/
ents/article/viewFile/19577/18571>.

Núñez Noriega, Guillermo. (2017). Abriendo brecha. 25 años de estudios de género de los 
hombres y masculinidades en México (1990-2014). México: ciad.

05Mardones.indd   120 7/23/19   5:53 PM



121

¿Deconstrucción o destrucción de los hombres y la masculinidad? Discursos de reordenamientos de género

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

Núñez Noriega, Guillermo. (2013). Diversidad sexual (y amorosa). Recuperado el 30 de 
abril de 2018 de <https://www.uv.mx/cendhiu/files/2013/08/Lectura-Homofobia-
y-Discriminacion.pdf>.

Parole de Queer. (2015). El eje del mal es heterosexual. Recuperado el 25 de julio de 2017 en 
<http://paroledequeer.blogspot.cl/2015/07/el-eje-del-mal-es-heterosexual.html>.

Piñon, Corina. (2016, 31 de marzo). Feminismo radical… ¿o misandría? Onda feminista. 
Recuperado el 25 de julio de 2017 de <https://ondafeminista.com/2016/03/31/
feminismo-radical-o-misandria/>.

Prieto, José, Blasco, Ricardo y López Montalvo, Gerardo. (2008). El discreto encanto de 
ser masculino. Papeles del Psicólogo, 29(2), 229-241. Recuperado el 30 de agosto de 2017 
de <http://www.redalyc.org/pdf/778/77829210.pdf>.

Puyalón de Cuchas. (26 de abril de 2017). Taller nuevas masculinidades. Recuperado el 
26 de julio de 2017 de <https://twitter.com/gaschangel>.

Ramírez Rodríguez, Juan Carlos y Gutiérrez de la Torre, Norma Celina. (2015). De hombres 
a favor de la igualdad de género: apuntes para una agenda. Guadalajara: Universidad de 
Guadalajara.

#Revoluciónveganomarika. (26 de noviembre de 2016). Verga violadora a la licuadora. The 
Picta Online Instagram Posts Viewer. Recuperado el 27 de julio de 2017 de <http://
www.thepicta.com/media/1392199849880911904_707532304>.

Rorty, Richard. (2001). Habermas y Lyotard sobre la postmodernidad. En A. Giddens et 
al., Habermas y la modernidad (pp. 253-276). Madrid: Cátedra.

Rubin, Gayle. (1986). El tráfico de mujeres: notas sobre la “economía política” del sexo. 
Revista Nueva Antropología, viii (30), 95-145.

Salinas, Héctor. (2012). El movimiento de disidencia sexual en México: un panorama 
general desde el activismo, las instancias sociales y el gobierno. Ponencia presen-
tada al i Coloquio internacional de saberes contemporáneos desde la diversidad 
sexual: teoría, crítica, praxis. Facultad de Humanidades y Artes (unr) – Rosario, 
Argentina, 28 y 29 de junio. Recuperado el 15 de julio de 2017 de <http://www.
puds.unr.edu.ar/wp-content/uploads/2014/06/SALINAS-HERNANDEZ-
H%C3%A9ctor-Miguel.pdf>.

Serret, Estela. (2016). Igualdad y diferencia: la falsa dicotomía de la teoría y la política 
feministas. Debate Feminista, 52, 18-33. <http://dx.doi.org/10.1016/j.df.2016.09.001>.

Solanas, Valerie. (1983). Scum Manifiesto. México: Grupo de Estudio del Matriarcado. 
Recuperado el 15 de julio de 2017 de <http://www.iztacala.unam.mx/errancia/v1/
PDFS_1/POLIETICAS6_SCUMMANIFESTO.pdf>.

Soto Guzmán, Gonzalo. (2014). Semblanza histórica de asociaciones de hombres de habla 
hispana que abogan por la igualdad, resignifican lo masculino y luchan contra la 
violencia de género. Prisma Social, (13), 944-959. Recuperado el 12 de mayo de 2018 
de <http://www.redalyc.org/pdf/3537/353744532025.pdf>.

05Mardones.indd   121 7/23/19   5:53 PM



Karen Mardones Leiva

122Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 98-122

Subirats, Marina y Tomé, Amparo. (2010). Balones fuera. Reconstruir los espacios desde la 
coeducación. Barcelona: Octaedro. Recuperado el 15 de agosto de 2017 de <http://
www.octaedro.com/pdf/10104.pdf>.

Stoltenberg, John. (2000). Refusing to Be a Man. Essays on Sex and Justice. Londres: ucl. 
Recuperado el 30 de julio de 2017 de <http://www.feministes-radicales.org/wp-
content/uploads/2010/11/Stoltenberg-Refusing-to-be-a-Man.pdf>.

Trabajo Social Cuenca. (2015, 6 de febrero). Deconstrucción de género. Decálogo de 
comportamiento para hombres que participan en espacios feministas ¿Probamos? 
Recuperado el 15 de julio de 2017 de <http://trabajosocialencuenca.blogspot.
cl/2015/02/deconstruccion-de-genero-decalogo-de.html>.

Tena, Olivia. (2016). Incorporación del trabajo con hombres en la agenda feminista. En 
Tania Rocha e Ignacio Lozano-Verduzco (comp.), Debates y reflexiones en torno a 
las masculinidades. Analizando los caminos hacia la igualdad de género (pp. 17-
30). México: Facultad de Filosofía, Universidad Nacional Autónoma de México. 
Recuperado el 14 de mayo de 2018 de <https://www.researchgate.net/profile/Igna-
cio_Lozano-Verduzco/publication/313853058_Debates_y_Reflexiones_en_torno_a_
las_masculinidades_analizando_los_caminos_hacia_la_igualdad_de_genero/
links/58ab31f54585150402036776/Debates-y-Reflexiones-en-torno-a-las-masculini-
dades-analizando- los-caminos-hacia-la-igualdad-de-genero.pdf>.

Zigliotto, Santiago. (2016). Las relaciones entre la representación hegemónica de lo mas-
culino y las subjetivaciones. Género y sexualidades en los relatos autobiográficos 
de integrantes del colectivo varones anti-patriarcales (Mendoza, 2013). Revista Punto 
Género, 1(6), 11-28. <http://dx.doi.org/10.5354/0719-0417.2016.42913>.

05Mardones.indd   122 7/23/19   5:53 PM


