Repensar categorias fundamentales en la escritura de la historia
de las mujeres

No dejaré de agradecer a mi querido colega José Pantoja que me haya regalado
el PDF de este espléndido libro que me ha permitido afilar mis armas para
cuestionar de manera mds profunda muchos de los a prioris historiogréficos
que damos por sentados cuando escribimos historia o antropologia de las
mujeres, asi como para repensar categorias conceptuales especificamente
occidentales, como lo son la de “patriarcado” o la de “género”. La sociéloga
nigeriana Oyéwumdi, actualmente profesora en la Universidad Estatal de Nue-
va York en Stony Brook, expone a lo largo de las 316 paginas que componen
su libro las condiciones que permitieron que se exportaran —o transfirieran—
esas categorias conceptuales a su propia cultura yoruba, que tiene una légica
completamente diferente. Ella afirma que el género es una construccién social
y, por lo tanto, un fenémeno histérico y cultural, lo que vuelve muy factible
la posibilidad de que en algunas sociedades la construccién de género jamés
llegara a ocurrir. No puede asumirse, desde una perspectiva multicultural, que
la organizacién social de una cultura sea universal o que las interpretaciones
de la experiencia de una cultura puedan aplicarse sin mucho cuidado a otra.!

Sin embargo, cierta historiografia nacionalista mexicana sigue repro-
duciendo la visién colonial o la “visién de los vencidos” sobre las mujeres
y la escritura de su historia “prehispanica”, a pesar de decirse feminista y
de pretender cuestionar el androcentrismo imperante en las précticas tanto
sociales como académicas. Incluso algunas especialistas en estudios multi-
culturales imponen, sin mucho rigor historiografico, categorias occidentales
a culturas no occidentales, y después proyectan al pasado dichas categorias
como si fueran “naturales”.

Debate Feminista 58 (2019), pp. 152-157
ISSN: 0188-9478, Ano 29,vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020/

http://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2019.58.08

© 2019 Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de
Género. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

!'La publicacién en espaiiol de este libro fue un acto politico realizado por el Grupo Latinoame-
ricano de Estudio y Formacién Feminista (GLEFAS). Este libro recibi6 el premio del Libro Distinguido
de 1998 en la Seccién de Género y Sexo de la Asociacién Americana de Sociologfa. Asimismo, fue
finalista para el premio Herskovitts de la Asociacién de Estudios Africanos el mismo afio.



Resena

La presentacion de este sugerente trabajo, realizada por la también
feminista colombiana y promotora de su traduccién al espafiol, Yuderkys
Espinosa Mifioso, resalta con razén la importancia que este libro deberia te-
ner en América Latina por su contribucién a la produccién de un feminismo
no eurocentrado.

El libro documenta especificamente como y por qué se implanté la ca-
tegoria occidental de género en la sociedad yoruba del suroeste de Nigeria,
colonia inglesa entre 1862 y 1960. Demuestra puntualmente la manera en
la que el género se constituyé como una categoria fundamental en la inves-
tigacién académica sobre la sociedad yoruba a partir de que los primeros
misioneros y viajeros occidentales “tradujeron” la efervescente historia oral
de esos pueblos para fijarla en el idioma inglés y en un relato univoco que
muy pronto se convirtié en LA historia de los antiguos yorubas. Esto ha te-
nido perversas consecuencias; la mayoria de las y los investigadores, incluso
africanas/ os, presuponen que muchas costumbres observables en la actua-
lidad estdn enraizadas en tradiciones antiguas, cuando en realidad fueron
creaciones coloniales adoptadas para desenvolverse en la nueva sociedad.
Y es que el género estd en la mirada de quien observa; por ello el proceso
de visibilizar el género es también el proceso de su creacién. Para no caer
en anacronismos, Oyéwumi recuerda la necesidad de elaborar genealogias
de los conceptos.

El debate es muy actual y permanece abierto: cierta academia feminista
insiste en que todos los mitos de origen de todas las sociedades subordinan
a las mujeres, mientras que, para otras interpretaciones, es imprescindible
historizar la aparicién del patriarcado que se consolidaria hasta el nacimiento
y desarrollo del estado. Otro sector afirma que el patriarcado occidental se
habria fusionado con un patriarcado “ancestral”, ya existente en el momento
de la colonizacién, lo cual provoca una doble marginacién y exclusién de
las mujeres en las colonias.

En México, arquedlogas y antropdlogas feministas o poscoloniales, que
cuestionan sus propios saberes como productos del patriarcado occidental,
miségino y colonialista, han propuesto nuevas lecturas para generar “un
saber no androcéntrico”. Sin embargo, han soslayado la construccion de la
invisibilidad de lo que fue una indudable actividad femenina prehispénica,
basdndose de manera ingenua en las fuentes escritas que dejé el orden co-
lonial. Siguen utilizando como fuentes fidedignas los relatos de cronistas o
soldados y hasta de tlacuilos del siglo XVI. Algunas investigadoras no dudan

153 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol.58 / octubre de 2019-marzo de 2020/ 152-157



Fernanda Nunez B.

en afirmar que, aunque esos “escribientes” trabajaran para el orden colonial,
su intencién era dejarnos un relato fiel de la historia prehispdnica, cuando
al mismo tiempo participaron en la destruccién y erradicacién hasta del
mds minimo vestigio de dichas culturas. El libro de Oyéwumi nos llama la
atencion sobre la necesidad de hacer una lectura critica para evitar que esos
afiejos lentes opaquen los propios hallazgos materiales de sus investigaciones
en una interpretacién de la perennidad de la dominacién masculina en la
que, por ejemplo, se afirma:

Las sexualidades de las féminas (aztecas) [...] fueron troqueladas a través de varios artilugios:
el constrefiimiento de la sexualidad premarital, la exigencia de la virginidad; matrimonios
forzados [...] el fomento estatal de la prostitucion femenina a favor de los guerreros que tenian
éxito en las batalles, pese a que se criticaba socialmente a la ahuiani; el castigo del adulterio
femenino; la imposicién de politicas pronatalistas; la aceptacién de la violacién a las mujeres
de los derrotados (Rodriguez Shadow y Campos Rodriguez, 2011, p. 113).

El libro de Oyéwumi ensancha el debate respecto a la supuesta “universa-
lidad” del patriarcado y el sistema de género al poner en cuestién si fun-
cionaron y cémo en nuestras tierras antes de la conquista y colonizacién.
Oyéwumi estd convencida, y su libro es la prueba, de que el género es una
categoria occidental producida histéricamente e impuesta a sociedades que
la “sufren” como herencia colonial. En Occidente, afirma, el cuerpo es la
piedra angular donde se funda el orden social. El género no puede existir
sin el sexo, pues es en el cuerpo en donde se asientan ambas categorias.

El libro comienza asi, desestabilizandonos, pues afirma sin rodeos que,
en Yoruba, la categoria “mujer” simplemente no existia antes de entrar en
contacto con Occidente, para quien la l6gica cultural de las categorias so-
ciales estd basada en una ideologia del determinismo biolégico, en donde
las identidades de género se esencializan en “hombres” o “mujeres” y la
biologia es la que proporciona la base para la organizacion del mundo
social. La centralidad del cuerpo en la construccién de las diferencias para
la cultura occidental explica por qué se usan criterios como la presencia o
ausencia de ciertos 6rganos —pene o vagina—, el tamafio del cerebro o el
color de la piel en la explicaciéon del lugar de las personas en el mundo; las
mujeres por tener cuerpo de mujeres no votan o no estudian o no trabajan.

En Yoruba, antes de la colonizacién occidental, el cuerpo no era la base
de los roles sociales ni de las inclusiones o exclusiones. Nuestra autora no
quiere decir con esto que el cuerpo no existiera, la reproduccién por ejemplo,

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 154
Ano 29,vol.58 / octubre de 2019-marzo de 2020/ 152-157



Resena

estaba en el centro de esa sociedad, pero insiste en que no era el fundamento
delaidentidad ni del pensamiento ni mucho menos de las jerarquias sociales.
La posicién social de las personas no dependia de distinciones anatémicas;
por eso Oyéwumi acufiard los términos: anamacho y anahembra, para que sus
lectores podamos pensar a hombres y mujeres “sin género”.

Ahora bien, si la sociedad yoruba no utilizé al cuerpo como base del
rango social, no por ello dejaba de estar organizada jerdrquicamente, ya
que incluso era esclavista. Pero el rango de las personas dependia de la
senioridad, es decir, de su edad relativa. La identidad de cada quien era
completamente situacional dentro de la estructura de parentesco; los lazos
de sangre eran superiores a los lazos de alianza. En las ciudades oyd-yoribd,
las unidades sociales y politicas elementales se daban en la “vivienda”
en que residia un grupo de gente que reivindicaba ser descendiente de
un/a ancestro/a comudn fundador/a. A veces, esos grandes linajes se es-
pecializaban en ciertos oficios. No habia una sola cabeza familiar, el poder
se localizaba en muchos sitios y estaba ligado a multiples y cambiantes
identidades y roles. El matrimonio era de naturaleza colectiva y se basaba
en quién habia llegado primero al clan, la posicién social de las personas
mejoraba con el tiempo.

Si bien la estructura era patrilineal, las mujeres heredaban de su pro-
pio linaje aunque al casarse se fueran a vivir al del marido, y era su nueva
posicién en el linaje al que entraban el que les otorgaba posicién social.
Usualmente, la ancianas del linaje ocupaban una posicién de autoridad y
ninguna decisién importante podia tomarse sin su participacién; ellas eran
la memoria del linaje.

Pero, al no haber equivalentes en la 16gica cultural occidental, esa es-
tructura fue traducida al patrilineaje como unidad de andlisis natural, lo
cual significa que en su traduccién al inglés haya perdido la riqueza que
contenia la organizacién dentro de los linajes. El matrimonio, por ejemplo,
era de naturaleza reciproca, tanto hombres como mujeres tenian derechos y
obligaciones y, como su objetivo primordial era la reproduccién y la sobre-
vivencia de los nifios, una de las prohibiciones fundamentales proscribia las
relaciones sexuales desde que el embarazo era patente hasta que la criatura
tuviera dos afios. La poligamia era una institucion practica e importante; en
general, era la esposa mayor quien escogfa a la futura esposa quien, como
era mds joven, serfa la encargada de cocinar para el marido. Sin embargo,
la cocina no era una actividad exclusiva de las mujeres, quienes trabajaban

155 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol.58 / octubre de 2019-marzo de 2020/ 152-157



Fernanda Nunez B.

fuera todo el dia, y tampoco se dedicaban exclusivamente al comercio. No
existian categorias ocupacionales tnicas, sino que la gente hacfa muchas y
diversas cosas.

En una sociedad donde el género es un principio bdsico de organizacién,
las distinciones sexuales se reflejan en el lenguaje, que vehicula el sentido del
mundo de un pueblo. Por eso en yoruba los términos de parentesco no
indican género, y ninguna categoria social tiene especificidad de género.
No hay palabra especifica para hijo o hija, ni para hermano o hermana,
esposo o esposa. Ademds, en la tradicion oral, lo espiritual y lo material
no estaban separados, mientras que en su traduccién al inglés si lo estdn.

La autora critica incluso los textos clasicos de los estudios africanos,
porque han aceptado acriticamente no solo las categorias occidentales, sino
también sus preguntas de investigacién. Muchos investigadores conocen
sus sociedades tinicamente a través de la lectura de lo que los misioneros,
primero, y los antrop6logos después, escribieron sobre ellas. Las categorias
indigenas no fueron examinadas, sino asimiladas al inglés. Y en ese modelo
occidental, el macho es la norma y la hembra la excepcién. El poder y la
autoridad se creen inherentes a la masculinidad. Los conceptos y las teorias
derivadas del pensamiento occidental en los estudios africanos dificultan
la comprensién de la realidad y —lo que es atn peor, asegura la autora—
obstruyen nuestra capacidad para construir conocimiento propio.

Por eso propone re-cartografiar el orden social yoruba, examinando
los roles sociales tal como se articularon en diversas instituciones cultu-
rales indigenas: lenguaje, linaje, matrimonio, mercado. Cuando se cre6 la
categoria “hombre”, se cre6 la de “rey”, las criaturas se convirtieron en
hijas e hijos, los gobernantes en hombres. Las hembras que tenfan poder
u ocupaban tronos se volvieron “regentes”. Palabras sin género fueron
traducidas con género.

La colonizacién excluy6 a las mujeres de todas las estructuras del esta-
do; ellas fueron despojadas, de muchas maneras, de la educacién colonial,
del trabajo asalariado, de sus herencias y hasta de sus esposos. Los jefes
tradicionales fueron investidos con mucho mds poder sobre la gente del
que gozaban antes de la colonia, cuando el poder judicial de la comunidad
lo ejercian los més viejos del linaje (hombres y mujeres). La administracién
colonial cre¢ el Sistema de Autoridad Indigena con sus tribunales para que
resolvieran asuntos civiles como el matrimonio, el divorcio, el adulterio. Las
nuevas leyes, como la de “sociedad conyugal”, despojaron de sus derechos

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 156
Ano 29,vol.58 / octubre de 2019-marzo de 2020/ 152-157



Resena

a las mujeres, que antes heredaban y poseian tierras por su linaje y familias.
El matrimonio, antes poligamo, tuvo que cambiar con la entrada del cristia-
nismo que fulmin esa préctica (aunque no contra la esclavitud) y obligé a
los hombres a escoger a una sola esposa y a sus hijos, dejando a las otras en
el limbo de la bastardia.

El ferrocarril fue la manera ideal de extraer las riquezas coloniales y no
solo ayud¢ a la expansién del capitalismo, sino que fue el empleador de
mds de diez mil hombres, en su mayoria yorubas con salarios muy bajos.
El trabajo de las mujeres, fundamental, se volvié invisible y, por supuesto,
recibi6 la mitad del salario masculino.

Esas nuevas realidades, que expropiaron los derechos de las mujeres,
se volvieron “afiejas tradiciones”, “costumbres ancestrales”. La produccién
del “derecho consuetudinario” ejemplifica a la perfeccién la reinvencién de
tradiciones. Y asf la administracién gobernd a través de tribunales indigenas
que tuvieron mucho més poder para juzgar casos civiles e impusieron una
manera inédita de pensar la justicia, con la que las mujeres salieron perdiendo.

Referencias

Oyéwumi, Oyerénké. (2017). La invencion de las mujeres. Una perspectiva africana sobre
los discursos occidentales de género. Bogota: Ediciones en la frontera. Traduccién de
Alejandro Montelongo, presentacién Yuderkys Espinosa Mifioso.

Rodriguez Shadow, Ma. de Jestis, Campos Rodriguez, Lilia. (2011). Concepciones sobre
las sexualidades de las mujeres entre los aztecas. En Miriam Lépez Herndndez y
Ma. de Jesuis Rodriguez Shadow (comps.), Género y sexualidad en el México Antiguo
(pp. 99-118). Puebla: Centro de Estudios de Antropologia de la Mujer.

Fernanda Nifez B.
Instituto Nacional de Antropologia e Historia (INAH), Xalapa, México
Correo electrénico: fnunezbecerra@gmail.com, ORCID: 0000-0001-8705-4201

157 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol.58 / octubre de 2019-marzo de 2020/ 152-157



