
Debate Feminista 58 (2019), pp. 152-157 
issn: 0188-9478,  Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020/ 

http://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2019.58.08
© 2019 Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de 
Género. Este es un artículo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

1 La publicación en español de este libro fue un acto político realizado por el Grupo Latinoame-
ricano de Estudio y Formación Feminista (glefas). Este libro recibió el premio del Libro Distinguido 
de 1998 en la Sección de Género y Sexo de la Asociación Americana de Sociología. Asimismo, fue 
finalista para el premio Herskovitts de la Asociación de Estudios Africanos el mismo año.

Repensar categorías fundamentales en la escritura de la historia 
de las mujeres

No dejaré de agradecer a mi querido colega José Pantoja que me haya regalado 
el pdf de este espléndido libro que me ha permitido afilar mis armas para 
cuestionar de manera más profunda muchos de los a prioris historiográficos 
que damos por sentados cuando escribimos historia o antropología de las 
mujeres, así como para repensar categorías conceptuales específicamente 
occidentales, como lo son la de “patriarcado” o la de “género”. La socióloga 
nigeriana Oyêwùmí, actualmente profesora en la Universidad Estatal de Nue-
va York en Stony Brook, expone a lo largo de las 316 páginas que componen 
su libro las condiciones que permitieron que se exportaran —o transfirieran— 
esas categorías conceptuales a su propia cultura yoruba, que tiene una lógica 
completamente diferente. Ella afirma que el género es una construcción social 
y, por lo tanto, un fenómeno histórico y cultural, lo que vuelve muy factible 
la posibilidad de que en algunas sociedades la construcción de género jamás 
llegara a ocurrir. No puede asumirse, desde una perspectiva multicultural, que 
la organización social de una cultura sea universal o que las interpretaciones 
de la experiencia de una cultura puedan aplicarse sin mucho cuidado a otra.1

Sin embargo, cierta historiografía nacionalista mexicana sigue repro-
duciendo la visión colonial o la “visión de los vencidos” sobre las mujeres 
y la escritura de su historia “prehispánica”, a pesar de decirse feminista y 
de pretender cuestionar el androcentrismo imperante en las prácticas tanto 
sociales como académicas. Incluso algunas especialistas en estudios multi-
culturales imponen, sin mucho rigor historiográfico, categorías occidentales 
a culturas no occidentales, y después proyectan al pasado dichas categorías 
como si fueran “naturales”.

08Nuñez.indd   152 7/23/19   5:57 PM



153

Reseña

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 152-157  

La presentación de este sugerente trabajo, realizada por la también 
feminista colombiana y promotora de su traducción al español, Yuderkys 
Espinosa Miñoso, resalta con razón la importancia que este libro debería te-
ner en América Latina por su contribución a la producción de un feminismo 
no eurocentrado.

El libro documenta específicamente cómo y por qué se implantó la ca-
tegoría occidental de género en la sociedad yoruba del suroeste de Nigeria, 
colonia inglesa entre 1862 y 1960. Demuestra puntualmente la manera en 
la que el género se constituyó como una categoría fundamental en la inves-
tigación académica sobre la sociedad yoruba a partir de que los primeros 
misioneros y viajeros occidentales “tradujeron” la efervescente historia oral 
de esos pueblos para fijarla en el idioma inglés y en un relato unívoco que 
muy pronto se convirtió en la historia de los antiguos yorubas. Esto ha te-
nido perversas consecuencias; la mayoría de las y los investigadores, incluso 
africanas/os, presuponen que muchas costumbres observables en la actua-
lidad están enraizadas en tradiciones antiguas, cuando en realidad fueron 
creaciones coloniales adoptadas para desenvolverse en la nueva sociedad. 
Y es que el género está en la mirada de quien observa; por ello el proceso 
de visibilizar el género es también el proceso de su creación. Para no caer 
en anacronismos, Oyêwùmí recuerda la necesidad de elaborar genealogías 
de los conceptos.

El debate es muy actual y permanece abierto: cierta academia feminista 
insiste en que todos los mitos de origen de todas las sociedades subordinan 
a las mujeres, mientras que, para otras interpretaciones, es imprescindible 
historizar la aparición del patriarcado que se consolidaría hasta el nacimiento 
y desarrollo del estado. Otro sector afirma que el patriarcado occidental se 
habría fusionado con un patriarcado “ancestral”, ya existente en el momento 
de la colonización, lo cual provoca una doble marginación y exclusión de 
las mujeres en las colonias.

En México, arqueólogas y antropólogas feministas o poscoloniales, que 
cuestionan sus propios saberes como productos del patriarcado occidental, 
misógino y colonialista, han propuesto nuevas lecturas para generar “un 
saber no androcéntrico”. Sin embargo, han soslayado la construcción de la 
invisibilidad de lo que fue una indudable actividad femenina prehispánica, 
basándose de manera ingenua en las fuentes escritas que dejó el orden co-
lonial. Siguen utilizando como fuentes fidedignas los relatos de cronistas o 
soldados y hasta de tlacuilos del siglo xvi. Algunas investigadoras no dudan 

08Nuñez.indd   153 7/23/19   5:57 PM



Fernanda Núñez B.

154Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 152-157      

en afirmar que, aunque esos “escribientes” trabajaran para el orden colonial, 
su intención era dejarnos un relato fiel de la historia prehispánica, cuando 
al mismo tiempo participaron en la destrucción y erradicación hasta del 
más mínimo vestigio de dichas culturas. El libro de Oyêwùmí nos llama la 
atención sobre la necesidad de hacer una lectura crítica para evitar que esos 
añejos lentes opaquen los propios hallazgos materiales de sus investigaciones 
en una interpretación de la perennidad de la dominación masculina en la 
que, por ejemplo, se afirma:

Las sexualidades de las féminas (aztecas) […] fueron troqueladas a través de varios artilugios: 
el constreñimiento de la sexualidad premarital, la exigencia de la virginidad; matrimonios 
forzados […] el fomento estatal de la prostitución femenina a favor de los guerreros que tenían 
éxito en las batalles, pese a que se criticaba socialmente a la ahuiani; el castigo del adulterio 
femenino; la imposición de políticas pronatalistas; la aceptación de la violación a las mujeres 
de los derrotados (Rodríguez Shadow y Campos Rodríguez, 2011, p. 113).

El libro de Oyêwùmí ensancha el debate respecto a la supuesta “universa-
lidad” del patriarcado y el sistema de género al poner en cuestión si fun-
cionaron y cómo en nuestras tierras antes de la conquista y colonización. 
Oyêwùmí está convencida, y su libro es la prueba, de que el género es una 
categoría occidental producida históricamente e impuesta a sociedades que 
la “sufren” como herencia colonial. En Occidente, afirma, el cuerpo es la 
piedra angular donde se funda el orden social. El género no puede existir 
sin el sexo, pues es en el cuerpo en donde se asientan ambas categorías.

El libro comienza así, desestabilizándonos, pues afirma sin rodeos que, 
en Yoruba, la categoría “mujer” simplemente no existía antes de entrar en 
contacto con Occidente, para quien la lógica cultural de las categorías so-
ciales está basada en una ideología del determinismo biológico, en donde 
las identidades de género se esencializan en “hombres” o “mujeres” y la 
biología es la que proporciona la base para la organización del mundo 
social. La centralidad del cuerpo en la construcción de las diferencias para 
la cultura occidental explica por qué se usan criterios como la presencia o 
ausencia de ciertos órganos —pene o vagina—, el tamaño del cerebro o el 
color de la piel en la explicación del lugar de las personas en el mundo; las 
mujeres por tener cuerpo de mujeres no votan o no estudian o no trabajan.

En Yoruba, antes de la colonización occidental, el cuerpo no era la base 
de los roles sociales ni de las inclusiones o exclusiones. Nuestra autora no 
quiere decir con esto que el cuerpo no existiera, la reproducción por ejemplo, 

08Nuñez.indd   154 7/23/19   5:57 PM



155

Reseña

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 152-157  

estaba en el centro de esa sociedad, pero insiste en que no era el fundamento 
de la identidad ni del pensamiento ni mucho menos de las jerarquías sociales. 
La posición social de las personas no dependía de distinciones anatómicas; 
por eso Oyêwùmí acuñará los términos: anamacho y anahembra, para que sus 
lectores podamos pensar a hombres y mujeres “sin género”.

Ahora bien, si la sociedad yoruba no utilizó al cuerpo como base del 
rango social, no por ello dejaba de estar organizada jerárquicamente, ya 
que incluso era esclavista. Pero el rango de las personas dependía de la 
senioridad, es decir, de su edad relativa. La identidad de cada quien era 
completamente situacional dentro de la estructura de parentesco; los lazos 
de sangre eran superiores a los lazos de alianza. En las ciudades òyó-yorùbá, 
las unidades sociales y políticas elementales se daban en la “vivienda” 
en que residía un grupo de gente que reivindicaba ser descendiente de 
un/a ancestro/a común fundador/a. A veces, esos grandes linajes se es-
pecializaban en ciertos oficios. No había una sola cabeza familiar, el poder 
se localizaba en muchos sitios y estaba ligado a múltiples y cambiantes 
identidades y roles. El matrimonio era de naturaleza colectiva y se basaba 
en quién había llegado primero al clan, la posición social de las personas 
mejoraba con el tiempo.

Si bien la estructura era patrilineal, las mujeres heredaban de su pro-
pio linaje aunque al casarse se fueran a vivir al del marido, y era su nueva 
posición en el linaje al que entraban el que les otorgaba posición social. 
Usualmente, la ancianas del linaje ocupaban una posición de autoridad y 
ninguna decisión importante podía tomarse sin su participación; ellas eran 
la memoria del linaje.

Pero, al no haber equivalentes en la lógica cultural occidental, esa es-
tructura fue traducida al patrilineaje como unidad de análisis natural, lo 
cual significa que en su traducción al inglés haya perdido la riqueza que 
contenía la organización dentro de los linajes. El matrimonio, por ejemplo, 
era de naturaleza recíproca, tanto hombres como mujeres tenían derechos y 
obligaciones y, como su objetivo primordial era la reproducción y la sobre-
vivencia de los niños, una de las prohibiciones fundamentales proscribía las 
relaciones sexuales desde que el embarazo era patente hasta que la criatura 
tuviera dos años. La poligamia era una institución práctica e importante; en 
general, era la esposa mayor quien escogía a la futura esposa quien, como 
era más joven, sería la encargada de cocinar para el marido. Sin embargo, 
la cocina no era una actividad exclusiva de las mujeres, quienes trabajaban 

08Nuñez.indd   155 7/23/19   5:57 PM



Fernanda Núñez B.

156Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 152-157      

fuera todo el día, y tampoco se dedicaban exclusivamente al comercio. No 
existían categorías ocupacionales únicas, sino que la gente hacía muchas y 
diversas cosas.

En una sociedad donde el género es un principio básico de organización, 
las distinciones sexuales se reflejan en el lenguaje, que vehicula el sentido del 
mundo de un pueblo. Por eso en yoruba los términos de parentesco no 
indican género, y ninguna categoría social tiene especificidad de género. 
No hay palabra específica para hijo o hija, ni para hermano o hermana, 
esposo o esposa. Además, en la tradición oral, lo espiritual y lo material 
no estaban separados, mientras que en su traducción al inglés sí lo están.

La autora critica incluso los textos clásicos de los estudios africanos, 
porque han aceptado acríticamente no solo las categorías occidentales, sino 
también sus preguntas de investigación. Muchos investigadores conocen 
sus sociedades únicamente a través de la lectura de lo que los misioneros, 
primero, y los antropólogos después, escribieron sobre ellas. Las categorías 
indígenas no fueron examinadas, sino asimiladas al inglés. Y en ese modelo 
occidental, el macho es la norma y la hembra la excepción. El poder y la 
autoridad se creen inherentes a la masculinidad. Los conceptos y las teorías 
derivadas del pensamiento occidental en los estudios africanos dificultan 
la comprensión de la realidad y —lo que es aún peor, asegura la autora— 
obstruyen nuestra capacidad para construir conocimiento propio.

Por eso propone re-cartografiar el orden social yoruba, examinando 
los roles sociales tal como se articularon en diversas instituciones cultu-
rales indígenas: lenguaje, linaje, matrimonio, mercado. Cuando se creó la 
categoría “hombre”, se creó la de “rey”, las criaturas se convirtieron en 
hijas e hijos, los gobernantes en hombres. Las hembras que tenían poder 
u ocupaban tronos se volvieron “regentes”. Palabras sin género fueron 
traducidas con género.

La colonización excluyó a las mujeres de todas las estructuras del esta-
do; ellas fueron despojadas, de muchas maneras, de la educación colonial, 
del trabajo asalariado, de sus herencias y hasta de sus esposos. Los jefes 
tradicionales fueron investidos con mucho más poder sobre la gente del 
que gozaban antes de la colonia, cuando el poder judicial de la comunidad 
lo ejercían los más viejos del linaje (hombres y mujeres). La administración 
colonial creó el Sistema de Autoridad Indígena con sus tribunales para que 
resolvieran asuntos civiles como el matrimonio, el divorcio, el adulterio. Las 
nuevas leyes, como la de “sociedad conyugal”, despojaron de sus derechos 

08Nuñez.indd   156 7/23/19   5:57 PM



157

Reseña

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 58 / octubre de 2019-marzo de 2020 / 152-157  

a las mujeres, que antes heredaban y poseían tierras por su linaje y familias. 
El matrimonio, antes polígamo, tuvo que cambiar con la entrada del cristia-
nismo que fulminó esa práctica (aunque no contra la esclavitud) y obligó a 
los hombres a escoger a una sola esposa y a sus hijos, dejando a las otras en 
el limbo de la bastardía.

El ferrocarril fue la manera ideal de extraer las riquezas coloniales y no 
solo ayudó a la expansión del capitalismo, sino que fue el empleador de 
más de diez mil hombres, en su mayoría yorubas con salarios muy bajos. 
El trabajo de las mujeres, fundamental, se volvió invisible y, por supuesto, 
recibió la mitad del salario masculino.

Esas nuevas realidades, que expropiaron los derechos de las mujeres, 
se volvieron “añejas tradiciones”, “costumbres ancestrales”. La producción 
del “derecho consuetudinario” ejemplifica a la perfección la reinvención de 
tradiciones. Y así la administración gobernó a través de tribunales indígenas 
que tuvieron mucho más poder para juzgar casos civiles e impusieron una 
manera inédita de pensar la justicia, con la que las mujeres salieron perdiendo.

Referencias

Oyêwùmí, Oyèrónké. (2017). La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre 
los discursos occidentales de género. Bogotá: Ediciones en la frontera. Traducción de 
Alejandro Montelongo, presentación Yuderkys Espinosa Miñoso.

Rodríguez Shadow, Ma. de Jesús, Campos Rodríguez, Lilia. (2011). Concepciones sobre 
las sexualidades de las mujeres entre los aztecas. En Miriam López Hernández y 
Ma. de Jesús Rodríguez Shadow (comps.), Género y sexualidad en el México Antiguo 
(pp. 99-118). Puebla: Centro de Estudios de Antropología de la Mujer.

Fernanda Núñez B.
Instituto Nacional de Antropología e Historia (inah), Xalapa, México

Correo electrónico: fnunezbecerra@gmail.com, orcid: 0000-0001-8705-4201

08Nuñez.indd   157 7/23/19   5:57 PM


