¢Por qué las tedricas de género no hablan més
acerca de la igualdad de género?

Anne Phillips

London School of Economics, Londres, Reino Unido

Conferencia magistral para el XXV Coloquio Internacional de Estudios de Género, Ciudad Universitaria,
Ciudad de México, noviembre de 2018

Disponible en Internet el 4 de febrero de 2019

En el curso de la tltima década, el lenguaje de la igualdad de género se in-
tegré con firmeza en documentos nacionales e internacionales. ONU Mujeres
se fund6 en 2010 como la organizacién de Naciones Unidas “dedicada a la
igualdad de género y el empoderamiento de las mujeres”. En su sitio web, lo
anterior se describe como la creacién de “un ambiente en el cual cada mujer
y cada nifia puede ejercer sus derechos humanos y alcanzar su potencial
pleno”.! El Consejo de Europa, un organismo internacional fundado en 1949,
clave para los derechos humanos, y que al principio ni siquiera incluy el
género entre los motivos prohibidos de la discriminacién,” ahora describe
el logro de la igualdad de género como un objetivo central en su misién. Los
objetivos de su Estrategia de Igualdad de Género aspiran a “una igual visi-
bilidad, empoderamiento, responsabilidad y participacién de ambos sexos
en todas las esferas de la vida ptblica y privada. También significa igualdad
en el acceso a y la distribucién de los recursos entre mujeres y hombres” . En
América Latina existe el Observatorio de Igualdad de Género, instalado por la
Comisién Econémica para América Latina y el Caribe (CEPAL), que monitorea

Correo electrénico: a.phillips@lse.ac.uk
Debate Feminista 57 (2019), pp. 1-16
ISSN: 0188-9478,Ano 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019/

http://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2019.57.01
© 2019 Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de
Género. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd /4.0/).

! <http:/ /www.unwomen.org/es/about-us/about-un-women>.

2 El género fue agregado en el dltimo momento ante la insistencia de Dinamarca.

3 <https://www.coe.int/en/web/ genderequality / home?desktop=false>. De una manera m4s
preocupante, el sitio web del Consejo afiade: “significa aceptar y valorar con igualdad las diferencias
entre hombres y mujeres y los roles diversos que desempefian en la sociedad”.



Anne Phillips

el progreso de la igualdad de género en los estados miembros. La Comisién
define la igualdad de género como “igualdad en el ejercicio del poder, la
toma de decisiones, en mecanismos de participacién y representacion social
y politica, en diversos tipos de relaciones familiares, y en las relaciones socia-
les, econémicas, politicas y culturales”.* Podria continuar, pero cualquiera de
nosotras puede cotejar declaraciones similares de ambas fuentes, nacionales
e internacionales, que demuestran la importancia crucial (por lo menos en
el papel) que se otorga ahora a la igualdad de género. La mayoria de estas
afirmaciones sobre los objetivos de los organismos son recientes, pero la im-
presién que dan es que ninguna organizacién gubernamental que se respete
puede permitirse ahora ignorar la igualdad de género.

Al mismo tiempo, somos con frecuencia testigos de fuertes ataques contra
el mero lenguaje de género. En Hungria, el Departamento de Estudios de
Género de la Universidad Centroeuropea cerré recientemente en medio de
graves ataques gubernamentales contra la universidad misma; en agosto
de este afio, el gobierno hingaro anuncié sus planes de aprobar legislaciones
que prohiban —;jprohiban!— los cursos de estudios de género en cualquiera
de las otras universidades. Se considera que inclusive el uso del término deses-
tabiliza el orden natural en el cual las mujeres son mujeres y los hombres son
hombres, y socava la santidad de la familia. Y este no es un fenémeno aislado.
Tanto la iglesia catélica como muchas de las iglesias evangélicas han tenido
en la mira el lenguaje de género durante afios. Antes de ser elegido papa, por
ejemplo, el cardenal Ratzinger describi6 el concepto de género como “una
insurreccion contra los limites que el hombre trae consigo como ser biolégico”
y durante los primeros afios de la década de 2000, el Vaticano produjo nume-
rosas criticas teoldgicas al género. En Brasil en 2015, ocho asambleas a nivel
estatal votaron por la supresién del lenguaje de género en las normas de sus
politicas educativas; también en Brasil, Judith Butler se enfrenté a una airada
manifestacion durante una conferencia de la que fue coorganizadora y en la
cual su efigie —donde se la representaba como una bruja— fue quemada.’
La normalizacién del lenguaje de la igualdad de género en tantas organiza-
ciones gubernamentales viene acompafiada por fuertes contramovimientos
que rechazan justamente dicho lenguaje de género.

* <https://oig.cepal.org/es>.
5Para més ejemplos, véase Sonia Corréa, “Gender Ideology: Tracking its Origins and Meanings
in Current Gender Politics”, LSE Engenderings Blog, disponible en <http://blogs.lse.ac.uk/gen-

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



;Por qué las tedricas de género no hablan mas acerca de la igualdad de género?

Podriamos verlo solo como el patrén comtn: la igualdad de género se
populariza y se produce entonces una reaccion en contra. Pero en este caso,
la popularizacién y la reaccién no se corresponden con claridad; porque una
de las cosas que mds me llama la atencién sobre este momento es lo poco que
las tedricas de género atacadas por esta reaccién emplean el lenguaje de la
igualdad de género. Las palabras clave que aparecen con mayor frecuencia en
libros y articulos sobre género son términos como agerncia, subjetividad, afecto,
mientras que igualdad languidece como un término mucho menos interesan-
te. Solia pensar que era porque no habia mucho mds que decir acerca de la
igualdad de género: bdsicamente, sabemos que la queremos; sabemos que no
la tenemos; y aun cuando claramente hacemos frente a batallas mayores en
nuestros intentos por alcanzarla, no parece haber muchos retos conceptuales
interesantes para elaborar de qué se trata. Ahora pienso que es un error y
que la relativa falta de compromiso con la igualdad de género en la teoria de
género contemporanea nos habla de inquietudes mds profundas. Quisiera
mencionar hoy algunas de ellas: algunas de las razones por las cuales las femi-
nistas (y también tantas otras personas de la izquierda progresista) parecieran
haberse retirado del lenguaje de la igualdad. Como quedara claro, reconozco
y comparto muchas de las inquietudes que se ubican tras esta retirada. Pero
para nada comparto la visién de que ya no debemos hablar de igualdad de
género. Necesitamos entender la igualdad como un ideal transformador, no
aritmético, pero del que no podemos prescindir. A continuacién, recojo tres
aspectos de este alejarse de la igualdad.

1. Criticas poscoloniales a la igualdad

El primero se asocia con las criticas poscoloniales o decoloniales. Pienso
aqui en pensadores como Frantz Fanon, Sylvia Wynter, Walter Mignolo o
Arturo Escobar que han destacado la violencia infligida contra las personas
a quienes se colonizé o esclavizé en el mismo periodo en el que se articul6
lo que pensamos como la concepcién moderna de la igualdad (véase Fanon,
1967; Mignolo y Escobar, 2009; Wynter, 2000, 2003). En Los condenados de la

der/2017/12/11/ gender-ideology-tracking-its-origins-and-meanings-in-current-gender-politics>.
Una versién en espafiol se encuentra en “Ideologia de género: rastreando sus origenes y significados
en la politica de género actual”, disponible en <https://sxpolitics.org/es/ideologia-de-genero-
rastreando-sus-origenes-y-significados-en-la-politica-de-genero-actual / 3858>.

3 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



Anne Phillips

tierra, por ejemplo, Fanon denuncia al humanismo que pretendia creer en los
derechos inalienables del hombre y sin embargo practicaba una deshumani-
zacién brutal en sus sujetos coloniales. Escribe: “esta Europa que no termina
de hablar del Hombre, mientras asesina hombres en donde los encuentre,
en la esquina de cada una de sus propias calles, en todas las esquinas del
mundo” (Fanon, 1967, p. 251). Lo anterior se convierte en un punto clave
en la teoria poscolonial: un noble discurso altruista acerca de la igualdad, la
humanidad y los Derechos del Hombre coincide con la violenta deshuma-
nizacién de la mayoria de los habitantes del mundo.

Podemos, por supuesto, contarnos una historia relativamente benigna
acerca de esta conjunciéon. Podemos decir que cuando la gente empezé a
articular nociones de igualdad que rompieron con las jerarquias naturales o
creadas por Dios —digamos, aproximadamente a partir del siglo XVI—, no
tenia todavia la imaginacién para ver que si todos los hombres son iguales en su
estado natural (uno de los tropos que surge hoy en dia), eso podia significar que
todas las mujeres también lo son; y que dadas las suposiciones de la época, no
habia capacidad para concebir que, en un momento dado, eso podria significar
todos los hombres y todas las mujeres sin importar la biologia, la fisionomia,
las creencias, las practicas culturales, el continente, y asi sucesivamente. En
esta historia mds complaciente, era del todo comprensible que la igualdad
comenzara de una manera limitada, pero la l6gica de las ideas articuladas
después presionaria mds alld de estos limites para finalmente entregar de-
rechos a todas las personas. Esta no es, en opinién de la mayor parte de los
tedricos poscoloniales —ni en la mia— una explicacién convincente.®

Un obstédculo es que si las ideas mds recientes sobre la igualdad para
todos ya estaban de manera l6gica implicitas en las formulaciones tem-
pranas, tomé mucho tiempo para que esa légica se afirmara. Y un escollo
todavia mds importante es que muchas personas fenian esa concepcién: de
hecho, tan pronto como la gente comenzé a hablar acerca de la igualdad
de los hombres en su estado natural, se argumenté —en ocasiones como la
razén para rechazar el argumento subversivo— que una vez que te desli-
zas en esa direccién, vas a tener que aceptar que las mujeres también son
iguales. M4s tarde, cuando la Revolucién francesa declar6 los Derechos del
Hombre, la tinta de su Declaracién todavia estaba fresca cuando personas

¢ Discuto y rechazo la nocién de una légica interna de la igualdad en Phillips, 2018.

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



;Por qué las tedricas de género no hablan mas acerca de la igualdad de género?

como Olympe de Gouges, el Marqués de Condorcet y Mary Wollstonecraft
reclamaron los mismos derechos para las mujeres. Y solo dos afios después
de la Declaracién, los esclavos en Santo Domingo —ahora Haiti—tomaron
estas proclamas como incompatibles con la esclavitud y se embarcaron en
la primera revolucién de esclavos a gran escala. Los negados y excluidos
fueron, cierto, rapidos para descubrir que el lenguaje de la igualdad podia
aplicarse a ellos. Pero debieron pasar muchos siglos para que la fuerza de
un argumento semejante fuera aceptada por quienes detentaban el poder.
Quienes escriben en un modo poscolonial o decolonial no estdn muy im-
presionados por la historia feliz. Por lo general, argumentan que la violencia
y la desigualdad forman parte integral de la comprensién emergente de la
igualdad y no son un acompafiamiento accidental. Considérese, por ejemplo,
la manera en que las nociones de lo humano se redefinieron y reinterpretaron
durante este periodo. Sylvia Wynter, escritora y tedrica cultural jamaiquina,
ofrece una muestra irrefutable en sus andlisis de los enfrentamientos entre
los conquistadores espafioles y las comunidades caribefias e indigenas de
El Caribe y el continente americano en el siglo XVI, y las justificaciones que
los esparioles se dieron a si mismos para la destruccién y esclavizacién de los
indigenas (véase McKittrick, 2015). Escribe acerca de la famosa “disputa” de
1556, entre Bartolomé de Las Casas, el sacerdote dominico espafiol que lleg6
para dedicarse a la defensa de las comunidades indigenas, y Ginés de Sepuil-
veda, quien defendia los derechos de los colonos a someter a los indigenas
a las brutalidades y el trabajo forzado del sistema de encomiendas (véase
Wynter, 2003). Wynter argumenta que Las Casas estaba todavia pensando
desde una ética cristiana universalista, en la cual la distincion clave entre
humanos era el grado en el que se aproximaban a un estado de perfeccién
espiritual. Desde esta perspectiva, no vio ninguna diferencia intrinseca entre
los esparioles y los indigenas habitantes de América; es mds, considerando
las brutalidades de los invasores, encontré buenas razones para creer que los
habitantes indigenas habian llegado a un estado espiritual mas alto. También
sefial6 que no habia justificacién para tratarlos como negadores de Cristo
antes de que se les diera siquiera la oportunidad de acoger al cristianismo.
Este fue uno de los momentos mds extrafios en estos encuentros. Hubo un
breve periodo en que a los colonos espafioles se les exigié —por decreto llega-
do de Espafia— que justificaran la esclavitud de los indigenas demostrando
que habian rechazado la palabra de Cristo. Entonces, cualquier episodio de
caza de esclavos o de apropiacién de tierras tenia que ser precedido por la

5 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



Anne Phillips

lectura, por parte de un notario, de todo un incomprensible documento teo-
l6gico en latin a aquellos a punto de ser esclavizados. Cuando la gente local
no lograba responder con un ruego para convertirse al cristianismo, cualquier
brutalidad subsecuente se consideraba justificada (Wynter, 2003, p. 294). Este
método —aunque enteramente deshonesto— todavia funcionaba segun el
modo religioso temprano. Las justificaciones pronto se mudaron de la buena
disposicién u otras maneras de adoptar el cristianismo, hacia afirmaciones
acerca de si la gente era 0 no humana. Sepulveda, famosamente, describi6 a
los pueblos americanos como homunculi; al comparar sus capacidades para
razonar con las de los espafioles, consideré que eran “changos en relacién con
los hombres”. Para Wynter, este es un momento clave en la articulacién de la
concepcién moderna de lo humano, que no era, en ese momento, una nocion
en particular incluyente ni igualitaria, sino que estaba marcada desde sus
comienzos por la jerarquia, el racismo y la brutalidad. La clasificacién de los
humanos con referencia a su capacidad percibida de razonar puso en marcha
las convenientes justificaciones que se invocaron mads tarde durante la trata
de esclavos y la colonizacién de India y Africa. Para la nueva norma humana,
los europeos blancos estaban —en términos de Wynter— “sobrerrepresen-
tados” y esta sobrerrepresentacién continta legitimando las instituciones y
los discursos racistas incluso en nuestros tiempos.”

Este completo recuento de la historia de la igualdad ha ofrecido muchas
pautas para la reflexién, aunque es notable que Wynter, Fanon y demds no
hayan dicho que ahora debamos abandonar estas ideas profundamente
contaminadas sobre lo humano, la humanidad, la igualdad, por ser aliadas
imposibles en la bisqueda de la emancipacién. (Algunos quiza lo piensan,
pero no Wynter ni Fanon). Se trata, mds bien, de que una vez que reconozca-
mos las desigualdades y exclusiones contenidas en la idea misma de igualdad
humana, abandonemos la falsa ilusién de que la igualdad es simplemente un
asunto de extender los alcances, de incluir a mas y mds personas bajo el estan-
darte de lo humano, de incluirnos sin importar nuestra raza, género, religion,

7 En un comentario notable, Wynter contrasta la manera en que los exploradores blancos fueron
percibidos por las poblaciones a las que se encontraron en Africa y con la manera en que los africanos
fueron percibidos a su vez: “Los no europeos que Occidente encontré en su expansion, clasificarfan
al Occidente como ‘anormal’ respecto de sus propias experiencias de la norma del ser humano, en
el espacio de otredad de los dioses o de los ancestros... Para los europeos, sin embargo, el tnico
espacio de otredad disponible en su norma, en el cual podian clasificar a estas poblaciones no euro-
peas, fue uno que los definia en términos de su aparente estatus subhumano” (Wynter, 2003, p. 292).

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



;Por qué las tedricas de género no hablan mas acerca de la igualdad de género?

sexualidad, etcétera. En este debate necesitamos transformar de manera radi-
cal la comprension de lo humano. Necesitamos, en particular, romper con
cualquier vestigio de biologismo, incluyendo el biologismo implicado en los
grados de racionalidad. De acuerdo con la versién de Wynter, debemos llegar
a ver a la humanidad como “una especie hibrida, autoinstituida-lingtiistica-
narradora de historias” (Wynter y McKittrick, 2015, p. 25).

No me convence totalmente la alternativa de Wynter; tiendo a la visién
de que deberiamos rechazar inclusive las definiciones mejoradas y abiertas de
lo humano como irrelevantes para las demandas de igualdad, y asi lo he
argumentado en el libro The Politics of the Human (Phillips, 2015b).® Pero
comparto sin duda el andlisis de las jerarquias y exclusiones construidas
en los cimientos de esos ideales aparentemente inclusivos e igualitarios.
También creo que esto implica no el abandono de dichos ideales, sino su
transformacién. Y de hecho, uno de los puntos ampliamente compartido
por feministas, antirracistas y teéricos del multiculturalismo es que la mejor
manera de entender la btisqueda de la igualdad no es extender el alcance
de lo humano para incluir a mds y mds de los previamente excluidos
dentro de su jurisdiccién, lo que podria describirse como la estrategia “yo
también soy humana, igual que td”. Aun cuando esta formulacién puede,
en ciertos contextos, ser muy efectiva, la “sobrerrepresentacién” original
de clases particulares de humanos permanece intocable. Podemos, y lo
hacemos con frecuencia, emplear el lenguaje de “yo también soy humana”
como una manera de exponer la inconsistencia e hipocresia. Pero es un error
representar las exclusiones como un simple fracaso de la imaginacién. Hay
aqui un problema mds profundo que se confronta con estrategias simples
de inclusion. No convierte, sin embargo, el lenguaje de la igualdad humana
—o0, por extension, el de la igualdad de género— en algo sin sentido.

2. La igualdad percibida como culturalmente situada

Hay una segunda linea de distanciamiento de la igualdad que también surge
en relacién con las jerarquias globales de poder, pero que se enfoca més en
la sustancia de lo que queremos decir por igualdad. Se ha convertido en una
cuestion cada vez mds problematica para la teoria de género; se escribe mucho

8 También lo discuto en “Gender and Modernity” (Phillips, 2018), donde discrepo de la idea
de que existe una légica que conduce las formulaciones originales hacia las inclusiones finales.

7 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



Anne Phillips

hoy en dia sobre las dificultades asociadas con la articulaciéon de ideas uni-
versales de igualdad y libertad sin, en el proceso, imprimir nuestras propias
experiencias y marcos de referencia locales. Si creemos que el conocimiento
en algin sentido estd situado —y la mayoria de las feministas se inclinan
por alguna versién de este punto de vista—, entonces no podemos sino re-
conocer que es probable que nuestras propias ideas sobre lo que constituye
la igualdad reflejen lo que hemos experimentado, leido y aprendido de la
gente a nuestro alrededor, méas que alguna clara verdad universal. Digo que
“no podemos”, pero, por supuesto, con mucha frecuencia no reconocemos
que no es fécil (y dados los riesgos de pardlisis politica, quizd no siempre es
deseable) sostener una actitud de duda continua hacia nuestras creencias
mads entrafiables. Sin embargo, si no reconocemos las maneras en que nues-
tro contexto nos activa y limita a la vez, podemos dejarnos atrapar por la
ilusién de superioridad ante aquellas personas que no cumplen con lo que
consideramos la manera correcta de vivir laigualdad de género. Laigualdad
entonces se convierte en una manera de diferenciarnos de quienes parecen
carecer de ella: podemos desdefiar, por ejemplo, a aquellas mujeres que estan
preocupadas de manera obsesiva por su belleza fisica; podemos compadecer,
desde el otro lado, a aquellas que se sienten obligadas a ocultar su cuerpo de
las miradas masculinas en obediencia a prescripciones religiosas; podemos
congratularnos de nuestra superioridad respecto de las que se someten de
multiples maneras a las expectativas patriarcales. No es una buena posicién a
ser ocupada por una feminista y, sin embargo, algunas veces el lenguaje de la
igualdad de género ha permitido precisamente ese sentido de superioridad.

Serene Khader ha lidiado con estas cuestiones por algin tiempo: re-
conoce los peligros de imponer una concepcién tnica de la igualdad de
género, pero también es muy consciente de que las preocupaciones acerca
del imperialismo cultural pueden conducir a una suerte de paralisis norma-
tiva en la que nos sentimos imposibilitadas para comentar la opresiéon de
otras mujeres. Aqui estoy interndndome en un libro todavia no publicado
(deberd estar en las librerias en enero) titulado Decolonizing Universalism. A
Trasnational Global Ethic. Aqui, Khader argumenta que la norma unificadora
del feminismo es —y deberia ser— el objetivo de terminar con la opresién
sexista, que ella define como “la desventaja sistemdtica que se genera en
una persona en virtud de su pertenencia, o percepcién de pertenencia, a un
género, o como resultado de un sistema de género” (Khader, 2018; p. 51 del
manuscrito). Pero en su discusion, juzgar algo como opresivo no depende

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



;Por qué las tedricas de género no hablan mas acerca de la igualdad de género?

necesariamente de la aplicacién de una nocién preconcebida de lo que es ser
igual. Algunas feministas piensan que reivindicar tus derechos como ser in-
dependiente es un componente necesario de la igualdad de género, aunque
ala luz de muchas criticas a la idea de autonomia como autosuficiencia, ese
enfoque en la igualdad como independencia no parece muy certero. Se ha
argumentado también que la igualdad significa la eliminacién del género
per se; como alguna vez lo expuso Susan Moller Okin: “un futuro justo seria
uno sin género. En sus estructuras sociales y en sus précticas, el sexo de cada
quien no tendria mds relevancia que el color de sus ojos o lalongitud de sus
dedos” (Okin, 1989, p. 71). Otras pensadoras consideran que la adhesién
a la tradicién estd en conflicto —necesariamente— con la libertad de las
mujeres, y ven el rechazo a los dictados tradicionales como el primer paso
decisivo hacia la igualdad de género. Serene Khader tiene problemas con
todo lo anterior y subraya su tendencia a reforzar o instalar una jerarquia
global, una jerarquia de aquellas que piensan que saben mds y viven mejor.

Este aspecto de su argumento es, en mi opinién, relativamente no
controversial; sabemos que el respaldo feminista a visiones demasiado
especificas de una vida mejor se han involucrado algunas veces con es-
tructuras neocoloniales de poder, y argumenta de manera convincente que,
cuando las condiciones son opresivas, pedirle a las mujeres que afirmen
su independencia o rechacen el apoyo de sus estructuras de parentesco
puede tener consecuencias devastadoras para su bienestar. Hay costos de
transicion, es un hecho, en moverse desde un conjunto de circunstancias
opresivas hacia otro que puede, o no, ser una mejoria; simplemente decirle
a las mujeres que estardn mejor cuando desechen los roles tradicionales, no
siempre ayuda. Sin embargo, se pueden aceptar estos puntos acerca de la
sensibilidad ante cada contexto (de nuevo, pienso que casi todas las tedricas
de género de hoy los aceptarian) sin cambiar de manera fundamental el
propio punto de vista acerca de lo que, a largo plazo, cuenta como igualdad
de género. La pregunta mads dificil es si tiene sentido pensar que podemos
identificar la opresién o la desigualdad sin recurrir a una nocién previa de
lo que significa ser libre e igual.

Muchos fil6sofos dudarian de la coherencia de separar de esta manera
lo critico de lo positivo. Dirfan, por el contrario, que la primera tarea del te6-
rico es identificar lo que constituye la justicia y la igualdad, y solo entonces
usarlo para identificar casos de injusticia y desigualdad. Para ponerlo en el
lenguaje que se convirtié en dominante en la teorfa politica angloestadouni-

9 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



Anne Phillips

dense después de la publicacién del libro de John Rawls, Teoria de la justicia,
creen que primero debemos entender la teoria ideal y solo después considerar
qué hacer en el mundo no ideal. Khader cuestiona esta reflexién y creo que
tiene razén. No estoy segura de que necesitemos saber a qué se parece una
sociedad justa para ser capaces de ver que nos enfrentamos a una sociedad
injusta, o que necesitemos saber como se ve un estado de perfecta igualdad de
género para lograr identificar condiciones de desigualdad. En lo personal,
tiendo a pensar que cualquier divisién del trabajo basada en el género es
incompatible con la igualdad de género, pero estoy dispuesta a reconocerlo
como una preferencia o una especulaciéon. No necesito establecerlo como la
Unica manera de pensar la igualdad de género para ser capaz de identifi-
car circunstancias en las que las mujeres estdn oprimidas, en desventaja o
desigualdad. Cuando hablamos de “igualdad de género” nos arriesgamos
a dar la impresién de que ya sabemos cémo luce dicha condicién; y quizd
deberiamos ser mds reservadas en el uso que le damos, y, en su lugar, hablar
mds de desigualdad. El punto crucial es rechazar la desigualdad, no que
lleguemos todas a un acuerdo sobre cémo se ve la igualdad.

3. La igualdad percibida como algo que implica grupos fijos

Hay una tercera y mds antigua preocupacion acerca de la igualdad, exten-
samente abordada en la bibliografia feminista, segtin la cual, el lenguaje de
la igualdad sugiere que las mujeres se estdn igualando con los hombres,
de una manera que, equivocadamente equipara igualdad con mismidad, y
coloca en gran medida a los hombres como el estandar al que aspiramos.
En El feminismo y el abismo de la libertad, por ejemplo, Linda Zerilli argu-
menta que las feministas deberfan desplazar su atencién desde los temas
de identidad e igualdad hacia la accién y la libertad. Entre las razones que
respaldan esta afirmacion estd que: “el principio politico de la igualdad ha
tendido a nivelar todas las diferencias sociales y sexuales y a forzar una
asimilacién de las mujeres a un estdndar masculino disfrazado de neutral
y universal” (Zerilli, 2005, p. 11). Si, cierto, pero este es un argumento que
hemos sostenido por muchos afios. Imagino que todas las tedricas de género
de hoy estarian de acuerdo en repudiar lo que la feminista britdnica Eleanor
Rathbone describi6 hace casi un siglo como el feminismo del “yo también”,
que simplemente reivindica para las mujeres una reparticién igual de los
derechos y recursos, cualesquiera que estos sean, que los hombres hayan

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 10
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



;Por qué las tedricas de género no hablan mas acerca de la igualdad de género?

obtenido previamente para ellos.” Esta concepcién de la igualdad de género
claramente no aborda la serie de asuntos importantes que a los hombres no
les interesé tocar, incluyendo nuevas maneras de organizar las labores de
cuidado que son tan centrales en la experiencia de las mujeres y a las que
gobiernos de practicamente todos los tintes politicos han prestado muy
poca o nula atencién.

También permanece sin abordarse la concepcién misma de género,
porque parece darse por hecho que existen dos grupos preconstituidos (“el
sexo femenino” y el “sexo masculino” o el “género femenino” y el “género
masculino”) cuya posicion relativa necesita ahora ser igualada. No obstante,
si pensamos de esta manera en la igualdad de género, perdemos el aspecto
clave con el que estamos cuestionando al orden de género: un sinfin de in-
tentos para acorralarnos en dos grupos distintos, “hacernos” ya sea macho o
hembra, masculino o femenina, y definirnos mediante précticas de género. El
problema aqui no es solo que un lenguaje de igualacién de los sexos hace mas
dificil dirigirse a quienes son transgénero o se autodefinen como de género
fluido, aun cuando claramente esto es cierto. La cuestiéon es mds amplia y
toca la necesidad de todas las personas de ir méds alld de las categorizaciones.

Con respecto a la igualdad racial, hoy en dia se acepta de manera ge-
neralizada que la categoria de raza es en si misma un producto racista, que
adjudica —como lo hace— algunas capacidades psicolégicas, intelectuales y
emocionales al color de la piel o la fisonomia.!’ Si aceptamos esta critica, no
podemos entonces pensar la igualdad racial como la bisqueda de igualdad
entrela “raza A” y la “raza B”, porque enmarcarlo de esta manera seria aceptar
sin reparos que existen, de cierto, razas distintas. Hay, sin duda, un poco mas
de base biolégica para la distincién entre hembra y macho, pero la mayor
parte del argumento anterior se aplica a la igualdad de género. No podemos
pensar en laigualdad entre el “género A” y el “género B”, porque enmarcarlo
asi es aceptar —en demasia— la realidad de las distinciones de género.

° Rathbone era presidenta de la National Union of Societies for Equal Citizenship en la década
de 1920, muy centrada en las causas especificas de las mujeres, como el control natal, el cuidado
prenatal y posnatal y las asignaciones familiares. Como diputada, en el Parlamento del Reino Unido,
en 1945, cuando The Family Allowances Act (Acta de asignaciones familiares) fue aprobada, Rath-
bone fue fundamental en el proceso para asegurar que las asignaciones se pagaran directamente a
las mujeres y no a los hombres.

10 Hay infinidad de autores que podriamos citar aqui, incluyendo a Kwame Anthony Appiah,
Paul Gilroy, etcétera.

11 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



Anne Phillips

Este es un recordatorio de crucial importancia, aunque de nuevo, no
significa que se deje de lado el lenguaje de la igualdad, sino que es necesario
ser cuidadosas con la manera en que lo usamos. La propia Zerilli no dice
que debamos dejar de hablar de igualdad, pero si argumenta que deberiamos
desplazar el enfoque de laigualdad hacia el de la libertad, y al hacerlo, toma
su inspiracién de la concepcién de Hannah Arendt del dmbito politico como
la arena en la que practicamos la libertad y creamos de nuevo al mundo. Para
mi, esta es mds bien una manera extravagante de entender lo politico —no
facilmente reconocible en las practicas actuales de la politica— y es ademds
perturbadora en el sentido de que amenaza con minimizar la importancia
del dmbito social. Arendt tuvo fama de desconfiar de la preocupacién del
siglo XX por la pobreza, los bajos ingresos, las viviendas inadecuadas, la mala
salud y demds, como algo que incentivaba una excesiva visién instrumental
dela politica y subestimaba la capacidad de la practica politica para cambiar
el mundo. Zerilli se distancia de esta indiferencia hacia lo social, pero en
general comparte la perspectiva de Arendt. Quiere un “feminismo centrado
en la libertad” que se esfuerce en producir “una transformacién de las con-
cepciones normativas de género” (Zerilli, 2005, p. 180), y nos anima a ver el
feminismo como “una practica de la libertad, conflictiva y constructora de
mundo” (Zerilli, 2005, p. 177). No tengo problema con la idea del feminismo
como accién, ni con la idea (que yo misma he defendido en otros contextos)
de que reclamar derechos tiene que ver mds bien con una transformacién de
lo que somos y de cémo nos miramos, y no simplemente con que nos los
concedan. Sin embargo, hay algo mds bien infundado en esta celebracién
delalibertad y de la accién como si fueran fines en si mismos. Constato que
no puedo soltar mi preocupacién por la mayor vulnerabilidad econémica
de las mujeres, su mayor vulnerabilidad ante la violencia y su menor acceso
a la influencia politica y al poder.

La igualdad transformada, no abandonada

Como es claro —espero— por lo que he dicho, considero muy importantes
estas razones de preocupacion por la igualdad. Pero sigo siendo devota de
la igualdad de género y recibo el mensaje de estas tres inquietudes como
llamados a transformar las maneras en que entendemos y utilizamos nociones
de igualdad y desigualdad, y no como razones para abandonarlas. Quiero
terminar con una breve exposicién que concierne a la cuestioén del aborto,

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 12
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



;Por qué las tedricas de género no hablan mas acerca de la igualdad de género?

algo que ha sido y contintda siendo un problema central para las feministas
en América Latina.

Uno de los debates de larga duracién en el tema de los derechos reproduc-
tivos ha sido si debemos enmarcar la demanda por el aborto seguro y legal
en términos de “derecho de la mujer a elegir” o, como en Estados Unidos,
como un derecho a la privacidad protegido por la constitucién, o en términos
de nuestro derecho de hacer lo que deseemos con nuestro propio cuerpo, o
como una cuestién de igualdad. En el marco del derecho de una mujer a elegir,
la reivindicacién se vuelve vulnerable ante el argumento de que legitima el
feticidio femenino. Este es un punto sefialado por numerosas feministas de
la India, entre ellas Nivedita Menon, quien ha sefialado que en sociedades
sumamente patriarcales, donde dar a luz a una nifia puede estigmatizar a
una mujer como una esposa inferior y ponerla en riesgo de repudio e incluso
de muerte, las mujeres bien podrian “elegir” interrupciones selectivas para
asegurarse de dar a luz solo varones (Menon, 2004, cap. 2). Podriamos decir
que esto no significa estrictamente que las mujeres “elijan”, sino méds bien que
eligen en condiciones muy cercanas a la coercién. Aun asi, el ejemplo arroja
preocupaciones sobre si es adecuado enmarcar los derechos reproductivos
tinicamente en el lenguaje del derecho de las mujeres a elegir, y nos recuerda
que muchas de las maneras en que definimos objetivos politicos pueden estar
demasiado moldeadas por nuestra propia experiencia especifica.

Formular el aborto como un derecho a la privacidad funcioné con
éxito por muchas décadas (aunque ahora ya no tanto) en Estados Unidos,
pero esto también ha sido criticado, particularmente por Catharine Mac-
Kinnon (1987). Como ella subraya, las feministas no quieren refugiarse
completamente detrds del derecho a la privacidad cuando se trata de otras
cuestiones: no queremos que la violencia en el hogar sea tratada como
un asunto privado; no queremos que el acoso sexual sea clasificado como un
asunto privado de relaciones interpersonales: queremos cuestionar mucho
de lo que se asume acerca de la divisién publico/privado. También creo
que es problematico formular el aborto como un derecho a la propiedad,
porque nos alienta a pensar en nuestros cuerpos como propiedad, y a pensar
la propiedad como algo sobre lo que podemos ejercer un control total. No
tengo tiempo aqui para explayarme, pero en un libro reciente: Our Bodies,
Whose Property? (2015a) discuto con el uso de la metdfora de la propiedad
para conceptualizar la relacién con nuestros cuerpos y sostengo que el
implicito dualismo mente/cuerpo no logra reconocer los sentidos en que

13 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



Anne Phillips

simplemente soros nuestros cuerpos. También me opongo a la idea de que si
algo es de tu propiedad, eso significa que nadie puede decirte qué hacer
con ello: si asi lo pensamos, estamos rechazando el derecho del gobierno
a cobrar impuestos, establecer rentas controladas, insistir en permisos de
construccion o cualquier manera de regular la propiedad privada.

Cada uno de estos argumentos por los derechos reproductivos tiene sus
debilidades, y para mi es imposible comprender de manera adecuada por qué
habriamos de tener derecho al aborto libre y legal sin apelar a la igualdad. En
el centro seguramente estd el hecho de que las mujeres, y solo las mujeres, se
embarazan; de que tratar el aborto como un acto criminal somete a las muje-
res, pero solo a las mujeres, a embarazos no deseados; conduce a las mujeres,
pero solo a las mujeres, a morir en abortos clandestinos e inseguros; y, dada
la division sexual del trabajo en lo que concierne al cuidado de las criaturas,
significa que las mujeres, y principalmente mujeres, tienen que encontrar la
manera de alimentar y cuidar a los nifios en condiciones en las que ellas
saben que esto es casi imposible. Negar a las mujeres cualquier derecho al
aborto obliga a los cuerpos de las mujeres, pero solo a los cuerpos de las
mujeres, a sostener la vida del feto.

Hay aqui un problema apremiante de igualdad, pero necesita ser una
igualdad transformada. Si solo la dejamos asi, habrd excesos de un feminismo
“yo-también” alrededor del argumento de que si “nadie les pide a los hom-
bres entregar sus cuerpos por nueve meses, entonces nadie deberia pedirle
eso tampoco a las mujeres”, lo cual dificilmente aborda las complejidades
y la angustia potencial del aborto, pero también, como el embarazo nunca
podrd ser compartido de igual manera por mujeres y hombres, encuadrar
la demanda en estos términos mds bien matemadticos parece estar fuera de
lugar. Prefiero ver este problema como una buena ilustracién de lo que ar-
gumenta Serene Khader. Podemos ver que negar el acceso al aborto libre y
legal oprime a las mujeres, y las trata como seres de menor importancia, sin
necesariamente saber lo que, en este contexto, podria significar tratar igual
a hombres y mujeres.

Este es mi punto principal y no es, por supuesto, enteramente nuevo. Nila
igualdad nila desigualdad son simples nociones, y en particular la igualdad
llega a nosotras con el peso de una considerable carga histérica. Con todo
esto en mente, algunas veces me siento frustrada con las declaraciones de
misién que leemos en los documentos nacionales e internacionales cuando no
logran reconocer la complejidad, o presentan la meta de laigualdad de género

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 14
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



;Por qué las tedricas de género no hablan mas acerca de la igualdad de género?

como algo mds sencillo de lo que es. Necesitamos reclamarles igualdad a las
declaraciones demasiado insulsas y aceptar el reto de la complejidad. Pero
necesitamos hacerlo con el fin de volver a introducir maneras para poner la
igualdad de género en el centro de la teoria de género.

Traduccién del inglés de Maria Teresa Priego

Referencias

Fanon, Frantz. (1967). The Wretched of the Earth. Londres: Penguin. Hay traduccién al es-
pafiol: Los condenados de la tierra; se puede encontrar en <https://matxingunea.org/
media/pdf/Fanon_Los_condenados_de_la_tierra_def_web_2.pdf>.

Khader, Serene J. (2018). Decolonizing Universalism | A Transnational Feminist Ethic. Oxford:
Oxford University Press.

MacKinnon, Catharine. (1987). Privacy v. Equality: Beyond Roe and Wade. En Catharine
MacKinnon, Feminism Unmodified | Discourses on Life and Law. Cambridge y Londres:
Harvard University Press.

McKittrick, Katherine. (2015). Sylvia Wynter [ On Being Human as Praxis. Durham: Duke
University Press.

Menon, Nivedita. (2004). Recovering Subversion: Politics Beyond the Law. Champaign, Illi-
nois University of Illinois Press.

Mignolo, Walter, y Escobar, Arturo. (2009). Globalization and the Decolonial Option. Londres:
Routledge.

Okin, Susan Moller. (1989). Justice, Gender, and the Family. Nueva York: Basic Books.
Disponible en <https://es.scribd.com/doc/134047341 /Susan-Moller-Okin-Justice-
Gender-and-the-Family-1991-Transfer-Ro-28feb-Fd7a0f>.

Phillips, Anne. (2015a). Our Bodies. Whose Property? Princeton: Princeton University Press.

Phillips, Anne. (2015b). The Politics of the Human. Cambridge: Cambridge University Press.

Phillips, Anne. (2018). Gender and Modernity. Political Theory. doi: 10.1177/0090591718757457

Wynter, Sylvia. (2000). The Re-Enchantment of Humanism: An Interview with Sylvia
Wynter. Small Axe, 8, 119-207. Disponible en <https: //serendipstudio.org/oneworld /
system/ files/ WynterInterview.pdf>.

Wynter, Sylvia. (2003). Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom:
Towards the Human, After Man, Its Overrepresentation--An Argument. The New
Centennial Review, 3(3), 257-337. doi: 10.1353/ncr.2004.0015. Disponible también
en <https://law.unimelb.edu.au/__data/assets/pdf_file/0010/2432989 / Wynter-
2003-Unsettling-the-Coloniality-of-Being.pdf>.

15 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



Anne Phillips

Wynter, Sylvia, y McKittrick, Katherine. (2015). Unparalleled Catastrophe for our Species?
Or, To Give Humanness a Different Future: Conversations. En Katherine McKittrick
(comp.), Sylvia Wynter | On Being Human as Praxis. Durham: Duke University Press.

Zerilli, Linda. (2005). Feminism and the Abyss of Freedom. Chicago: University of Chi-
cago Press. Disponible en espafiol en <http://kolectivoporoto.cl/ wp-content/
uploads/2015/11/ Zerilli-Linda-M-G-El-Feminismo-Y-El-Abismo-De-La-Libertad.
pdf>.

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478 16
Ano 29,vol.57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16



