
11

¿Por qué las teóricas de género no hablan más 
acerca de la igualdad de género?

Anne Phillips
London School of Economics, Londres, Reino Unido

Conferencia magistral para el xxv Coloquio Internacional de Estudios de Género, Ciudad Universitaria, 
Ciudad de México, noviembre de 2018

Disponible en Internet el 4 de febrero de 2019

  
En el curso de la última década, el lenguaje de la igualdad de género se in-
tegró con firmeza en documentos nacionales e internacionales. onu Mujeres 
se fundó en 2010 como la organización de Naciones Unidas “dedicada a la 
igualdad de género y el empoderamiento de las mujeres”. En su sitio web, lo 
anterior se describe como la creación de “un ambiente en el cual cada mujer 
y cada niña puede ejercer sus derechos humanos y alcanzar su potencial 
pleno”.1 El Consejo de Europa, un organismo internacional fundado en 1949, 
clave para los derechos humanos, y que al principio ni siquiera incluyó el 
género entre los motivos prohibidos de la discriminación,2 ahora describe 
el logro de la igualdad de género como un objetivo central en su misión. Los 
objetivos de su Estrategia de Igualdad de Género aspiran a “una igual visi-
bilidad, empoderamiento, responsabilidad y participación de ambos sexos 
en todas las esferas de la vida pública y privada. También significa igualdad 
en el acceso a y la distribución de los recursos entre mujeres y hombres”.3 En 
América Latina existe el Observatorio de Igualdad de Género, instalado por la 
Comisión Económica para América Latina y el Caribe (cepal), que monitorea 

¿Por qué las teóricas de género no hablan más acerca de la igualdad de género?

Correo electrónico: a.phillips@lse.ac.uk
Debate Feminista 57 (2019), pp. 1-16 
issn: 0188-9478, Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019/ 
 
http://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2019.57.01
© 2019 Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de 
Género. Este es un artículo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

1 <http://www.unwomen.org/es/about-us/about-un-women>.
2 El género fue agregado en el último momento ante la insistencia de Dinamarca.
3 <https://www.coe.int/en/web/genderequality/home?desktop=false>. De una manera más 

preocupante, el sitio web del Consejo añade: “significa aceptar y valorar con igualdad las diferencias 
entre hombres y mujeres y los roles diversos que desempeñan en la sociedad”. 

01Phillips.indd   1 1/13/19   10:23 AM



Anne Phillips

2

el progreso de la igualdad de género en los estados miembros. La Comisión 
define la igualdad de género como “igualdad en el ejercicio del poder, la 
toma de decisiones, en mecanismos de participación y representación social 
y política, en diversos tipos de relaciones familiares, y en las relaciones socia-
les, económicas, políticas y culturales”.4 Podría continuar, pero cualquiera de 
nosotras puede cotejar declaraciones similares de ambas fuentes, nacionales 
e internacionales, que demuestran la importancia crucial (por lo menos en 
el papel) que se otorga ahora a la igualdad de género. La mayoría de estas 
afirmaciones sobre los objetivos de los organismos son recientes, pero la im-
presión que dan es que ninguna organización gubernamental que se respete 
puede permitirse ahora ignorar la igualdad de género.

Al mismo tiempo, somos con frecuencia testigos de fuertes ataques contra 
el mero lenguaje de género. En Hungría, el Departamento de Estudios de 
Género de la Universidad Centroeuropea cerró recientemente en medio de 
graves ataques gubernamentales contra la universidad misma; en agosto 
de este año, el gobierno húngaro anunció sus planes de aprobar legislaciones 
que prohíban —¡prohíban!— los cursos de estudios de género en cualquiera 
de las otras universidades. Se considera que inclusive el uso del término deses-
tabiliza el orden natural en el cual las mujeres son mujeres y los hombres son 
hombres, y socava la santidad de la familia. Y este no es un fenómeno aislado. 
Tanto la iglesia católica como muchas de las iglesias evangélicas han tenido 
en la mira el lenguaje de género durante años. Antes de ser elegido papa, por 
ejemplo, el cardenal Ratzinger describió el concepto de género como “una 
insurrección contra los límites que el hombre trae consigo como ser biológico” 
y durante los primeros años de la década de 2000, el Vaticano produjo nume-
rosas críticas teológicas al género. En Brasil en 2015, ocho asambleas a nivel 
estatal votaron por la supresión del lenguaje de género en las normas de sus 
políticas educativas; también en Brasil, Judith Butler se enfrentó a una airada 
manifestación durante una conferencia de la que fue coorganizadora y en la 
cual su efigie —donde se la representaba como una bruja— fue quemada.5 
La normalización del lenguaje de la igualdad de género en tantas organiza-
ciones gubernamentales viene acompañada por fuertes contramovimientos 
que rechazan justamente dicho lenguaje de género.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

4 <https://oig.cepal.org/es>.
5 Para más ejemplos, véase Sonia Corrêa, “Gender Ideology: Tracking its Origins and Meanings 

in Current Gender Politics”, lse Engenderings Blog, disponible en <http://blogs.lse.ac.uk/gen-

01Phillips.indd   2 1/13/19   10:23 AM



3

Podríamos verlo solo como el patrón común: la igualdad de género se 
populariza y se produce entonces una reacción en contra. Pero en este caso, 
la popularización y la reacción no se corresponden con claridad; porque una 
de las cosas que más me llama la atención sobre este momento es lo poco que 
las teóricas de género atacadas por esta reacción emplean el lenguaje de la 
igualdad de género. Las palabras clave que aparecen con mayor frecuencia en 
libros y artículos sobre género son términos como agencia, subjetividad, afecto, 
mientras que igualdad languidece como un término mucho menos interesan-
te. Solía pensar que era porque no había mucho más que decir acerca de la 
igualdad de género: básicamente, sabemos que la queremos; sabemos que no 
la tenemos; y aun cuando claramente hacemos frente a batallas mayores en 
nuestros intentos por alcanzarla, no parece haber muchos retos conceptuales 
interesantes para elaborar de qué se trata. Ahora pienso que es un error y 
que la relativa falta de compromiso con la igualdad de género en la teoría de 
género contemporánea nos habla de inquietudes más profundas. Quisiera 
mencionar hoy algunas de ellas: algunas de las razones por las cuales las femi-
nistas (y también tantas otras personas de la izquierda progresista) parecieran 
haberse retirado del lenguaje de la igualdad. Como quedará claro, reconozco 
y comparto muchas de las inquietudes que se ubican tras esta retirada. Pero 
para nada comparto la visión de que ya no debemos hablar de igualdad de 
género. Necesitamos entender la igualdad como un ideal transformador, no 
aritmético, pero del que no podemos prescindir. A continuación, recojo tres 
aspectos de este alejarse de la igualdad.

1. Críticas poscoloniales a la igualdad

El primero se asocia con las críticas poscoloniales o decoloniales. Pienso 
aquí en pensadores como Frantz Fanon, Sylvia Wynter, Walter Mignolo o 
Arturo Escobar que han destacado la violencia infligida contra las personas 
a quienes se colonizó o esclavizó en el mismo periodo en el que se articuló 
lo que pensamos como la concepción moderna de la igualdad (véase Fanon, 
1967; Mignolo y Escobar, 2009; Wynter, 2000, 2003). En Los condenados de la 

¿Por qué las teóricas de género no hablan más acerca de la igualdad de género?

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

der/2017/12/11/gender-ideology-tracking-its-origins-and-meanings-in-current-gender-politics>. 
Una versión en español se encuentra en “Ideología de género: rastreando sus orígenes y significados 
en la política de género actual”, disponible en <https://sxpolitics.org/es/ideologia-de-genero-
rastreando-sus-origenes-y-significados-en-la-politica-de-genero-actual/3858>.

01Phillips.indd   3 1/13/19   10:23 AM



Anne Phillips

4

tierra, por ejemplo, Fanon denuncia al humanismo que pretendía creer en los 
derechos inalienables del hombre y sin embargo practicaba una deshumani-
zación brutal en sus sujetos coloniales. Escribe: “esta Europa que no termina 
de hablar del Hombre, mientras asesina hombres en donde los encuentre, 
en la esquina de cada una de sus propias calles, en todas las esquinas del 
mundo” (Fanon, 1967, p. 251). Lo anterior se convierte en un punto clave 
en la teoría poscolonial: un noble discurso altruista acerca de la igualdad, la 
humanidad y los Derechos del Hombre coincide con la violenta deshuma-
nización de la mayoría de los habitantes del mundo.

Podemos, por supuesto, contarnos una historia relativamente benigna 
acerca de esta conjunción. Podemos decir que cuando la gente empezó a 
articular nociones de igualdad que rompieron con las jerarquías naturales o 
creadas por Dios —digamos, aproximadamente a partir del siglo xvi—, no 
tenía todavía la imaginación para ver que si todos los hombres son iguales en su 
estado natural (uno de los tropos que surge hoy en día), eso podía significar que 
todas las mujeres también lo son; y que dadas las suposiciones de la época, no 
había capacidad para concebir que, en un momento dado, eso podría significar 
todos los hombres y todas las mujeres sin importar la biología, la fisionomía, 
las creencias, las prácticas culturales, el continente, y así sucesivamente. En 
esta historia más complaciente, era del todo comprensible que la igualdad 
comenzara de una manera limitada, pero la lógica de las ideas articuladas 
después presionaría más allá de estos límites para finalmente entregar de-
rechos a todas las personas. Esta no es, en opinión de la mayor parte de los 
teóricos poscoloniales —ni en la mía— una explicación convincente.6

Un obstáculo es que si las ideas más recientes sobre la igualdad para 
todos ya estaban de manera lógica implícitas en las formulaciones tem-
pranas, tomó mucho tiempo para que esa lógica se afirmara. Y un escollo 
todavía más importante es que muchas personas tenían esa concepción: de 
hecho, tan pronto como la gente comenzó a hablar acerca de la igualdad 
de los hombres en su estado natural, se argumentó —en ocasiones como la 
razón para rechazar el argumento subversivo— que una vez que te desli-
zas en esa dirección, vas a tener que aceptar que las mujeres también son 
iguales. Más tarde, cuando la Revolución francesa declaró los Derechos del 
Hombre, la tinta de su Declaración todavía estaba fresca cuando personas 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

6 Discuto y rechazo la noción de una lógica interna de la igualdad en Phillips, 2018.

01Phillips.indd   4 1/13/19   10:23 AM



5

como Olympe de Gouges, el Marqués de Condorcet y Mary Wollstonecraft 
reclamaron los mismos derechos para las mujeres. Y solo dos años después 
de la Declaración, los esclavos en Santo Domingo —ahora Haití—tomaron 
estas proclamas como incompatibles con la esclavitud y se embarcaron en 
la primera revolución de esclavos a gran escala. Los negados y excluidos 
fueron, cierto, rápidos para descubrir que el lenguaje de la igualdad podía 
aplicarse a ellos. Pero debieron pasar muchos siglos para que la fuerza de 
un argumento semejante fuera aceptada por quienes detentaban el poder.

Quienes escriben en un modo poscolonial o decolonial no están muy im-
presionados por la historia feliz. Por lo general, argumentan que la violencia 
y la desigualdad forman parte integral de la comprensión emergente de la 
igualdad y no son un acompañamiento accidental. Considérese, por ejemplo, 
la manera en que las nociones de lo humano se redefinieron y reinterpretaron 
durante este periodo. Sylvia Wynter, escritora y teórica cultural jamaiquina, 
ofrece una muestra irrefutable en sus análisis de los enfrentamientos entre 
los conquistadores españoles y las comunidades caribeñas e indígenas de 
El Caribe y el continente americano en el siglo xvi, y las justificaciones que 
los españoles se dieron a sí mismos para la destrucción y esclavización de los 
indígenas (véase McKittrick, 2015). Escribe acerca de la famosa “disputa” de 
1556, entre Bartolomé de Las Casas, el sacerdote dominico español que llegó 
para dedicarse a la defensa de las comunidades indígenas, y Ginés de Sepúl-
veda, quien defendía los derechos de los colonos a someter a los indígenas 
a las brutalidades y el trabajo forzado del sistema de encomiendas (véase 
Wynter, 2003). Wynter argumenta que Las Casas estaba todavía pensando 
desde una ética cristiana universalista, en la cual la distinción clave entre 
humanos era el grado en el que se aproximaban a un estado de perfección 
espiritual. Desde esta perspectiva, no vio ninguna diferencia intrínseca entre 
los españoles y los indígenas habitantes de América; es más, considerando 
las brutalidades de los invasores, encontró buenas razones para creer que los 
habitantes indígenas habían llegado a un estado espiritual más alto. También 
señaló que no había justificación para tratarlos como negadores de Cristo 
antes de que se les diera siquiera la oportunidad de acoger al cristianismo.

Este fue uno de los momentos más extraños en estos encuentros. Hubo un 
breve periodo en que a los colonos españoles se les exigió —por decreto llega-
do de España— que justificaran la esclavitud de los indígenas demostrando 
que habían rechazado la palabra de Cristo. Entonces, cualquier episodio de 
caza de esclavos o de apropiación de tierras tenía que ser precedido por la 

¿Por qué las teóricas de género no hablan más acerca de la igualdad de género?

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   5 1/13/19   10:23 AM



Anne Phillips

6

lectura, por parte de un notario, de todo un incomprensible documento teo-
lógico en latín a aquellos a punto de ser esclavizados. Cuando la gente local 
no lograba responder con un ruego para convertirse al cristianismo, cualquier 
brutalidad subsecuente se consideraba justificada (Wynter, 2003, p. 294). Este 
método —aunque enteramente deshonesto— todavía funcionaba según el 
modo religioso temprano. Las justificaciones pronto se mudaron de la buena 
disposición u otras maneras de adoptar el cristianismo, hacia afirmaciones 
acerca de si la gente era o no humana. Sepúlveda, famosamente, describió a 
los pueblos americanos como homunculi; al comparar sus capacidades para 
razonar con las de los españoles, consideró que eran “changos en relación con 
los hombres”. Para Wynter, este es un momento clave en la articulación de la 
concepción moderna de lo humano, que no era, en ese momento, una noción 
en particular incluyente ni igualitaria, sino que estaba marcada desde sus 
comienzos por la jerarquía, el racismo y la brutalidad. La clasificación de los 
humanos con referencia a su capacidad percibida de razonar puso en marcha 
las convenientes justificaciones que se invocaron más tarde durante la trata 
de esclavos y la colonización de India y África. Para la nueva norma humana, 
los europeos blancos estaban —en términos de Wynter— “sobrerrepresen-
tados” y esta sobrerrepresentación continúa legitimando las instituciones y 
los discursos racistas incluso en nuestros tiempos.7

Este completo recuento de la historia de la igualdad ha ofrecido muchas 
pautas para la reflexión, aunque es notable que Wynter, Fanon y demás no 
hayan dicho que ahora debamos abandonar estas ideas profundamente 
contaminadas sobre lo humano, la humanidad, la igualdad, por ser aliadas 
imposibles en la búsqueda de la emancipación. (Algunos quizá lo piensan, 
pero no Wynter ni Fanon). Se trata, más bien, de que una vez que reconozca-
mos las desigualdades y exclusiones contenidas en la idea misma de igualdad 
humana, abandonemos la falsa ilusión de que la igualdad es simplemente un 
asunto de extender los alcances, de incluir a más y más personas bajo el estan-
darte de lo humano, de incluirnos sin importar nuestra raza, género, religión, 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

7 En un comentario notable, Wynter contrasta la manera en que los exploradores blancos fueron 
percibidos por las poblaciones a las que se encontraron en África y con la manera en que los africanos 
fueron percibidos a su vez: “Los no europeos que Occidente encontró en su expansión, clasificarían 
al Occidente como ‘anormal’ respecto de sus propias experiencias de la norma del ser humano, en 
el espacio de otredad de los dioses o de los ancestros… Para los europeos, sin embargo, el único 
espacio de otredad disponible en su norma, en el cual podían clasificar a estas poblaciones no euro-
peas, fue uno que los definía en términos de su aparente estatus subhumano” (Wynter, 2003, p. 292).

01Phillips.indd   6 1/13/19   10:23 AM



7

sexualidad, etcétera. En este debate necesitamos transformar de manera radi-
cal la comprensión de lo humano. Necesitamos, en particular, romper con 
cualquier vestigio de biologismo, incluyendo el biologismo implicado en los 
grados de racionalidad. De acuerdo con la versión de Wynter, debemos llegar 
a ver a la humanidad como “una especie híbrida, autoinstituida-lingüística-
narradora de historias” (Wynter y McKittrick, 2015, p. 25).

No me convence totalmente la alternativa de Wynter; tiendo a la visión 
de que deberíamos rechazar inclusive las definiciones mejoradas y abiertas de 
lo humano como irrelevantes para las demandas de igualdad, y así lo he 
argumentado en el libro The Politics of the Human (Phillips, 2015b).8 Pero 
comparto sin duda el análisis de las jerarquías y exclusiones construidas 
en los cimientos de esos ideales aparentemente inclusivos e igualitarios. 
También creo que esto implica no el abandono de dichos ideales, sino su 
transformación. Y de hecho, uno de los puntos ampliamente compartido 
por feministas, antirracistas y teóricos del multiculturalismo es que la mejor 
manera de entender la búsqueda de la igualdad no es extender el alcance 
de lo humano para incluir a más y más de los previamente excluidos 
dentro de su jurisdicción, lo que podría describirse como la estrategia “yo 
también soy humana, igual que tú”. Aun cuando esta formulación puede, 
en ciertos contextos, ser muy efectiva, la “sobrerrepresentación” original 
de clases particulares de humanos permanece intocable. Podemos, y lo 
hacemos con frecuencia, emplear el lenguaje de “yo también soy humana” 
como una manera de exponer la inconsistencia e hipocresía. Pero es un error 
representar las exclusiones como un simple fracaso de la imaginación. Hay 
aquí un problema más profundo que se confronta con estrategias simples 
de inclusión. No convierte, sin embargo, el lenguaje de la igualdad humana 
—o, por extensión, el de la igualdad de género— en algo sin sentido.

2. La igualdad percibida como culturalmente situada

Hay una segunda línea de distanciamiento de la igualdad que también surge 
en relación con las jerarquías globales de poder, pero que se enfoca más en 
la sustancia de lo que queremos decir por igualdad. Se ha convertido en una 
cuestión cada vez más problemática para la teoría de género; se escribe mucho 

¿Por qué las teóricas de género no hablan más acerca de la igualdad de género?

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

8 También lo discuto en “Gender and Modernity” (Phillips, 2018), donde discrepo de la idea 
de que existe una lógica que conduce las formulaciones originales hacia las inclusiones finales.

01Phillips.indd   7 1/13/19   10:23 AM



Anne Phillips

8

hoy en día sobre las dificultades asociadas con la articulación de ideas uni-
versales de igualdad y libertad sin, en el proceso, imprimir nuestras propias 
experiencias y marcos de referencia locales. Si creemos que el conocimiento 
en algún sentido está situado —y la mayoría de las feministas se inclinan 
por alguna versión de este punto de vista—, entonces no podemos sino re-
conocer que es probable que nuestras propias ideas sobre lo que constituye 
la igualdad reflejen lo que hemos experimentado, leído y aprendido de la 
gente a nuestro alrededor, más que alguna clara verdad universal. Digo que 
“no podemos”, pero, por supuesto, con mucha frecuencia no reconocemos 
que no es fácil (y dados los riesgos de parálisis política, quizá no siempre es 
deseable) sostener una actitud de duda continua hacia nuestras creencias 
más entrañables. Sin embargo, si no reconocemos las maneras en que nues-
tro contexto nos activa y limita a la vez, podemos dejarnos atrapar por la 
ilusión de superioridad ante aquellas personas que no cumplen con lo que 
consideramos la manera correcta de vivir la igualdad de género. La igualdad 
entonces se convierte en una manera de diferenciarnos de quienes parecen 
carecer de ella: podemos desdeñar, por ejemplo, a aquellas mujeres que están 
preocupadas de manera obsesiva por su belleza física; podemos compadecer, 
desde el otro lado, a aquellas que se sienten obligadas a ocultar su cuerpo de 
las miradas masculinas en obediencia a prescripciones religiosas; podemos 
congratularnos de nuestra superioridad respecto de las que se someten de 
múltiples maneras a las expectativas patriarcales. No es una buena posición a 
ser ocupada por una feminista y, sin embargo, algunas veces el lenguaje de la 
igualdad de género ha permitido precisamente ese sentido de superioridad.

Serene Khader ha lidiado con estas cuestiones por algún tiempo: re-
conoce los peligros de imponer una concepción única de la igualdad de 
género, pero también es muy consciente de que las preocupaciones acerca 
del imperialismo cultural pueden conducir a una suerte de parálisis norma-
tiva en la que nos sentimos imposibilitadas para comentar la opresión de 
otras mujeres. Aquí estoy internándome en un libro todavía no publicado 
(deberá estar en las librerías en enero) titulado Decolonizing Universalism. A 
Trasnational Global Ethic. Aquí, Khader argumenta que la norma unificadora 
del feminismo es —y debería ser— el objetivo de terminar con la opresión 
sexista, que ella define como “la desventaja sistemática que se genera en 
una persona en virtud de su pertenencia, o percepción de pertenencia, a un 
género, o como resultado de un sistema de género” (Khader, 2018; p. 51 del 
manuscrito). Pero en su discusión, juzgar algo como opresivo no depende 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   8 1/13/19   10:23 AM



9

necesariamente de la aplicación de una noción preconcebida de lo que es ser 
igual. Algunas feministas piensan que reivindicar tus derechos como ser in-
dependiente es un componente necesario de la igualdad de género, aunque 
a la luz de muchas críticas a la idea de autonomía como autosuficiencia, ese 
enfoque en la igualdad como independencia no parece muy certero. Se ha 
argumentado también que la igualdad significa la eliminación del género 
per se; como alguna vez lo expuso Susan Moller Okin: “un futuro justo sería 
uno sin género. En sus estructuras sociales y en sus prácticas, el sexo de cada 
quien no tendría más relevancia que el color de sus ojos o la longitud de sus 
dedos” (Okin, 1989, p. 71). Otras pensadoras consideran que la adhesión 
a la tradición está en conflicto —necesariamente— con la libertad de las 
mujeres, y ven el rechazo a los dictados tradicionales como el primer paso 
decisivo hacia la igualdad de género. Serene Khader tiene problemas con 
todo lo anterior y subraya su tendencia a reforzar o instalar una jerarquía 
global, una jerarquía de aquellas que piensan que saben más y viven mejor.

Este aspecto de su argumento es, en mi opinión, relativamente no 
controversial; sabemos que el respaldo feminista a visiones demasiado 
específicas de una vida mejor se han involucrado algunas veces con es-
tructuras neocoloniales de poder, y argumenta de manera convincente que, 
cuando las condiciones son opresivas, pedirle a las mujeres que afirmen 
su independencia o rechacen el apoyo de sus estructuras de parentesco 
puede tener consecuencias devastadoras para su bienestar. Hay costos de 
transición, es un hecho, en moverse desde un conjunto de circunstancias 
opresivas hacia otro que puede, o no, ser una mejoría; simplemente decirle 
a las mujeres que estarán mejor cuando desechen los roles tradicionales, no 
siempre ayuda. Sin embargo, se pueden aceptar estos puntos acerca de la 
sensibilidad ante cada contexto (de nuevo, pienso que casi todas las teóricas 
de género de hoy los aceptarían) sin cambiar de manera fundamental el 
propio punto de vista acerca de lo que, a largo plazo, cuenta como igualdad 
de género. La pregunta más difícil es si tiene sentido pensar que podemos 
identificar la opresión o la desigualdad sin recurrir a una noción previa de 
lo que significa ser libre e igual.

Muchos filósofos dudarían de la coherencia de separar de esta manera 
lo crítico de lo positivo. Dirían, por el contrario, que la primera tarea del teó-
rico es identificar lo que constituye la justicia y la igualdad, y solo entonces 
usarlo para identificar casos de injusticia y desigualdad. Para ponerlo en el 
lenguaje que se convirtió en dominante en la teoría política angloestadouni-

¿Por qué las teóricas de género no hablan más acerca de la igualdad de género?

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   9 1/13/19   10:23 AM



Anne Phillips

10

dense después de la publicación del libro de John Rawls, Teoría de la justicia, 
creen que primero debemos entender la teoría ideal y solo después considerar 
qué hacer en el mundo no ideal. Khader cuestiona esta reflexión y creo que 
tiene razón. No estoy segura de que necesitemos saber a qué se parece una 
sociedad justa para ser capaces de ver que nos enfrentamos a una sociedad 
injusta, o que necesitemos saber cómo se ve un estado de perfecta igualdad de 
género para lograr identificar condiciones de desigualdad. En lo personal, 
tiendo a pensar que cualquier división del trabajo basada en el género es 
incompatible con la igualdad de género, pero estoy dispuesta a reconocerlo 
como una preferencia o una especulación. No necesito establecerlo como la 
única manera de pensar la igualdad de género para ser capaz de identifi-
car circunstancias en las que las mujeres están oprimidas, en desventaja o 
desigualdad. Cuando hablamos de “igualdad de género” nos arriesgamos 
a dar la impresión de que ya sabemos cómo luce dicha condición; y quizá 
deberíamos ser más reservadas en el uso que le damos, y, en su lugar, hablar 
más de desigualdad. El punto crucial es rechazar la desigualdad, no que 
lleguemos todas a un acuerdo sobre cómo se ve la igualdad.

3. La igualdad percibida como algo que implica grupos fijos

Hay una tercera y más antigua preocupación acerca de la igualdad, exten-
samente abordada en la bibliografía feminista, según la cual, el lenguaje de 
la igualdad sugiere que las mujeres se están igualando con los hombres, 
de una manera que, equivocadamente equipara igualdad con mismidad, y 
coloca en gran medida a los hombres como el estándar al que aspiramos. 
En El feminismo y el abismo de la libertad, por ejemplo, Linda Zerilli argu-
menta que las feministas deberían desplazar su atención desde los temas 
de identidad e igualdad hacia la acción y la libertad. Entre las razones que 
respaldan esta afirmación está que: “el principio político de la igualdad ha 
tendido a nivelar todas las diferencias sociales y sexuales y a forzar una 
asimilación de las mujeres a un estándar masculino disfrazado de neutral 
y universal” (Zerilli, 2005, p. 11). Sí, cierto, pero este es un argumento que 
hemos sostenido por muchos años. Imagino que todas las teóricas de género 
de hoy estarían de acuerdo en repudiar lo que la feminista británica Eleanor 
Rathbone describió hace casi un siglo como el feminismo del “yo también”, 
que simplemente reivindica para las mujeres una repartición igual de los 
derechos y recursos, cualesquiera que estos sean, que los hombres hayan 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   10 1/13/19   10:23 AM



11

obtenido previamente para ellos.9 Esta concepción de la igualdad de género 
claramente no aborda la serie de asuntos importantes que a los hombres no 
les interesó tocar, incluyendo nuevas maneras de organizar las labores de 
cuidado que son tan centrales en la experiencia de las mujeres y a las que 
gobiernos de prácticamente todos los tintes políticos han prestado muy 
poca o nula atención.

También permanece sin abordarse la concepción misma de género, 
porque parece darse por hecho que existen dos grupos preconstituidos (“el 
sexo femenino” y el “sexo masculino” o el “género femenino” y el “género 
masculino”) cuya posición relativa necesita ahora ser igualada. No obstante, 
si pensamos de esta manera en la igualdad de género, perdemos el aspecto 
clave con el que estamos cuestionando al orden de género: un sinfín de in-
tentos para acorralarnos en dos grupos distintos, “hacernos” ya sea macho o 
hembra, masculino o femenina, y definirnos mediante prácticas de género. El 
problema aquí no es solo que un lenguaje de igualación de los sexos hace más 
difícil dirigirse a quienes son transgénero o se autodefinen como de género 
fluido, aun cuando claramente esto es cierto. La cuestión es más amplia y 
toca la necesidad de todas las personas de ir más allá de las categorizaciones.

Con respecto a la igualdad racial, hoy en día se acepta de manera ge-
neralizada que la categoría de raza es en sí misma un producto racista, que 
adjudica —como lo hace— algunas capacidades psicológicas, intelectuales y 
emocionales al color de la piel o la fisonomía.10 Si aceptamos esta crítica, no 
podemos entonces pensar la igualdad racial como la búsqueda de igualdad 
entre la “raza a” y la “raza b”, porque enmarcarlo de esta manera sería aceptar 
sin reparos que existen, de cierto, razas distintas. Hay, sin duda, un poco más 
de base biológica para la distinción entre hembra y macho, pero la mayor 
parte del argumento anterior se aplica a la igualdad de género. No podemos 
pensar en la igualdad entre el “género a” y el “género b”, porque enmarcarlo 
así es aceptar —en demasía— la realidad de las distinciones de género.

¿Por qué las teóricas de género no hablan más acerca de la igualdad de género?

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

9 Rathbone era presidenta de la National Union of Societies for Equal Citizenship en la década 
de 1920, muy centrada en las causas específicas de las mujeres, como el control natal, el cuidado 
prenatal y posnatal y las asignaciones familiares. Como diputada, en el Parlamento del Reino Unido, 
en 1945, cuando The Family Allowances Act (Acta de asignaciones familiares) fue aprobada, Rath-
bone fue fundamental en el proceso para asegurar que las asignaciones se pagaran directamente a 
las mujeres y no a los hombres.

10 Hay infinidad de autores que podríamos citar aquí, incluyendo a Kwame Anthony Appiah, 
Paul Gilroy, etcétera.

01Phillips.indd   11 1/13/19   10:23 AM



Anne Phillips

12

Este es un recordatorio de crucial importancia, aunque de nuevo, no 
significa que se deje de lado el lenguaje de la igualdad, sino que es necesario 
ser cuidadosas con la manera en que lo usamos. La propia Zerilli no dice 
que debamos dejar de hablar de igualdad, pero sí argumenta que deberíamos 
desplazar el enfoque de la igualdad hacia el de la libertad, y al hacerlo, toma 
su inspiración de la concepción de Hannah Arendt del ámbito político como 
la arena en la que practicamos la libertad y creamos de nuevo al mundo. Para 
mí, esta es más bien una manera extravagante de entender lo político —no 
fácilmente reconocible en las prácticas actuales de la política— y es además 
perturbadora en el sentido de que amenaza con minimizar la importancia 
del ámbito social. Arendt tuvo fama de desconfiar de la preocupación del 
siglo xx por la pobreza, los bajos ingresos, las viviendas inadecuadas, la mala 
salud y demás, como algo que incentivaba una excesiva visión instrumental 
de la política y subestimaba la capacidad de la práctica política para cambiar 
el mundo. Zerilli se distancia de esta indiferencia hacia lo social, pero en 
general comparte la perspectiva de Arendt. Quiere un “feminismo centrado 
en la libertad” que se esfuerce en producir “una transformación de las con-
cepciones normativas de género” (Zerilli, 2005, p. 180), y nos anima a ver el 
feminismo como “una práctica de la libertad, conflictiva y constructora de 
mundo” (Zerilli, 2005, p. 177). No tengo problema con la idea del feminismo 
como acción, ni con la idea (que yo misma he defendido en otros contextos) 
de que reclamar derechos tiene que ver más bien con una transformación de 
lo que somos y de cómo nos miramos, y no simplemente con que nos los 
concedan. Sin embargo, hay algo más bien infundado en esta celebración 
de la libertad y de la acción como si fueran fines en sí mismos. Constato que 
no puedo soltar mi preocupación por la mayor vulnerabilidad económica 
de las mujeres, su mayor vulnerabilidad ante la violencia y su menor acceso 
a la influencia política y al poder.

La igualdad transformada, no abandonada

Como es claro —espero— por lo que he dicho, considero muy importantes 
estas razones de preocupación por la igualdad. Pero sigo siendo devota de 
la igualdad de género y recibo el mensaje de estas tres inquietudes como 
llamados a transformar las maneras en que entendemos y utilizamos nociones 
de igualdad y desigualdad, y no como razones para abandonarlas. Quiero 
terminar con una breve exposición que concierne a la cuestión del aborto, 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   12 1/13/19   10:23 AM



13

algo que ha sido y continúa siendo un problema central para las feministas 
en América Latina.

Uno de los debates de larga duración en el tema de los derechos reproduc-
tivos ha sido si debemos enmarcar la demanda por el aborto seguro y legal 
en términos de “derecho de la mujer a elegir” o, como en Estados Unidos, 
como un derecho a la privacidad protegido por la constitución, o en términos 
de nuestro derecho de hacer lo que deseemos con nuestro propio cuerpo, o 
como una cuestión de igualdad. En el marco del derecho de una mujer a elegir, 
la reivindicación se vuelve vulnerable ante el argumento de que legitima el 
feticidio femenino. Este es un punto señalado por numerosas feministas de 
la India, entre ellas Nivedita Menon, quien ha señalado que en sociedades 
sumamente patriarcales, donde dar a luz a una niña puede estigmatizar a 
una mujer como una esposa inferior y ponerla en riesgo de repudio e incluso 
de muerte, las mujeres bien podrían “elegir” interrupciones selectivas para 
asegurarse de dar a luz solo varones (Menon, 2004, cap. 2). Podríamos decir 
que esto no significa estrictamente que las mujeres “elijan”, sino más bien que 
eligen en condiciones muy cercanas a la coerción. Aun así, el ejemplo arroja 
preocupaciones sobre si es adecuado enmarcar los derechos reproductivos 
únicamente en el lenguaje del derecho de las mujeres a elegir, y nos recuerda 
que muchas de las maneras en que definimos objetivos políticos pueden estar 
demasiado moldeadas por nuestra propia experiencia específica.

Formular el aborto como un derecho a la privacidad funcionó con 
éxito por muchas décadas (aunque ahora ya no tanto) en Estados Unidos, 
pero esto también ha sido criticado, particularmente por Catharine Mac-
Kinnon (1987). Como ella subraya, las feministas no quieren refugiarse 
completamente detrás del derecho a la privacidad cuando se trata de otras 
cuestiones: no queremos que la violencia  en el hogar sea tratada como 
un asunto privado; no queremos que el acoso sexual sea clasificado como un 
asunto privado de relaciones interpersonales: queremos cuestionar mucho 
de lo que se asume acerca de la división público/privado. También creo 
que es problemático formular el aborto como un derecho a la propiedad, 
porque nos alienta a pensar en nuestros cuerpos como propiedad, y a pensar 
la propiedad como algo sobre lo que podemos ejercer un control total. No 
tengo tiempo aquí para explayarme, pero en un libro reciente: Our Bodies, 
Whose Property? (2015a) discuto con el uso de la metáfora de la propiedad 
para conceptualizar la relación con nuestros cuerpos y sostengo que el 
implícito dualismo mente/cuerpo no logra reconocer los sentidos en que 

¿Por qué las teóricas de género no hablan más acerca de la igualdad de género?

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   13 1/13/19   10:23 AM



Anne Phillips

14

simplemente somos nuestros cuerpos. También me opongo a la idea de que si 
algo es de tu propiedad, eso significa que nadie puede decirte qué hacer 
con ello: si así lo pensamos, estamos rechazando el derecho del gobierno 
a cobrar impuestos, establecer rentas controladas, insistir en permisos de 
construcción o cualquier manera de regular la propiedad privada.

Cada uno de estos argumentos por los derechos reproductivos tiene sus 
debilidades, y para mí es imposible comprender de manera adecuada por qué 
habríamos de tener derecho al aborto libre y legal sin apelar a la igualdad. En 
el centro seguramente está el hecho de que las mujeres, y solo las mujeres, se 
embarazan; de que tratar el aborto como un acto criminal somete a las muje-
res, pero solo a las mujeres, a embarazos no deseados; conduce a las mujeres, 
pero solo a las mujeres, a morir en abortos clandestinos e inseguros; y, dada 
la división sexual del trabajo en lo que concierne al cuidado de las criaturas, 
significa que las mujeres, y principalmente mujeres, tienen que encontrar la 
manera de alimentar y cuidar a los niños en condiciones en las que ellas 
saben que esto es casi imposible. Negar a las mujeres cualquier derecho al 
aborto obliga a los cuerpos de las mujeres, pero solo a los cuerpos de las 
mujeres, a sostener la vida del feto.

Hay aquí un problema apremiante de igualdad, pero necesita ser una 
igualdad transformada. Si solo la dejamos así, habrá excesos de un feminismo 
“yo-también” alrededor del argumento de que si “nadie les pide a los hom-
bres entregar sus cuerpos por nueve meses, entonces nadie debería pedirle 
eso tampoco a las mujeres”, lo cual difícilmente aborda las complejidades 
y la angustia potencial del aborto, pero también, como el embarazo nunca 
podrá ser compartido de igual manera por mujeres y hombres, encuadrar 
la demanda en estos términos más bien matemáticos parece estar fuera de 
lugar. Prefiero ver este problema como una buena ilustración de lo que ar-
gumenta Serene Khader. Podemos ver que negar el acceso al aborto libre y 
legal oprime a las mujeres, y las trata como seres de menor importancia, sin 
necesariamente saber lo que, en este contexto, podría significar tratar igual 
a hombres y mujeres.

Este es mi punto principal y no es, por supuesto, enteramente nuevo. Ni la 
igualdad ni la desigualdad son simples nociones, y en particular la igualdad 
llega a nosotras con el peso de una considerable carga histórica. Con todo 
esto en mente, algunas veces me siento frustrada con las declaraciones de 
misión que leemos en los documentos nacionales e internacionales cuando no 
logran reconocer la complejidad, o presentan la meta de la igualdad de género 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   14 1/13/19   10:23 AM



15

como algo más sencillo de lo que es. Necesitamos reclamarles igualdad a las 
declaraciones demasiado insulsas y aceptar el reto de la complejidad. Pero 
necesitamos hacerlo con el fin de volver a introducir maneras para poner la 
igualdad de género en el centro de la teoría de género.

Traducción del inglés de María Teresa Priego

Referencias

Fanon, Frantz. (1967). The Wretched of the Earth. Londres: Penguin. Hay traducción al es-
pañol: Los condenados de la tierra; se puede encontrar en <https://matxingunea.org/
media/pdf/Fanon_Los_condenados_de_la_tierra_def_web_2.pdf>.

Khader, Serene J. (2018). Decolonizing Universalism / A Transnational Feminist Ethic. Oxford: 
Oxford University Press.

MacKinnon, Catharine. (1987). Privacy v. Equality: Beyond Roe and Wade. En Catharine 
MacKinnon, Feminism Unmodified / Discourses on Life and Law. Cambridge y Londres: 
Harvard University Press.

McKittrick, Katherine. (2015). Sylvia Wynter / On Being Human as Praxis. Durham: Duke 
University Press.

Menon, Nivedita. (2004). Recovering Subversion: Politics Beyond the Law. Champaign, Illi-
nois University of Illinois Press.

Mignolo, Walter, y Escobar, Arturo. (2009). Globalization and the Decolonial Option. Londres: 
Routledge.

Okin, Susan Moller. (1989). Justice, Gender, and the Family. Nueva York: Basic Books. 
Disponible en <https://es.scribd.com/doc/134047341/Susan-Moller-Okin-Justice-
Gender-and-the-Family-1991-Transfer-Ro-28feb-Fd7a0f>.

Phillips, Anne. (2015a). Our Bodies. Whose Property? Princeton: Princeton University Press.
Phillips, Anne. (2015b). The Politics of the Human. Cambridge: Cambridge University Press.
Phillips, Anne. (2018). Gender and Modernity. Political Theory. doi: 10.1177/0090591718757457 
Wynter, Sylvia. (2000). The Re-Enchantment of Humanism: An Interview with Sylvia 

Wynter. Small Axe, 8, 119-207. Disponible en <https://serendipstudio.org/oneworld/
system/files/WynterInterview.pdf>.

Wynter, Sylvia. (2003). Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom: 
Towards the Human, After Man, Its Overrepresentation--An  Argument. The New 
Centennial Review, 3(3), 257-337. doi: 10.1353/ncr.2004.0015. Disponible también 
en <https://law.unimelb.edu.au/__data/assets/pdf_file/0010/2432989/Wynter-
2003-Unsettling-the-Coloniality-of-Being.pdf>.

¿Por qué las teóricas de género no hablan más acerca de la igualdad de género?

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   15 1/13/19   10:23 AM



Anne Phillips

16

Wynter, Sylvia, y McKittrick, Katherine. (2015). Unparalleled Catastrophe for our Species? 
Or, To Give Humanness a Different Future: Conversations. En Katherine McKittrick 
(comp.), Sylvia Wynter / On Being Human as Praxis. Durham: Duke University Press.

Zerilli, Linda. (2005). Feminism and the Abyss of Freedom. Chicago: University of Chi-
cago Press. Disponible en español en <http://kolectivoporoto.cl/wp-content/
uploads/2015/11/Zerilli-Linda-M-G-El-Feminismo-Y-El-Abismo-De-La-Libertad.
pdf>.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 1-16

01Phillips.indd   16 1/13/19   10:23 AM


