Resefia de Acoso ¢(Denuncia legitima o victimizacion?

No me andaré con rodeos: “Nos hallamos frente a un libro engafioso”. Cier-
tamente, aunque Acoso. ;Denuncia legitima o victimizacion? reviste todas las
apariencias de un perfecto panfleto, cuando atentamente leido, es decir, en
una segunda o tercera lectura, es muy probable que este panfleto se transmute
entre las manos de quien lo lee en algo distinto.

Sobra decir que los panfletos son escritos breves, redactados —cortesia de
las y los panfletistas— en una prosa accesible y con fines dispuestos a corto o
mediano plazo; es decir, fungen como un medio, normalmente admonitorio,
para un propésito fundamentalmente politico. Y pese a que muchos panfletos
han terminado convirtiéndose en biblias, huelga reconocer que su impulso
original siempre ha sido el de instar a la accién e, incluso, a la revolucién.

La primera lectura de este texto, amenos que quien lee sea extraordinaria/ o,
probablemente deje esa huella que acabo de mencionar, a saber, la constata-
cién de que nos hallamos frente a un texto breve, redactado con vistas a un
publico general y con una firme intencionalidad politica. Dicho y aceptado
lo cual, reconozco que me vi obligado a rectificar esta evaluacién luego de
hincarle por segunda vez el diente. En otras palabras, tras una relectura
mads pausada pude advertir que este libro era mds que un panfleto. ;Cémo
interpretar este cambio? Lo que observé entonces es que este libro permitia
al menos dos lecturas. Ademds de la panfletaria, este libro hacfa algo mds;
este libro desmontaba nada menos que un “discurso social”.

Y, en honor a la verdad, es menester reconocer que la propia autora ya
lo manifiesta en las pdginas del prélogo. No nos engafia, pues. Si esto es asf,
centonces por qué me atrevo a declarar que este libro es engafioso? ;Acaso
la autora no sefiala, de manera meridiana, su proyecto? Si yo soy el tinico
responsable de mi extravio, ;por qué responsabilizarla a ella de enredos que
solo me corresponden a mi?

Debate Feminista 57 (2019), pp. 164-169
ISSN: 0188-9478, Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 /

http://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2019.59.10

© 2019 Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de
Género. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/4.0/).



Resena

Pues bien, sostengo que este libro es engafioso porque es facil que, en
la lectura, nos dejemos arrastrar por uno solo de los dos caballos de batalla
que forcejean en este volumen. En la pdgina 137, la autora despeja los sem-
blantes del enemigo y de la adversaria respectivamente: “No va a ser facil
cambiar la cultura machista ni la perspectiva mujerista”. Creo que el traspié
de muchas y muchos lectores, como fue mi caso, es harto elemental: no supe
ver la finta y segui solo una de las dos historias. Sospecho, asi pues, que este
libro despeja dos lecturas: una donde se despliega una critica al acoso y otra
centrada en una critica al discurso social del acoso, y lo que en una lectura
superficial se sustancia en la primera, en una lectura atenta se descubre en
la segunda. Es en esta segunda lectura en la que me gustarfa abundar aqui.

¢Por qué? ;Qué plus aportaria esta sobre la otra? Mi opinién es que esta
segunda lectura revela un rigor analitico en principio ausente en el género
panfletario. Y no solo ahi. Revela también una forma de hacer feminismo
y de pensarlo. Pero hay mds; tengo para mi que esta forma, y no tanto el
supuesto contenido con que se encarna la misma, va a ser la manera con que
la autora va a tratar de desmontar este “discurso”.

Es preciso advertir, antes que nada, que este estilo se va a desahogar en
un rigor por los matices que no solo entorpece todo cuanto puede las gene-
ralizaciones aceleradas, sino que dificulta, hasta llegar a bloquear del todo,
cualquier forma de esencialismo o naturalismo. Esto es algo, por cierto, que
la autora ya viene denunciando en trabajos anteriores, bajo una férmula
particular, a saber: si todo es X, entonces nada lo es. Este método, si es que asi
podemos llamarlo, es probable que tenga sus adeptas/ os, pero también sus
detractoras/es. No estoy descubriendo nada nuevo: el matiz suele molestar
y, en este sentido, no es fruto de la casualidad que la complejidad guste de
solaparse bajo la alfombra. La historia del pensamiento, efectivamente, estd
plagada de ejemplos que asi lo prueban. Pues bien, esto probablemente
encuentre explicacién en el hecho de que los detalles, en ocasiones incémo-
dos y en otras intempestivos, sean los principales responsables a la hora de
impedir el cierre de sistemas, la sutura de paradigmas y, en tltima instancia,
la discrepancia entre fandticas/os. Esto deberia constituir motivo suficiente
para que todas/os nos vacundramos contra la cerrazén y aceptdramos de
buena gana aquella médxima de Keynes (apdcrifa o no) que tanto gustaba
citar a Tony Judt: “cuando cambian los hechos, cambio de opinién”.

Un ejemplo de lo anterior —es decir, de esta actitud antidogmatica en el
proceder de la autora y no solo en este libro— lo podemos encontrar en la

165 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 164-169



Fabio Vélez

pagina 81. Alli, Elisabeth Badinter, reconocida feminista y frecuentemente
citada por la autora para apoyar muchas de sus posturas, era objeto de una
critica letal. Asi pues, al pretender defender, en la interaccién entre hombres
y mujeres, una privilegiada singularidad francesa (para entendernos, mds
liberal y menos puritana que la estadounidense), la feminista francesa, segiin
la autora, no solo estaria procediendo de manera desbocada al esencializar
una sexualidad nacional, sino reproduciendo esquemas falaces del feminismo
radical que ella misma, en otro momento, habria intentado desarticular. Y es
que este va a ser un leitmotiv en este libro: no solo si existe una y solo una
especificidad del deseo femenino, sino que en el caso de existir una o varias,
quién o quiénes, y en calidad de qué, se arrogan el derecho de dictarlas e
imponerlas al resto. Encaja asi perfectamente la pregunta retérica que, no sin
cierta ironfa, dejaba caer la autora en la pagina 117: “;quién debe definir lo
que es correcto sexualmente, el Estado, los diputados, los grupos religiosos,
las feministas, las empresas, los médicos, los psicoanalistas?”

Prosigamos. La autora desliza en la pdgina 130 un sincero desiderdtum.
Allf escribe: “No quiero que me malentiendan”. ;Por qué esa llamada de
atenciéon? No solemos ir por la vida anticipdndonos a las incorrectas exégesis
que otras/os puedan hacer de nosotros, y maxime cuando se ha dispuesto
de 153 cuartillas para ello. ;A qué se debe, entonces, una solicitud de esta
naturaleza? Pues bien, tal vez a que ella misma es consciente de que en la
escaramuza entre estadounidenses y francesas, es decir, entre el #MeToo y
el manifiesto de Le Monde, este tiltimo —con el que Lamas siente mds sinto-
nia— “fue leido” como un ataque, cuando en realidad se trata de un mero
deslinde. Ella lo reconoce en la pagina 86, y escribe: “Lo llamativo fue que tal
posicion se interpreté como si las francesas avalaran toda forma de acoso”. Y
sin embargo, cuando a ella le toque tomar posicién al respecto, declarard sin
titubeos lo siguiente: “Comparto su aspiracion [la del #MeToo y Cia] pero
creo que, en México, es necesario otorgarle mds densidad politica y teérica”.
La pregunta que entonces queda en el tintero es esta: ; por qué extraordinaria
razén cree la autora que ella no habria de ser malinterpretada igualmente?

Me temo que este libro va a ser recibido por algtin sector del feminismo
como un ejemplo de “mal feminismo”, dicho con Margaret Atwood, y la des-
calificacién vendrd secundada por la mds que probable coletilla de “cémplice
del patriarcado”. Hay que admitir, no obstante, que resulta verdaderamente
dificil establecer un didlogo cuando la oponente da por sentado que la duda,
el matiz o, directamente la discrepancia, te sittian por defecto en el bando

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 164-169



Resena

contrario. En el feminismo, las “camisas de fuerza” de las que habla Janet
Halley y los “enconamientos” que denuncia Jessa Crispin no estdn sino po-
niendo el dedo en esta llaga. Criticar el discurso social y dominante sobre el
acoso no implica, de ninguna manera, se mire por donde se mire, defender
explicita o tadcitamente el acoso. Me temo que una parte del feminismo, pese
a los deseos de la autora, malinterpretara el texto en este sentido indicado.
Pero ojald me equivoque.

Me gustaria, antes de proseguir, hacer alguna referencia a las conclusio-
nes de este libro que, para el caso, son fundamentalmente propuestas. Me
refiero, en concreto, a eso que la autora denomina en cierto pasaje los “otros
caminos”. Pero, antes que nada, ;caminos a qué? ;Y por qué otros? Pues
bien, si interpreto correctamente lo que estd en juego, esos otros caminos se
encuentran a su vez condicionados por la cultura machista, el discurso social
mujerista, la ineficiencia del aparato judicial mexicano y lajusticia por cuenta
propia reivindicada tltimamente por el feminismo radical.

(Cudles son, pues, esos otros caminos que la autora divisa, y que
resultarian inexorables para la remocién de lo que en la actualidad se
manifiesta a todas luces insatisfactorio? He identificado y aglutinado las
propuestas en dos grupos de medidas. La primera de ellas pasaria por la
inclusién de la otra mitad de la sociedad en el debate. Serfa importante,
se nos dice, incluir a los hombres en este problema pues no en vano es
asunto que nos atafie a todos, aunque no nos afecte igual. Asf pues, serfa
m4ds urgente que nunca dialogar con los hombres y establecer alianzas con
ellos, o al menos con los que se pueda. Y, fijense, se me ocurre que hay una
razén puramente aritmética para ello: si se desestima automaticamente de
una muestra a la mitad, ;jalguien piensa en su sano juicio lograr siquiera
la adhesion de una mayoria? Y sin el 50+1, ;algin demdcrata realmente
considera que es factible el cambio? El segundo grupo de medidas pasaria
por una redefinicién del aparato conceptual vigente con vistas a facilitar un
posible desplazamiento del actual discurso social sobre el acoso. Razones, a
su juicio, no faltan: pues este discurso radical, examinado de cerca, estaria
abanderando y desbrozando el camino a otros movimientos que, como el
puritanismo o el neoliberalismo, se aprovecharian de él de manera bastarda.

En este orden de cosas, algo que me he preguntado varias veces en la re-
lectura de este libro es por qué la autora deposita tanta confianza en la teorfa
y el rigor analitico. Y la respuesta que me he dado es la siguiente: para ella,
el conocimiento no es solo condicién necesaria para la justicia, sino que la au-

167 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 164-169



Fabio Vélez

sencia del mismo, es decir, el desconocimiento o la confusién, podria terminar
amparando resultados contrarios y, por tanto, indeseables. Como sefialaba
certeramente Celia Amords: “conceptualizar es politizar” y, precisamente
por ello, afadiria la autora, hay que conceptualizar bien. Se entienden asf, por
lo deméds, el dngulo y la consistencia de las criticas dirigidas al feminismo
radical. Rescato algunas de ellas, para que pueda advertirse la consistencia
de su estrategia: [a propdsito del feminismo radical:] “yerra en el diagndstico
y, por tanto, en las propuestas” (52), “no va al fondo del problema, con los
consecuencias negativas respectivas” (93) o “se equivoca en el andlisis y en
sus politicas” (128).

Pero las cosas no son tan sencillas. Y la autora no es de las que eluden las
objeciones cuando estas se presentan. En la pdgina 92, por ejemplo, reconoce
abiertamente que, en contra de lo esperable, y a pesar de la sobredimensién
y el abuso del término “acoso”, resultan mds “efectivas” las denuncias por
acoso que las denuncias por machismo. Y la autora se pregunta en un pasaje
inmediato si esto es “correcto politicamente”. El adverbio no era casual, pues
ella sabe de sobra que semédnticamente no lo es. ;A cuento de qué, entonces,
esa interrogante? Aqui podria sernos de ayuda la cldsica consigna utilita-
rista, a saber, aquella de si los fines justifican los medios. Lo que la autora
responderia, creo yo, es que, por indudable que sea la efectividad inmediata
del vocablo en términos procesales, habria que evaluar, y no desdefiar, los
darios colaterales. ;Cudntos, preguntaria ella, fueron investigados (y tal vez
juzgados) por delitos que en realidad no lo eran? ;Y si en vez de un delito
era una comentario inoportuno o una groseria machista? Pero no solo eso;
¢y sino habia intencién alguna por parte del emisor y fue la receptora quien
malinterpreté los signos o sefiales? Insisto, repito y aclaro: estas preguntas
no implican minusvalorar los usos y costumbres machistas, reprobables en
cualquier caso, sino distinguir y evaluar correctamente la gravedad de los
hechos. Un piropo desafortunado, por ejemplo, no es lo mismo que un inten-
to de violacién. Por eso es importante ponderar en su justa medida, intuyo
que dirfa la autora, para que no caigan indiscriminadamente y bajo el tinico
paraguas del acoso distintos actos y puedan depurarse con proporcionalidad
las responsabilidades correspondientes.

Lo anterior recoge, reconozco que de manera apretada, lo que me parece
mds remarcable de este libro. Pero antes de terminar, me gustaria plantear una
desazoén que me ha dejado el texto. Coincido con la autora en dos puntos: mds
alld de los tipos penales (es decir, con independencia de la caética y multiple

Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 164-169



Resena

legislacion), el sistema juridico mexicano es lamentable: la corrupcién, la len-
titud (por falta de medios) y la incapacidad de muchos de sus funcionarios asi
lo atestiguan, como ha puesto de manifiesto Estefania Vela en sus impactantes
investigaciones. Pero, asimismo, también me parece que pasarse al otro lado,
cruzar la linea en la bisqueda de una justicia propia, nos retrotrae a tiempos
pasados y a maneras mds propias de la Inquisicién. El debido proceso y la
ley son conquistas a las que no habria que renunciar en ningtn caso. Ahora
bien, ;tiene solucién el dilema? Es decir, ;cémo canalizar la indignacién si
estamos de acuerdo en que el linchamiento y el escrache no son el camino,
pero sabemos igualmente que el acceso a una “justicia justa” (valga la re-
dundancia), por el momento en México, es una ilusién? ;De dénde obtener
justicia? ;Hay una tercera via? Es decir, y repito, mientras nos tardamos en
ajustar y unificar el cédigo penal, eliminamos la corrupcién de la justicia y
capacitamos correctamente a nuestras / os servidoras/es (desde el policial
hasta el judicial), ;qué hacer y adénde acudir ahora, justo en este momento?
Aqui lo voy a dejar, pero sé que quedan pendientes varios puntos. Por
ejemplo, falta evidenciar el espiritu liberal e igualitario que anima el proyecto
intelectual de la autora y que curiosamente apenas asoma en este libro, como
cuando en la pdgina 131 nos invita a reflexionar sobre el capital erético y la
necesidad de pensar nuevos conceptos para relaciones quid pro quo consenti-
das y no forzadas por la necesidad econémica. También es necesario abordar
la espinosa cuestion de la subjetividad o el acierto al nombrar, y por lo tanto
visibilizar, ese otro “acoso social machista”. Y, finalmente, ; por qué eludir los
medios y las instituciones que podrian desatar esa “revolucién simbdlica”
(en términos bourdieurianos) que se proclama, y que permitiria desarticular
la doxa dominante, con sus respectivos habitus y violencias simbdlicas?
Pero el espacio se agota, the rest is reading.

Referencias

Lamas, Marta. (2018). Acoso. ; Denuncia legitima o victimizacién? México: Fondo de Cultura

Econémica, 182 pp.

Fabio Vélez
Facultad de Arquitectura, Universidad Nacional Auténoma de México,
Ciudad de México, México

Correo electrénico: fabio.vlez@gmail.com

169 Debate Feminista, ISSN: 0188-9478
Ano 29,vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 164-169



