
134

Alba Pons Rabasa

Desafíos epistemológicos en la investigación 
feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Epistemological Challenges in Feminist Research: Towards 
an Embodied Affect Theory

Desafios epistemológicos na pesquisa feminista: para uma 
teoria encarnada do afeto

Alba Pons Rabasa
Centro de Investigaciones y Estudios de Género, Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de 

México, México

Recibido el 28 de marzo de 2018; aceptado el 19 de junio de 2018

Disponible en Internet el 4 de febrero de 2019

Resumen: El presente artículo propone una reflexión en torno al desafío epistemoló-
gico feminista de desbinarizar el pensamiento occidental, cuestionando el dualismo 
cartesiano en que se sustenta. Relaciono diferentes abordajes del sujeto y del poder 
desde la teoría feminista y la teoría social contemporáneas para repensar los pro-
cesos de materialización de los sujetos en el marco de las relaciones de poder que 
configuran el mundo y, por ende, nuestros modos de existencia. Recupero algunas 
propuestas de autoras clave en el pensamiento feminista que aportan elementos 
para explorar procesos materiales, subjetivos y afectivos situados, con la finalidad 
de construir una teoría encarnada del sujeto y del afecto que aborde la cuestión de 
la materia y del cuerpo, del lenguaje y del afecto, del discurso y de la significación 
en el marco de la desestabilización de los dualismos cuerpo/mente y naturaleza/
cultura, inevitablemente articulados con las oposiciones constitutivas entre sexo/género 
y materialidad/significación. 
Palabras clave: Epistemología feminista; Afecto; Pensamiento encarnado; Materia; Performatividades

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril de 2019-septiembre de 2019 / 184-205  

Correo electrónico: alba_pons@cieg.unam.mx

Debate Feminista 57 (2019), pp. 134-155 
issn: 0188-9478, Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 
 
http://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2019.57.08
© 2019 Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones y Estudios de 
Género. Este es un artículo Open Access bajo la licencia CC BY-NC-ND (http://creativecommons.
org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

08Pons.indd   134 1/13/19   10:38 AM



135

Abstract: This article proposes a reflection on the feminist epistemological challenge 
of de-binarizing Western thought by questioning the Cartesian dualism on which it 
is based. I link different approaches to the subject and power from feminist theory 
and contemporary social theory, in order to rethink the processes of materialization 
of subjects within the framework of power relations that shape the world and, the-
refore, our modes of existence. I take up a number of proposals from key authors in 
feminist thought who contribute elements to explore situated material, subjective 
and affective processes, with the purpose of constructing an embodied theory of the 
subject and affect, which will address the issue of matter and the body, language, 
affect, discourse and meaning in the context of the destabilization of the body/
mind and nature/culture dualisms, inevitably linked to the constitutive oppositions 
between sex/gender and materiality/meaning.
Key words: Feminist epistemology; Affect; Embodied thought; Matter; Performativities

Resumo: Este artigo propõe uma reflexão sobre o desafio epistemológico feminista 
de desbinarizar o pensamento ocidental, questionando o dualismo cartesiano em 
que se baseia. Relaciono distintas abordagens do sujeito e do poder das teorias 
feminista e social contemporâneas para repensar os processos de materialização 
de sujeitos no marco das relações de poder que moldam o mundo e, portanto, 
nossos modos de existência. Recupero algumas propostas de autoras-chave no 
pensamento feminista que contribuem com elementos para explorar processos 
situados (materiais, subjetivos e afetivos), com o objetivo de construir uma teoria 
encarnada do sujeito e do afeto. Essa teoria permitira tratar da matéria e do corpo, 
da linguagem e do afeto, do discurso e do significado, no contexto da desestabili-
zação dos dualismos corpo/mente e natureza/cultura, inevitavelmente articulados 
com as oposições constitutivas entre sexo/gênero e materialidade/significado.
Palavras-chave: Epistemologia feminista; Afeição; Pensamento encarnado; Matéria; Performatividades

Introducción

Desde la década de 1970, en el campo de los estudios de género1 se han pro-
puesto conceptos y teorías que nos han obligado a repensar las formas en 
que estamos intentado aprehender la realidad en la investigación. En este 

1 Entre la década de 1970 y la de 1990, el pensamiento feminista paulatinamente entra a la aca-
demia mexicana a través de los primeros centros de “estudios de la mujer” que serían impulsados 
por algunas académicas feministas. Si bien en algunos casos eran nombrados como estudios de la 

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   135 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

136

artículo me centraré en algunos de los debates contemporáneos en el campo 
del pensamiento feminista y los estudios de género sobre el sujeto y el poder, 
así como sus pliegues en torno al cuerpo, el afecto, la identidad y lo político, 
para proponer una reflexión en torno al desafío epistemológico feminista de 
desbinarizar el pensamiento occidental, concretamente, cuestionando el dua-
lismo cartesiano en el que se sustenta. Dicho reto se ha planteado desde 
la teoría feminista de las últimas cuatro décadas atendiendo a las formas 
de dominación y a las desigualdades que han operado históricamente entre 
mujeres y hombres, y que están totalmente imbricadas con las concepciones 
que estos dualismos implican.

Centrarme en estos debates me permitirá ir desplegando un diálogo 
entre algunos desarrollos de la teoría feminista para aportar elementos que 
nos permitan explorar procesos materiales, subjetivos y afectivos situados a 
través de los cuales nos constituimos como sujetos y configuramos nuestros 
mundos, con la finalidad de dar pistas para la construcción de una teoría 
encarnada del sujeto y del afecto que se enmarque en la necesidad epistemo-
lógica de desestabilizar las dicotomías naturaleza/cultura y cuerpo/mente, 
que tienen una clara resonancia con materia/signficación y sexo/género. 
Quizás esto nos permita construir “nuevas formas de proceso social en la 
investigación y en la acción”, como nos lo recuerda la teórica feminista Marta 
Lamas (1986, p. 198) siguiendo a Rayna Reiter.

Para todo ello considero de gran utilidad articular diferentes abordajes 
del sujeto y del poder propuestos desde la teoría feminista y la teoría social 
contemporáneas a la hora de pensar los procesos de materialización de los 
sujetos en el marco del complejo entramado de relaciones de poder que 
configuran el mundo y, por ende, nuestros modos de existencia. Es en este 

mujer o de las relaciones de género, en otros, y ya en la década de 1990, se concretaban directamente 
como estudios de género. Un denominador común en ambos tipos de nomenclatura era que sus 
impulsoras eran feministas y que pretendían: i) crear un campo de estudios autónomo que partiera 
de la premisa de que “la mujer” ocupa una posición subordinada en todos los ámbitos sociales y 
está relegada a algunos que han sido desvalorados históricamente, pero también, ii) insertar la crí-
tica al androcentrismo y etnocentrismo de la producción de conocimiento científico en diferentes 
disciplinas y iii) analizar lo que en ese momento se entendía como el correlato social y/o simbólico 
del sexo para cuestionar la naturalización hegemónica de la desigualdad social entre sexos (Bartra, 
1997; Lamas, 1996). En el presente ensayo voy a hablar de los estudios de género en su articulación 
con el pensamiento feminista, lo que supone hablar de un determinado tipo de estudios de género 
que asumen un “punto de vista” y un posicionamiento feminista en la investigación y en la pro-
ducción de conocimiento.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   136 1/13/19   10:38 AM



137

sentido que los debates contemporáneos entre los planteamientos feministas 
posestructuralistas, la teoría queer, las “nuevas” teorías del afecto y las del 
“nuevo” materialismo feminista posibilitan repensar la forma en que estamos 
abordando el sujeto y el poder. Esta necesidad deriva de las discusiones en 
torno a la cuestión de la materia y el cuerpo, el lenguaje y el afecto, así como 
el discurso y la significación.

Es importante mencionar que, si bien en el inicio de este campo de estu-
dios el género se configuró como punto de partida desde el cual dialogar 
productivamente con el cuerpo, la sexualidad, la representación o el poder, 
abriendo rutas de investigación y acción que han sido clave para otras mu-
chas disciplinas que abarcan la medicina, la psicología, la filosofía o las políticas 
públicas, los debates que voy a recuperar a lo largo de este ensayo están 
desplazando este concepto como punto nodal de sus argumentaciones. 
Esto tiene que ver con varios acontecimientos: por un lado, con una ge-
nealogía de los feminismos que fue agrietando a “la mujer” como categoría 
política universalizante capaz de dar cuenta de las experiencias de todas 
las mujeres; en segundo término, con los desarrollos de la teoría queer que 
cuestionaron el género como correlato social del sexo y advirtieron sobre 
sus posibilidades de subversión y transformación; y, por último, con la 
necesidad de nuevas indagaciones ante la proliferación de las diferencias 
características de la posmodernidad que han desembocado en posiciones 
de sujeto completamente distintas a las tradicionales.

Donna Haraway y el cuestionamiento a los dualismos constitu-
tivos del pensamiento occidental moderno

La crítica a la epistemología positivista que teóricas feministas como Evelyn 
Fox Keller (1985), Sandra Harding (1993, 1990) y Donna Haraway (1995) 
teorizaron a finales de la década de 1980 y durante la de 1990, con una fuerte 
influencia de las tesis foucaultianas en torno al nexo poder-saber inherente a la 
construcción de verdades históricas, pero también por el giro reflexivo dentro 
de la antropología, puso de manifiesto la necesidad de desestabilizar las dico-
tomías constitutivas del pensamiento occidental moderno para producir un 
conocimiento feminista que asumiera el carácter político de todo conocimiento.

Si bien estas críticas al sueño de la objetividad científica no fueron las 
únicas, configuraron un punto de inflexión en lo que se refiere a la redefi-
nición de la categoría de género y, por tanto, de los estudios de género. Por 

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   137 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

138

este motivo, y para el objetivo de este ensayo, me gustaría resaltar la crítica 
fundamental que Haraway lanza no solamente hacia los estudios de género 
y el pensamiento feminista, sino también hacia la producción de conocimien-
to científico. Esta pensadora denuncia el aspecto totalizador e imperialista 
tanto de la producción científica como de la ilusión feminista de “crear un 
lenguaje común” y un sujeto único y unificante que represente a “la mujer”. 
Al mismo tiempo, sostiene que la experiencia, contextualizada en una nueva 
geometría del poder inherente al capitalismo avanzado, debe ser la base del 
conocimiento. Un conocimiento que debe huir tanto de la objetividad como 
del relativismo a través de la asunción de su carácter parcial, situacional y 
encarnado (Haraway, 1995).

Es así como plantea la necesidad de desbinarizar el pensamiento cartesiano, 
subyacente tanto al conocimiento científico como a las matrices normativas 
que guían la vida social. Para Haraway, los extremos de estas dicotomías cons-
titutivas del yo occidental —naturaleza/cultura, cuerpo/mente, humano/no 
humano— no se excluyen, sino que se implican mutuamente, lo cual supone 
repensar las nuevas redes de poder y vida social desde un enfoque articulado, 
complejo y crítico, y desde una objetividad parcial y encarnada construida 
a través de la experiencia y desde un lugar determinado, situado. Romper 
con estas dicotomías fracturará, según esta pensadora de los conocimientos 
situados, las matrices de dominación del capitalismo avanzado, abriendo así 
otras posibilidades de existencia individual y colectiva, social y política. Para 
Haraway (1995), la existencia subjetiva y corporal debe pensarse en su imbri-
cación con el mundo, lo cual resquebraja las certezas que configuran la idea de 
sujeto subyacente al pensamiento occidental.2 Siguiendo estos presupuestos, 
las identidades deberán pensarse, analizarse y experienciarse desde su am-
bigüedad, contradicción e interdependencia constitutivas, aunque también 
puedan ser utilizadas estratégicamente.

Todas estas cuestiones planteadas por Haraway configuran la desbina-
rización o desestabilización de los opuestos constitutivos como un desafío 
epistemológico que tiene un correlato político clave en lo que se refiere a la 
producción de pensamiento feminista, a los estudios de género, y por ende, a 

2 Se trata del yo autónomo, coherente, racional, transparente para sí mismo y estable que se 
constituye a través de su exterior constitutivo. Para Haraway, esta diferencia debe pensarse desde 
su positividad, no como forma subordinada del ser, que sería la forma en que esta dicotomía yo/el 
otro se vuelve inteligible (Braidotti, 2004, p. 146).

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   138 1/13/19   10:38 AM



139

la praxis política. Este correlato político tiene que ver con la brecha existente 
entre los marcos normativos e institucionales que reconocen y garantizan 
los derechos de las mujeres y otros grupos minorizados históricamente —en los 
cuales sí se puede apreciar una mejora— y las prácticas sociales violentas y 
discriminatorias que precarizan sistemáticamente a estos mismos grupos 
contradiciendo profundamente estos principios democráticos. Esta brecha 
hace totalmente necesario asumir la necesidad de una reflexión sobre cómo 
entendemos “lo político”, en su dimensión ontológica, de modo que habilite 
rutas y estrategias para pensar “la política”.3 Esto es, una reflexión de corte 
teórico, pero con una clara vocación política, que aporte elementos para la 
construcción de nuevas estrategias críticas a la mirada imperialista y colo-
nialista, racista y sexista, desde la cual se produce una distancia entre los 
marcos normativos y los graves y cotidianos problemas sociales.4

Judith Butler y la pregunta por la materialización de los sujetos

En una dirección similar apunta otra aportación a la teoría feminista pos-
estructuralista, sustancial por cuanto desestabiliza la dicotomía sexo/género 
y hace una crítica radical a la metafísica de la sustancia rectora del pensa-
miento occidental moderno, poniendo en cuestión los dualismos naturaleza/
cultura, materialidad/significación.

3 Es necesario apuntar la definición que manejo de lo político. Siguiendo a Chantal Mouffe 
(2007), distingo entre la política como conjunto de discursos, prácticas e instituciones que abogan 
por el orden social a través de un consenso que es imposible, y lo político que asume la complejidad 
de lo social, su carácter antagónico y su inestabilidad y atraviesa la política generando esta imposi-
bilidad. “Si quisiéramos expresar dicha distinción de un modo filosófico, podríamos decir, tomando 
el vocabulario de Heidegger, que ‘la política’ se refiere al nivel ‘óntico’, mientras que ‘lo político’ 
tiene que ver con el nivel ‘ontológico’. Esto significa que lo óntico tiene que ver con la multitud de 
prácticas de la política convencional, mientras que lo ontológico tiene que ver con el modo mismo 
en que se instituye la sociedad” (Mouffe, 2007, pp. 15-16).

4 Escribo este ensayo pensando en la realidad que vivimos en la Ciudad de México, con todas 
las particularidades que ello implica. Se trata de una sociedad de una complejidad extrema en cuanto 
a la paradoja señalada, pues si bien se han reconocido derechos tales como la interrupción legal del 
embarazo, el matrimonio igualitario, el derecho a la identidad de género o el derecho de las mujeres 
a una vida libre de violencia —a través de leyes como la que sanciona el ejercicio de prácticas discri-
minatorias relacionadas con la orientación sexual y la identidad de género o la legislación en torno 
al feminicidio, entre otras—, seguimos viviendo cotidianamente situaciones donde la misoginia, la 
trans-, homo- y lesbofobia articuladas con el racismo y el clasismo, producen violencias de todo tipo. 
Entonces, la construcción de nuevas y posibles políticas emancipadoras requiere de una perspectiva 
que implica, desde mi punto de vista, un diálogo constante entre el activismo y la investigación y 
producción de pensamiento feminista crítico.

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   139 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

140

La teoría de la performatividad de Judith Butler, figura clave de la teo-
ría queer y de la filosofía feminista contemporánea, retomará ciertas tesis 
posestructuralistas para comprender cómo nos materializamos en sujetos 
de género y definir este concepto ya no como el correlato social del sexo, 
sino como la matriz de inteligibilidad que constituirá el sexo mismo, que 
construirá la materia. 

Concretamente, Butler retoma la teoría de los actos de habla de J. L. Austin 
y la crítica derridiana para definir la performatividad de género a partir de 
la performatividad del lenguaje como la capacidad de producir realidad a 
través de actos de habla. Según J. L. Austin, hay actos de habla constatativos, 
que describen la realidad, y actos de habla realizativos o performativos que 
la producen en su ejecución misma. Estos últimos a su vez serán afortuna-
dos o desafortunados en función de su eficacia. Para Butler, que redefine los 
actos de habla como actos corporales, el género tiene un carácter performa-
tivo porque se hace realidad al citar las normas que lo configuran, cuando 
es citado desde ciertas posiciones sociales y en determinados contextos. A 
través de la repetición reiterada de ciertos actos corporales que estilizan el 
cuerpo interpelando a la matriz normativa del género, la matriz heterosexual, 
confiere inteligibilidad al cuerpo-sujeto que ejerce estos actos, y es en esta 
inteligibilización que la materia adquiere un significado, en este caso, de gé-
nero. A través de la iterabilidad derridiana, Butler le restará determinismo a 
esta teoría y abrirá una posibilidad de subversión y transformación histórica.

Para esta autora, tanto lo normal como lo anormal será definido por la 
matriz heterosexual:

un modelo hegemónico discursivo/epistemológico de inteligibilidad de género que asume que 
para que los cuerpos sean coherentes y tengan sentido debe haber un sexo estable expresado 
a través de un género estable […] que se define jerárquicamente y por oposición a través de 
la práctica de la heterosexualidad obligatoria (Butler, 2007, p. 292).

La materialización de los sujetos se da en relación con la normatividad de 
género, pero a través de la citación imperfecta o precaria de las normas, por 
la iterabilidad que es inherente a la repetición misma.5 Es en este sentido 

5 Jacques Derrida critica el determinismo contextual de J. L. Austin y propone la idea de la 
iterabilidad del lenguaje. Esta noción le sirve a Butler —en su relectura posestructuralista de la teoría 
de los actos de habla (fundamental para su teoría de la perfomatividad)— para abrir el espacio a la 
transformación social: la iterabilidad o repetición nunca puede ser simultánea e igual al referente 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   140 1/13/19   10:38 AM



141

que no habría “un afuera”, sino todo lo contrario: lo ininteligible constituye 
lo inteligible, lo normal constituye lo anormal y viceversa (Butler, 2002).

Según Butler, el sujeto difícilmente podrá escapar de su propia incohe-
rencia y complejidad, de su inestabilidad constitutiva asociada con la con-
tingencia misma de lo social y su condición de plagio/copia (Butler, 2002, 
2007).6 Ambas cuestiones, además, nos muestran la imperfección de los 
ideales regulatorios de género y de los discursos que intentan sostenerlos.

Se puede observar en las tesis butlerianas el intento por desestabilizar 
la dicotomía naturaleza/cultura que tiene un correlato en la dupla mate-
rialización/significación. La autora trata de analizar de forma imbricada 
los procesos de materialización/significación, entendiendo que los signos, 
estilos, marcadores y actos de género asociados a la matriz heterosexual no 
son puramente culturales y no producen desde ahí un cuerpo material, sino 
“que el cuerpo no se convierte en descifrable sexualmente sin estos signos, y 
que estos signos son culturales y materiales a la vez de forma irreductible” 
(Butler, 2006, p. 130). ¿Cuál es, entonces, el lugar que Butler le atribuye a la 
materia en la producción de cuerpos que se tornan sujetos de sexo/género?

Si bien la teoría de la performatividad butleriana, que dialoga con algu-
nas de las teorías fundamentales del denominado “giro lingüístico”, ha sido 
duramente criticada por su extremo nivel de abstracción y su carnalidad 
perdida, por la pasividad que le confiere a la materia, en determinados textos 
de la autora nos encontramos con un esfuerzo conceptual por responder a 
estas críticas rearticulando cuerpo-habla, significatividad-materialidad y 
discurso-materia. A través de la noción de quiasmo intentará responder a 
algunos de los más duros cuestionamientos e intentará devolverle a su per-

que cita, sino que implica un desplazamiento temporal que provoca la imposibilidad de producir 
algo idéntico a lo copiado; es decir, siempre se producirá una resignificación y/o descontextuali-
zación del referente. Para el filósofo posestructuralista, la iterabilidad es una condición estructural 
del lenguaje justamente por esta imposibilidad (Derrida, cit. en Butler, 2004). 

6 En el desarrollo de la noción de la performatividad de Butler, no es que exista un “original” 
normativo del que después las identidades no hegemónicas serán una “mala copia” por la falta de 
coherencia entre sexo-género-deseo. Justo al contrario, la copia evidencia el carácter producido de la 
normalidad y de esta coherencia normativa, es decir, la inteligibilidad de género se produce mediante 
la cita de la norma, de tal modo que la cita produce correspondencia entre el ideal regulatorio y el 
cuerpo que lo encarna, produciendo así un efecto de naturalidad, de “original”. Así, los géneros 
“coherentes” no responden a un original, sino que son copias que hacen género: esa repetición es-
tilizada de actos que da coherencia a un sujeto que recrea constantemente “la estilización repetida 
del cuerpo” (Butler, 2002; 2007, p. 88).

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   141 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

142

formatividad esta carnalidad perdida que tanto le ha criticado Rosi Braidotti, 
quien ha llegado a afirmar que “Butler opta por el giro lingüístico; y yo tomo 
la senda nómada de la carne” (Braidotti, 2005, p. 63).7 

En mi opinión, en este intento de Butler vemos que la iterabilidad y el 
desplazamiento performativo no solo son posibles, sino que también van 
sedimentando, produciendo así procesos de materialización que, lejos de 
constituir sujetos coherentes y estables, van produciendo sujetos encarnados 
ambiguos, contradictorios, paradójicos y en movimiento, en devenir. Se trata 
de subjetividad y corporalidad que se funden, pero no se (con)funden; forman 
una unidad constitutiva, pero no son lo mismo; no son idénticas, sino que se 
articulan de forma quiasmática en la materialización. Por eso, sexo y género 
tampoco son lo mismo ni uno construye al otro desde una materia dada a 
priori, sino que se co-constituyen en un proceso tenso entre la significación-
materialización, donde la primera moldea y la segunda la excede y la desplaza, 
y a la inversa, en un constante diálogo que no puede escindirse. Significación 
y materialidad no son opuestas y jerarquizadas, sino que no pueden adqui-
rir volumen, contorno, peso, singularidad, si no es a partir de esta relación 
quiasmática (Pons Rabasa, 2016). Entonces, ¿qué ruta epistemológica nos 
permitirá aprehender este volumen, contorno, peso; singularidad, al fin y al 
cabo? ¿Será la senda nómada de la carne que propone Braidotti?

Rosi Braidotti y la senda nómada de la carne

Lo que interesa de la senda nómada de la carne que Braidotti construye en 
su diálogo con las propuestas deleuzianas es la vuelta al materialismo. Un 

7 Lejos de pretender analizar a fondo las discusiones de más de una década que estas dos 
teóricas feministas han mantenido, ambas ubicadas en corrientes teóricas bien distintas de la teoría 
feminista —el feminismo posestructuralista de la diferencia sexual de Braidotti contra el feminismo 
posestructuralista anglosajón o la teoría queer de Butler— me gustaría detenerme brevemente en la 
crítica a Butler y en cómo su teoría de la performatividad recupera su carácter corporal/material a 
través de la noción de quiasmo y de alguna forma cuestiona la contundente afirmación de Braidotti 
respecto a sus divergencias. Es en Lenguaje, poder, identidad (Butler, 2004) donde la filósofa queer 
afirma que “la relación entre el habla y el cuerpo es un quiasmo. El habla es corporal, pero el cuerpo a 
veces excede al habla; y el habla permanece irreductible a los sentidos corporales de su enunciación” 
(Butler, 2004, p. 251). Respecto a dicha afirmación, Nayla Vacarezza nos recuerda que esta figura “es 
apropiada tanto a la relación entre la materialidad de los cuerpos y la normatividad del lenguaje como 
a la que se establece entre cuerpo y habla. En ambos casos se trata de una disposición cruzada que 
forma una juntura, de una disparidad que abre sentidos porque cada uno de los términos se pliega 
sobre el otro, ejerce una demanda y necesita del otro sin poder dominarlo” (Vacarezza, 2011, p. 38).

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   142 1/13/19   10:38 AM



143

materialismo que puede liberar a la diferencia del pensamiento opositivo, es 
decir, “afirmar la diferencia en términos de una multiplicidad de diferencias 
posibles” (Braidotti, 2005, p. 94) repensándola en su positividad y no en su 
negatividad. En este sentido, la senda nómada de la carne desestabilizará 
la dicotomía fundamental yo/el otro abriendo el terreno de la inmanencia 
como espacio de la conectividad entre “sujetos, entidades y fuerzas que 
son aptas para afectarse mutuamente e intercambiar partes de cada una de 
manera creativa y sin envidia” (Braidotti, 2005, p. 90). 

El sujeto en su devenir y actualización constante tiene una estructura 
encarnada, una temporalidad específica, y el afecto tiene un lugar prefe-
rente en su constante proceso de transformación. Se trata de una ética del 
nomadismo filosófico que es positiva, activa y afirmativa, algo que considera 
Braidotti necesario para un pensamiento feminista que tiene una “afinidad 
de carácter epidérmico” con estas propuestas, pues el

intento [del feminismo] de superar el dualismo y reconectar la vida con el pensamiento constituye 
la pieza fundamental de una posible alianza entre el feminismo y el pensamiento nómada en la 
medida en que expresa un compromiso conjunto para reformular la subjetividad como proceso 
intensivo, múltiple y discontinuo de establecer relaciones (Braidotti, 2005, p. 92). 

Efectivamente, no se tratará solo de producir pensamiento crítico, sino 
también de “producir posibilidades de vida insospechadas” (2005, p. 93) 
en la misma línea que propone Haraway, pensando “lo otro” como “ho-
rizonte móvil de intercambios y de devenires hacia el que se mueven los 
sujetos no unitarios de la posmodernidad y que, a su vez, les hace moverse” 
(2005, p. 92). Ahora bien, Braidotti, a diferencia de Deleuze, entiende que el 
punto de partida de cada devenir será distinto y condicionará este mismo 
devenir, que no todos estos procesos pueden verse como iguales y que no 
todos los sujetos pueden acceder a ello. “La política de la localización es 
crucial” (2005, p. 110), así como el carácter asubjetivo y transpersonal de la 
propuesta nómada que nos conduce a cuestionar la relación entre subjeti-
vidad/corporalidad e individualidad y, consecuentemente, el lugar central 
que le otorgamos al sujeto-individuo.

Solo podremos analizar lo que nombro como procesos de corposubje-
tivación si tenemos en cuenta su carácter inmanente al mismo tiempo que 
su localización estructural. Solo así podremos entenderlos como procesos 
mediante los cuales los sujetos se materializan y se van transforman cons-
tantemente, al tiempo que se estabilizan y actualizan a través de ciertas 

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   143 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

144

representaciones sociales en torno al género, la racialidad, la sexualidad y la 
clase que participan performativamente de forma compleja, particular y 
constante en estos movimientos continuos de transformación material. Esta 
transformación material, este devenir, no solo implica el efecto de sujeto que 
emerge en los momentos de estabilización y territorialización, sino también el 
complejo entramado corporal, subjetivo y cultural que implica al sujeto en 
relación a su contexto (Pons Rabasa, 2016). Por lo tanto, será importante 
atender a las gramáticas del poder, pero también a la dimensión material y 
afectiva que cuestiona permanentemente los límites del propio sujeto, su po-
siblidad de existencia individual y las propias gramáticas de reconocibilidad.

Los giros afectivos: de intensidades presociales y relacionalidades 
performativas

Braidotti no es la única que ha criticado la carnalidad perdida de la teoría 
queer. Dentro de las propuestas de lo que se ha denominado como el “giro 
afectivo”, de cuño anglosajón, o dentro de la propuesta más amplia de los 
estudios sobre el afecto y las emociones, existe una interrogación fuerte sobre 
la falta de materialidad del enfoque discursivo de la teoría queer. Si bien en 
el marco de este giro encontramos un corpus heterogéneo de trabajos con 
diferentes enfoques —por eso el uso de “giros” en plural—, en este artículo 
nos interesa recuperar dos ideas fundamentales en torno al afecto.8 La primera 

8 Dentro de lo que se ha nombrado affective turn encontramos diversas corrientes que se distin-
guen entre sí por cuestiones tales como la forma en que entienden la distinción entre afecto y emoción, 
pero también los referentes teóricos y enfoques diversos que se ponen en juego a la hora de analizar 
lo afectivo que con este giro inunda la academia norteamericana y europea. Sin embargo, si algo en 
común tienen las distintas corrientes es una apuesta clara por la transdisciplinariedad y el diálogo 
entre perspectivas que, en otros momentos, se han llegado incluso a considerar antagónicas. Al mismo 
tiempo comparten una crítica a lo que se ha llegado a denominar “el imperialismo discursivo”(Grecco 
y Stenner, 2008, cit. en Lara y Enciso, 2013). Además, es necesario resaltar que todo giro responde a 
cierto tipo de transformación social que, en este caso, siguiendo a Lara y Enciso (2013), tiene que ver 
con la emocionalización de la vida pública y de la experiencia subjetiva. Pero no podemos obviar la 
ubicación de los contextos de producción académica en los que se configura. Si bien se trata de un “giro” 
totalmente situado en el contexto euroamericano, las experiencias de investigación en otras latitudes, 
como la mexicana en este caso, pueden retar, tensar y proponer nuevos desarrollos que enriquezcan 
el corpus teórico y metodológico tan heterogéneo de este “giro”. Lara y Enciso (2013) distinguirán 
en el giro afectivo una pluralidad de corrientes, entre ellas, la fundacional línea spinoziana, la línea 
whiteheadiana, otra que dialoga con las neurociencias, otra influenciada por la teoría psicoanalítica, 
una mirada desde la geografía cultural y, por último, otra que se configura en conjunto con las teorías 
de la significación y la representación. Para profundizar en cada una de ellas, véase Lara y Enciso, 2013.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   144 1/13/19   10:38 AM



145

tiene que ver con la crítica al construccionismo y su comprensión de la mate-
rialidad solo desde su forma mediada y sus gestos significantes. A partir de la 
noción de afecto como una intensidad asocial, no consciente y no capturable 
enteramente por la representación, propone una crítica al modelo lingüístico 
—y sus metáforas de posición de sujeto, significación o estructura— por no 
atender a lo corpóreo y a sus cualidades de movimiento/sensación que reu-
bican el potencial de cambio en lo impredecible (Massumi, 2002).

La segunda idea tiene que ver con la relacionalidad intrínseca de lo afecti-
vo que se destaca en el trabajo fundacional de Eve Kosofky Sedgwick y Adam 
Frank basado en las teorías del psicólogo Silvan Tomkins (Sedgwick, 2003). 
El afecto aquí es un elemento que “tiene una vida compleja y autorreferencial 
que le da complejidad a la vida humana a través de nuestras relaciones con 
los demás y con nosotras mismas”, lo que Sedgwick entiende que puede 
potenciar la capacidad crítica y transformadora de la teoría cultural a través 
de una comprensión de lo social donde la complejidad del afecto produce 
las conexiones de unos elementos con otros (Lara y Enciso, 2013, p. 104).

Teniendo en cuenta ambas propuestas, podemos sugerir que esta relacio-
nalidad ya no se da solamente entre sujetos-individuos, sino también entre 
lo humano y lo no humano, y que no atiende a estados de las cosas, sino 
a procesos constitutivos de la materialidad donde intervendrán diferentes 
tipos de elementos ensamblados. Una relacionalidad que comprendemos en 
el sentido transindividual (Balibar, 2009, p. 22), es decir, no anteponiendo 
la existencia de sujetos-individuos ya dados, sino como parte intrínseca y 
constitutiva de los procesos de materialización, como conexión y reciproci-
dad entre devenires.9

9 La interdependencia que hemos observado como constitutiva es justamente esta conexión y re-
ciprocidad entre devenires, entre procesos de singularización que Étienne Balibar, retomando a Gilbert 
Simondon en su relectura de la filosofía spinoziana, nombrará transindividualidad (Balibar, 2009, p. 22). 
El concepto de Simondon que influyó en las teorías de los filósofos del deseo, así como en el mismo 
Balibar, propone una crítica radical a la metafísica de la sustancia, clave en el pensamiento occidental, 
que descentra no solamente al sujeto, sino también la concepción de relación misma que antepone la 
existencia de sujetos, de individuos ya dados, ya constituidos. La relación emerge como parte intrínseca 
de los devenires, “un individuo dado (llamémosle ‘yo’)” —nos dirá Balibar siguiendo a Spinoza— 
“continuamente abandona alguna(s) partes de sí mismo y, al mismo tiempo, continuamente incorpora 
alguna(s) parte(s) de otros (llamémosles ‘ellos’) teniendo esta sustitución como condición el dejar cierta 
‘proporción’ (esencia) invariante” (Balibar, 2009, p. 35). Esta esencia a la que apelan Spinoza y Balibar 
es el conatus, el “permanecer existiendo” y, por tanto, “regenerando y reproduciendo” (Balibar, 2009, 
pp. 34-35, esencia para la cual es necesaria la interdependencia; son necesarios los otros individuos, las 
otras fuerzas y el contexto. La perdurabilidad de la vida, la supervivencia, es entendida aquí como el 

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   145 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

146

Si bien es importante considerar las críticas de teóricas como Lauren Berlant (2011) y Sara 
Ahmed (2015), que difieren justamente en la idea del afecto como a priori subjetivo y social, 
la capacidad performativa, transformativa y movilizadora que algunas autoras le confieren 
al afecto (Massumi, 2002; Sedgwick, 2003; Thrift, 2004) puede iluminar la posible articulación 
entre una teoría contemporánea y situada del poder y una teoría ya no del sujeto, sino de los 
procesos de corposubjetivación o de materialización subjetiva y corporal, que a través de la 
reapropiación de los diferentes flujos de subjetividad van encarnando subjetividades hetero-
géneas y paradójicas en relación (Pons Rabasa, 2016).

En estos procesos el afecto, en tanto capacidad de ser afectadas y afectar y en 
tanto que “pegamento” (Ahmed, 2015) que articula espacios corporales y 
sociales movilizando la conexión entre singularidades subjetivas en devenir, 
descentraría una idea individualista del sujeto, en las direcciones señaladas de 
transindividualidad de Balibar (2009) o en la disociación propuesta por 
Guattari y Rolnik (2006) entre subjetividad e individuo.10

Pero, como nos lo recuerda la teórica poscolonial Divya Tolia-Kelly, 
“los registros afectivos han de ser entendidos en el contexto de múltiples 
geometrías del poder que dan forma a nuestro espacio social” (2006, p. 5; 
la traducción es mía), configurando así diferentes capacidades afectivas y 
posibilidades de ser. Lo que implica que una teoría encarnada del afecto, por 
un lado, requiere incorporar y pensarse al interior mismo de las geometrías 
de la diferencia producidas por las relaciones de poder y, por el otro, pen-
sarse no desde una perspectiva universalista, sino desde una perspectiva 
situada que tenga en cuenta la complejidad y la materialidad afectiva del 
plano inmanente, del lugar de la experiencia.

Es en este sentido que considero que las críticas a las perspectivas dis-
cursivas para pensar “lo político” —eminentemente, las tesis de Butler sobre 
la materialización de los cuerpos a través de los actos de habla—, más que 
limitarnos, nos invitan a conjugarlas con otras que tienen un destacado interés 
por la materialidad y el cuerpo ya no como organismo, sino como proceso 
imbricado con el afecto, entendido en el sentido spinoziano que requiere de 
la interdependencia para poderse dar. Una interdependencia ya no solamente 
entre sujetos, sino entre procesos, una interdependencia transindividual. 
Esta lectura pondría en el centro de los procesos de corposubjetivación el 

a priori que requiere de la interdependencia para poderse dar, una interdependencia ya no solamente 
entre sujetos, sino entre procesos, una interdependencia transindividual.

10 Guattari y Rolnik (2006) entienden la subjetividad como esencialmente social, conformada 
por agenciamientos colectivos.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   146 1/13/19   10:38 AM



147

afecto y la relacionalidad, y permitiría que a través de ellos viéramos cómo 
se van reapropiando subjetividades hegemónicas que estabilizan el efecto 
de sujeto, pero al mismo tiempo otros modos de referencia, praxis e inten-
sidades afectivas que van movilizando y actualizando devenires subjetivos 
y corporales paradójicos y singulares.11

El nuevo materialismo feminista: hacia una ontoepistemología 
poshumanista

El nuevo materialismo feminista es otra de las posibles rutas a través de 
las cuales podemos explorar estos procesos de materialización de cara a 
construir una teoría encarnada del sujeto y del afecto articulada con una 
teoría contemporánea y situada del poder.12 En esta tendencia teórica, los 
cuerpos, como en la línea spinoziana del giro afectivo, ya no solamente serán 
entes discursivos o culturales, sino más bien nudos semiótico-materiales, 
por decirlo en palabras de Donna Haraway (1999, p. 124). Esta perspectiva 
materialista pone en el centro del análisis los procesos y no los objetos, y las 
relaciones ya no como algo existente antes de ellas mismas, sino como hechos 
que suceden en un espacio-tiempo determinado, como encuentros. En este 
sentido se da una reorientación teórica de las preguntas que nos plantea-
mos en la investigación feminista y se nos propone centrarnos en el cómo 
de una materia en constante transformación, por tanto, una materia que no 
se deja cooptar enteramente por la representación y que, a diferencia de lo 
que encuentro en las propuestas butlerianas, tiene su propia agencia. Se nos 
propone centrarnos en cómo funcionan ya no las interacciones entre materia 
y representación/significación, sino en la intraactividad entre ambos polos 
que se constituyen mutuamente en un dualismo que, así, se desmantela.13

11 Siguiendo a Guattari y Rolnik, “la subjetividad no es susceptible de totalización o de cen-
tralización en el individuo. Una cosa es la individuación del cuerpo. Otra, la multiplicidad de los 
agenciamientos de subjetivación: la subjetividad está esencialmente fabricada y modelada en el 
registro de lo social” (2006, pp. 46). Aquí entendemos las subjetividades hegemónicas o capitalistas, 
por decirlo en los términos de Guattari y Rolnik, como producciones sociales de las cuales los sujetos 
se van apropiando para conferirse inteligibilidad y reconocibilidad social, o, dicho en palabras de 
Guattari, de equivalencia y traducibilidad.

12 Si bien Lara y Enciso (2013) no ubican el nuevo materialismo feminista dentro de las propuestas 
del giro afectivo, Cecilia Macón sí lo hace. Para profundizar, véase Macón (2014).

13 Para Karen Barad, las intraacciones son la base de la materialización, una materialización que 
no está separada de la significación, sino que ambos extremos de la dicotomía se contienen mutua-

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   147 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

148

Karen Barad, una de las fundamentales teóricas feministas de la ciencia en 
esta corriente, retoma el desafío que supone esta senda nómada de la carne de 
Braidotti y su apuesta por encarnar y localizar la producción de conocimiento 
mismo. Desde ahí critica el carácter representacional de la teoría de Judith 
Butler y, mediante una lectura que piensa lo social a través de la ciencia, asu-
miendo su relación de “exterioridad interna” [exteriority within], propone el 
método difractivo de Haraway como forma de investigación crítica.

Sus críticas más fuertes al representacionalismo [representationalism] 
tienen que ver, por un lado, con la idea subyacente de sujeto individual que 
en él predomina, una metafísica que concibe la existencia de un sujeto con 
atributos a priori de su representación. Y por el otro, con la asunción de la 
dicotomía humano/no humano como algo dado. De hecho, una elaboración 
poshumana de la performatividad, para ella, analizará cómo se estabilizan 
y desestabilizan las fronteras diferenciales que construyen las dicotomías 
humano/no humano, materia/significación (Barad, 2003, p. 808).

La performatividad poshumana, como alternativa al construccionismo 
social, sería una performatividad natural, material, que se preocupa por la 
naturaleza de la producción material de los cuerpos y del poder, por los 
efectos de las diferencias y por las prácticas discursivas, más que por la 
formación del sujeto, las diferencias en sí o la representación de las mismas.

A través del modelo cuántico del átomo de Bohr, Barad cuestiona al dua-
lismo cartesiano y propone una ontología relacional que caracteriza como 
agencial realista y que posibilita

conocer la naturaleza, el cuerpo, la materialidad, en la plenitud de su devenir, sin sustentarse 
en una óptica de transparencia y opacidad, en geometrías de absoluta exterioridad o interio-
ridad, y en la teorización sobre lo humano como pura causa o puro efecto mientras al mismo 
tiempo podemos dar cuenta del rol que “nosotros” jugamos en las prácticas articuladas de 
conocer y devenir (Barad, 2003, p. 812; la traducción es mía). 

Lo que en este ensayo nos interesa de la propuesta baradiana es que se centra 
en las intraacciones y concibe “otros modos de pensar con y dialogar a través 

mente, se configuran a través de estas intra-acciones. La autora propone el concepto como crítica a la 
interacción entre dos polos, la cual presupone que los polos existen a priori de la relación entre ellos 
y que, además, están separados. “Es una reformulación de la noción de causalidad que tiene que ver 
con las agencias de medición (efectos) y el objeto medido (causas) en el marco de estos cortes agen-
ciales que producen la separabilidad entre observador y observado y, por tanto, entre estabilidad y 
objetividad” (Barad, 2003, p. 815; la traducción es mía), es decir, entre significación y determinación.

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   148 1/13/19   10:38 AM



149

de la diferencia o diferencias ‘más allá del dualismo’, lo que permite que 
las diferencias difieran de forma horizontal y plural” (Nardini, 2014, p. 22). 
Siguiendo a Nardini, atender a esta apuesta es incluso llegar a repensar la 
dualidad entre ontología y epistemología, ante la cual Barad nos propondrá 
la ontoepistemología (Barad, 2003) como un gesto que va más allá de separar 
el pensamiento (epistemología) del ser (ontología), gesto que, como podemos 
ver, está totalmente articulado a la afirmación deleuziana de las ideas como 
acontecimientos que abren otras posibilidades de existencia.

Al mismo tiempo, la ontología de Barad le confiere a la materia una 
agencia que otras apuestas no pueden ver, agencia que nos va a permitir re-
pensar la dualidad a través de la cual analizamos la materialización subjetiva 
y corporal, pero también la materialización de nuestros mundos. Dualidad 
que fragmenta la forma en que intentamos analizar estos fenómenos de ma-
nera que, paradójicamente, vuelve a colocar el saber que producimos como 
base de políticas emancipadoras que siguen materializando la regulación y 
la estabilización de fronteras sociales infranqueables, la determinación de la 
diferencia como jerarquización y por lo tanto la deshumanización de ciertos 
efectos de sujeto no reconocibles en el marco de las matrices normativas que 
guían la vida y la producción de conocimiento.

De las tensiones a las articulaciones teóricas: interseccionalidad 
y ensamblajes en Jasbir Puar

Parte del trabajo de Jasbir Puar va en el sentido de encarnar el pensamien-
to producido, pero también devolverle al cuerpo, al sujeto y al mundo la 
materialidad perdida (2005, 2013).14 Puar propone articular la teoría de los 
ensamblajes, heredera del pensamiento deleuziano, con la propuesta inter-

14 Esta teórica queer, influenciada por las feministas de la ciencia y la tecnología, entre ellas 
las ya nombradas Karen Barad y Donna Haraway, pero también heredera del corpus teórico de los 
filósofos del deseo, Deleuze y Guattari, plantea las potencialidades y limitaciones analíticas y polí-
ticas de la propuesta interseccional en la teorización sobre la diferencia en el marco del pensamiento 
feminista y queer. Lo que propone no es tanto una crítica a la propuesta original del Black feminism 
sino a las consecuencias de su institucionalización que tienen que ver —en la línea que también 
propone Lugones (2005, 2008)— con entender la diferencia sexual y de género como “constante a 
partir de la cual existen variaciones” (Puar, 2013, p. 346). Siguiendo a Puar, este devenir de la teoría 
interseccional está ligado, por un lado, a su propio emplazamiento en un momento histórico de 
pluralismo neoliberal que asimila las diferencias, tornándolas básicamente indiferentes; y por el 
otro, al impacto de la política representacional en la propuesta interseccional.

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   149 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

150

seccional, para ampliar los límites de ambas propuestas.15 Por un lado, una 
mirada interseccional no permite captar la liminalidad de lo corpóreo (Puar, 
2013, p. 354). “No puede dar cuenta de la indeterminación y la constitución 
mutua de las configuraciones corporizadas de género, sexualidad, raza, clase 
y nación” (Grosz, 1994, cit. en Puar, 2013, p. 354; la traducción es mía), porque 
los cuerpos no pueden ser fragmentados por las configuraciones identitarias 
ni mirados a través de una lupa interseccional estática. Por lo tanto, la inter-
seccionalidad requiere del dinamismo y la materialidad que la teoría de los 
ensamblajes le puede conferir. Por otro lado, el modelo interseccional sigue 
siendo necesario para analizar cómo funciona la producción de subjetividad 
hegemónica que estabiliza el efecto de sujeto mediante “múltiples geometrías 
del poder” en las que se encuentran inmersos los procesos de corposubje-
tivación. Lo que dibuja esta articulación teórica es el campo de tensión en 
el que los sujetos oscilamos; entre las intersecciones y las fusiones, entre lo 
que nos confiere estabilidad y lo situacional, entre las territorializaciones y 
las desterritorializaciones, entre las sujeciones y las desujeciones.

Lo interesante de la propuesta de Puar para la presente reflexión es que 
propone un reto, ahora sí, ontoepistemológico fundamental. Desafío que 
considero puede informar también cómo la crítica a lo descarnado de la 
teoría de la performatividad butleriana, más que suponer un límite, puede 
retarnos a ir más allá de ella con las propuestas de este “nuevo” materia-
lismo feminista o de ciertas apuestas dentro de los giros afectivos. Quizás, 
entonces, la clave puede estar en recuperar la complementariedad teórica 
de ambos enfoques en los dos diálogos que acabo de presentar.

Mediante la metáfora interseccional y la performatividad postestructura-
lista: observar, identificar y analizar las estabilizaciones y reterritorializaciones 
subjetivas y corporales a las que estamos expuestas como sujetos sociales en 

15 A partir de su trabajo con Guattari en el segundo volumen de Capitalismo y esquizofrenia —ti-
tulado Mil mesetas (1980)— y de un análisis de la teoría del poder que propone Foucault, Deleuze 
define en Dos regímenes de locos (2007) lo que entiende por agenciamiento del deseo o agenciamiento 
colectivo. Para los llamados filósofos del deseo, el agencement implica los dispositivos de poder fou-
caultianos (pensemos en el dispositivo de sexualidad, pero también en las políticas de la identidad, 
sus reterritorializaciones y capturas). A estos dispositivos habrá que ubicarlos, nos diría Deleuze, en 
las diferentes dimensiones del agencement o agenciamiento colectivo que remiten, por un lado —y 
aquí es donde ubica el dispositivo de poder de Foucault— a los estados de las cosas y a los tipos de 
enunciados y estilos o jergas de los mismos. Por el otro, remiten a las territorializaciones o reterrito-
rializaciones y a los movimientos de desterritorialización o formas de salir de estas demarcaciones 
espaciales (Deleuze, 2007, p. 123).

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   150 1/13/19   10:38 AM



151

constante movimiento y transformación material, pero articulados y consti-
tuidos a través de la normatividad. Y, a través de la teoría de los agencements 
reinterpretada por Puar, así como de la propuesta de Barad: observar, iden-
tificar y analizar los destellos de situacionalidad, los procesos, los encuentros 
corporales, los sucesos efímeros, las afectividades fugaces, las relaciones y 
los momentos de singularidad.16 Las intensidades afectivas que nos mueven, 
nos transforman y nos ponen en relación. Con la articulación entre teorías 
quizá consigamos comprender la complejidad, conformada por las tensio-
nes, paradojas y contradicciones constitutivas que implican los procesos de 
materialización subjetiva y corporal, y logremos reinsertar “la política” a una 
forma de “lo político” que genere modos de existencia vivibles.

Al relacionar esta propuesta con el concepto de género, podemos repen-
sarlo como una modelización, domesticación de la intensificación afectiva a 
través de la estructura de la identidad, como una suerte de disciplinamiento 
liberal de la materia.17 Podemos utilizar la teoría de la interseccionalidad —para 
comprender esta domesticación de los cuerpos, las diferentes formas de dis-
ciplinamiento y administración de la materia y de sus intensidades afectivas, 
a través de las políticas de la identidad, del género, de la sexualidad y otros 
mecanismos de control y dispositivos— junto con la teoría de los agencements 
para ir más allá de lo que todo esto establece y pensar lo que existe en el 
entre de estos procesos de sujeción. Desde aquí es posible repensar una teoría 
encarnada y situada del poder en las complejas sociedades contemporá-
neas en las que se enmarcan los procesos de materialización, un repensar 

16 Lo que le interesa a Puar de la teoría de Deleuze y Guattari es la forma en que opera, bási-
camente, lo que hace. Esto Puar lo entiende como conexiones, relaciones que i) descentralizan el 
cuerpo humano haciendo alusión a un contínuum entre el cuerpo y el mundo, de acuerdo también con 
las teorías de Haraway; ii) permiten la emergencia de múltiples formas de materia al no privilegiar 
los cuerpos por ser humanos en el marco de su oposición a lo animal, como argumenta la teoría 
poshumanista de la performatividad de Karen Barad; iii) La significación es un elemento entre varios 
que le confiere a la sustancia significado y función; y, siguiendo a John Phillips (2006), son precisa-
mente las “conexiones específicas” con otros conceptos las que dan sentido a los conceptos; iv) Las 
categorías dejan de ser atributos de los sujetos para pasar a ser consideradas “sucesos, acciones o 
encuentros entre cuerpos” en procesos de desterritorialización y reterritorialización; no establecen 
una constante de la que se despliegan sus variaciones, sino una multiplicidad de variaciones articu-
ladas (Puar, 2013, pp. 355-359). Es a partir de esta definición no tanto de lo que son los ensamblajes, 
sino de lo que hacen, que Puar encuentra los puntos en común y las potencialidades ya anunciadas 
por la teoría de la interseccionalidad.

17 “Liberal” en el sentido de una tradición hegemónica en la política y la economía que entiende 
al sujeto como unitario, individual y guiado por la razón instrumental (Mouffe, 2007). Entender “la 
identidad (sexual) y nuestro apego a ella —nos dirá Puar— como un proceso de intensificación” de 
lo que nombra habituation (Puar, 2013, p. 41).

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   151 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

152

“lo político” que construya a modo de umbral la posibilidad de trascender 
la división entre el orden discursivo/lingüístico y el no discursivo.

Desafíos ontoepistemológicos en la investigación feminista: hacia 
una teoría encarnada del afecto

Como hemos visto en el diálogo con las diferentes autoras, a través de este 
tipo de articulaciones teóricas quizá podremos analizar el campo de ten-
siones en el cual nos vamos estabilizando como sujetos y por tanto se van 
configurando nuestros mundos. Campo de tensiones que se dibuja entre la 
dimensión normativa y la dimensión afectiva de la vida, que en lugar de 
estar separadas, se constituyen mutuamente.

 En la dimensión normativa, observamos cómo la identidad, el género 
y la sexualidad organizan el cuerpo, lo contienen en formas reconocibles, lo 
administran y lo constituyen (podríamos decir desde la analítica del poder 
que propone Foucault). Por lo tanto, con la teoría de la interseccionalidad y 
la performatividad butleriana podríamos indagar sobre las formas en que 
se confiere aceptabilidad a los cuerpos y las subjetividades, así como sobre 
las formas en que se contienen y se reterritorializan de modo continuo. 
También podríamos analizar desde una perspectiva crítica qué sujetos son 
reconocibles —y por tanto, considerados sujetos de derechos— y cuáles no, 
así como a través de qué mecanismo sociales se configura su reconocibilidad.

Con Deleuze y Guattari y su teoría de los agencements, así como con la 
performatividad poshumanista y las apuestas que dialogan con los filósofos 
del deseo, podríamos indagar la dimensión afectiva, configurada por mo-
vimientos de desterritorialización, afectos, intensidades, encuentros corpo-
rales y conexiones. Este acercamiento nos permitiría preguntarnos sobre la 
producción de subjetividad y sus materializaciones, ya no solamente desde 
lo discursivo y lo normativo, sino también desde lo material y lo afectivo 
y, al mismo tiempo, detonar en y desde la investigación “otros” modos de 
existencia, como lo han propuesto Haraway y Braidotti.

Lo que este ensayo propone no es un posicionamiento teórico determi-
nado, sino una invitación a buscar articulaciones teóricas que incluso se han 
llegado a pensar como antitéticas, pero que nos permiten analizar contextos 
concretos para pensar en lo político y desde ahí aportar elementos para 
la construcción de políticas críticas. Articulaciones teóricas que permiten 
descentrar una idea individualista del sujeto y una mirada dicotómica del 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   152 1/13/19   10:38 AM



153

mundo, asumir el carácter situado y encarnado del conocimiento, apostarle 
a una objetividad construida desde la localización y buscar nuevas rutas de 
investigación que posibiliten un acercamiento a los procesos de corposub-
jetivación y a la realidad material y afectiva del poder, de la subjetividad y 
del cuerpo que configura la vida.

Desde aquí es desde donde sugiero encontrar nuevos elementos que posi-
biliten la construcción de una teoría encarnada del afecto para desestabilizar 
las dicotomías del pensamiento occidental moderno y analizar contextos 
concretos, geopolíticamente situados, sin obviar su carácter material, por un 
lado, y la potencialidad política del pensamiento encarnado y localizado, por 
el otro. La creación de nuevos conceptos y nuevas metodologías críticas va 
a ser necesaria para explorar desde diferentes marcos teóricos los procesos 
de materialización. Ahora bien, el reto más importante será traducir estas 
exploraciones y la potencialidad política del pensamiento encarnado y lo-
calizado en líneas de acción que apunten hacia la construcción de nuevas 
políticas emancipadoras. 

Notas

Alba Pons Rabasa es becaria del Programa de Becas Posdoctorales de la 
unam en el Centro de Investigaciones y Estudios de Género. Este trabajo 
estuvo bajo la asesoría de la doctora Ana Buquet Corleto.

Referencias

Ahmed, Sara. (2015). La política cultural de las emociones. México: Programa Universitario 
de Estudios de Género-Universidad Nacional Autónoma de México.

Balibar, Etienne. (2009). Spinoza. De la individualidad a la transindividualidad. Córdoba: 
Editorial Brujas.

Barad, Karen. (2003). Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How 
Matter Comes to Matter. Signs, 28(3), 801-831. doi:10.1086/345321

Bartra, Eli. (1997). Estudios de la mujer. ¿Un paso adelante, dos pasos atrás? Política y 
Cultura (9), 201-214. 

Braidotti, Rosi. (2004). Feminismo, diferencia sexual y subjetividad nómade. Barcelona: Gedisa.
Braidotti, Rosi. (2005). Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del devenir. Madrid: Akal.
Butler, Judith. (2002). Cuerpos que importan / Sobre los límites materiales y discursivos del 

“sexo”. Buenos Aires: Paidós.

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   153 1/13/19   10:38 AM



Alba Pons Rabasa

154

Butler, Judith. (2004). Lenguaje, poder e identidad. Madrid: Síntesis.
Butler, Judith. (2006). Deshacer el género. Barcelona: Paidós.
Butler, Judith. (2007). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. Mé-

xico: Paidós.
Deleuze, Gilles. (2007). Dos regímenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995). Madrid: 

Pre-textos.
Fox Keller, Evelyn. (1985). Reflections on Gender and Science. New Haven: Yale University 

Press.
Guattari, Félix, y Rolnik, Suely. (2006). Micropolítica. Cartografías del deseo. Madrid: Tra-

ficantes de Sueños.
Haraway, Donna. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza. Madrid: 

Cátedra.
Haraway, Donna. (1999). Situated Knowledges: The Science Question in Feminist and 

the Privilege of Partial Perspective. En M. Biagioli (comp.), The Science Studies Reader 
(pp. 172-188). Nueva York: Routledge.

Harding, Sandra. (1986). The Science Question in Feminism. Ithaca: Cornell University Press.
Harding, Sandra. (1993). The ‘Racial’ Economy of Science: Toward a Democratic Future. Bloo-

mington: Indiana University Press.
Lamas, Marta. (1986). La antropología feminista y la categoría de “género”. Nueva An-

tropología, 8(30), 173-198.
Lara, Ali, y Enciso, Giazú. (2013). El giro afectivo. The affective turn. Athenea Digital, 13(3), 

101-119. doi:10.5565/rev/athenead/v13n3.1060
Lugones, María. (2005). Multiculturalismo radical y feminismos de mujeres de color*. 

Revista Internacional de Filosofía Política, 25, 61-76. 
Lugones, María. (2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa(9), 73-101. 
Macón, Cecilia. (2014). Género, afectos y política: Lauren Berlant y la irrupción de un 

dilema. Debate Feminista, 25(49), 163-186. 
Massumi, Bryan. (2002). Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation. Durham: 

Duke University Press.
Mouffe, Chantal. (2007). En torno a lo político. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.
Nardini, Krizia. (2014). Volverse otro: el pensamiento encarnado y la “materia o importan-

cia transformadora” de la teorización del (nuevo) materialismo feminista. Artnodes. 
Revista de arte ciencia y tecnología, 18-25. 

Phillips, John. (2006). Agencement/Assemblage. Theory Culture & Society, 23(2-3), 108-109. 
Pons Rabasa, Alba. (2016). De las transformaciones sociales a las micropolíticas corporales: 

un archivo etnográfico de la normalización de lo trans* y los procesos de corposub-
jetivación en la Ciudad de México (tesis de doctorado), Universidad Autónoma 
Metropolitana-Iztapalapa, México. 

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   154 1/13/19   10:38 AM



155

Puar, Jasbir. (2005). Queer Times, Queer Assemblages. Social Text, 23(3-4 (84-85)), 121-139. 
doi:10.1215/01642472-23-3-4_84-85-121

Puar, Jasbir. (2013). Homonationalism As Assemblage: Viral Travels, Affective Sexualities. 
Jindal Global Law Review, 4(2), 23-43.

Sedgwick, Eve Kosofsky. (2003). Touching Feeling: Affects, Pedagogy, Performativity. Durham: 
Duke University Press.

Tolia-Kelly, Divya P. (2006). Affect–an Ethnocentric Encounter? Exploring the ‘Uni-
versalist’ Imperative of Emotional/Affectual Geographies. Area, 38(2), 213-217. 
doi:10.1111/j.1475-4762.2006.00682.x

Vacarezza, Nayla Luz. (2011). Figuraciones del cuerpo con género. Paralelismo y quias-
mo. Revista Latinoamericana de Estudios sobre cuerpos, emociones y sociedad, 3(6), 33-43. 

Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia una teoría encarnada del afecto

Debate Feminista, issn: 0188-9478
Año 29, vol. 57 / abril-septiembre de 2019 / 134-155

08Pons.indd   155 1/13/19   10:38 AM


