
P ocos artículos en antropología han tenido el
impacto de aquellos dos escritos por Wolf en
1955 y 1957, donde él proponía una tipología de

comunidades campesinas en América Latina y donde
elaboraba su modelo de la comunidad campesina cor-
porativa cerrada. Estos dos trabajos de Wolf, sin duda,
allanaron el camino teórico. Ahí, Wolf no sólo delineaba
los rasgos estructurales que debían ser incluidos en una
tipología de comunidades campesinas, además, él argu-
mentaba que tales estructuras eran resultado de cierto
tipo de ambientes sociopolíticos creados por la sociedad
más amplia. Wolf afirmaba, de manera específica, que
las comunidades campesinas corporativas cerradas eran
una creación de políticas colonialistas particulares que

establecieron una serie de barreras alrededor de dichas
comunidades autóctonas con el fin de, no sólo limitar su
acceso a las fuentes de poder y riqueza en la sociedad
más amplia, sino también para asegurar que tales comu-
nidades brindaran la fuerza de trabajo necesaria para las
empresas coloniales y que produjeran los cultivos co-
merciales necesarios para los imperios mercantiles colo-
niales. Para evitar los costos de administración directa,
los poderes coloniales otorgaron una relativa autonomía
a las comunidades autóctonas para que gobernasen sus
asuntos internos. Aunque estas políticas de gobierno in-
directo cargaron los costos administrativos a las mismas
comunidades campesinas, éstas también propiciaron el
espacio cultural necesario para desarrollar mecanismos
de defensa —que a menudo modificaron las mismas ins-
tituciones que se les impusieron— para hacer frente a
las nuevas formas de explotación derivadas de su inte-
gración a la economía de mercado.

Wolf afirmaba que en Mesoamérica, por ejemplo,
aquellas instituciones impuestas a las comunidades au-
tóctonas para su administración civil y su instrucción
religiosa se convirtieron en el elemento principal para la
defensa comunitaria en contra de las fuerzas externas
que amenazaban con usurpar sus tierras, su bienestar
económico y aun sus sistemas de creencias. De la misma
manera, Wolf señalaba que el obligar a todos los hom-
bres a participar en la jerarquía civil-religiosa de la co-
munidad sirvió para diferenciar a los miembros de la

132 �

El capital, los rituales y las fronteras 
de la comunidad corporativa cerrada

James B. Greenberg

james b. greenberg: Universidad de Arizona.

Desacatos, núm. 9, primavera-verano 2002, pp. 132-147.

* El trabajo de campo en que este artículo se basa fue llevado a cabo
durante dos temporadas durante el verano de 1989, y de junio a diciem-
bre de 1990. Este trabajo fue realizado en colaboración con investigado-
res mixes del Centro de Investigación Ayuuk Jujkayjitin Jinma’ainy, y
el equipo ayuuk, del Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropología Social en Oaxaca, y fue patrocinado por una beca Ful-
bright Fellowship, y por el Bureau of Applied Research in Anthropolo-
gy de la Universidad de Arizona. He quedado endeudado en particular
con los etnolingüistas mixes Daniel Martínez, Cándido Canseco, Mar-
celino Domínguez y Margarita Cortés. De la misma manera, este traba-
jo no hubiese sido posible sin las valiosas ideas ofrecidas por Ernesto
Martínez, Gerardo Martínez, Víctor Martínez, y de muchos otros en
Tamazulapan.

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 132



comunidad de los extraños y, además, definió a aquellos
que tenían derechos legítimos a sus recursos comunales.
Wolf también sostenía que a partir de que los hombres
tenían que servir repetidamente, durante sus vidas, en
una costosa jerarquía de cargos civiles y religiosos, este
sistema de fiesta estructuró una economía de prestigio
que no sólo redistribuía la riqueza dentro de la comu-
nidad, sino que, y esto es de suma importancia, inhibió
el desarrollo de las formas de acumulación e inversión
capitalista que podrían haber intensificado las divisiones
de clase dentro de la misma. Lamentablemente, varias ge-
neraciones de etnógrafos han ignorado el modelo global
de Wolf y se han concentrado en los aspectos estructu-
rales y económicos de las jerarquías civiles religiosas, así
como en las religiones de las comunidades mesoameri-
canas.1 De esta forma, el debate ha sido acalorado cuando

se discuten las consecuencias “niveladoras” o “estratifi-
cadoras” del sistema de cargos, o, dicho de otra manera,
cuando se discute si la riqueza es extraída de la comuni-
dad o si es redistribuida dentro de la misma, mientras
que otros aspectos del modelo de Wolf han quedado vir-
tualmente inexplorados.

Dos aspectos del modelo de Wolf, en particular, han
recibido una escasa atención: primero, la noción kroebe-
riana de que las comunidades campesinas son parte so-
ciedades y parte culturas (Wolf, 1955: 452); y segundo, la
problemática de las fronteras que definen las comuni-
dades campesinas corporativas cerradas y que las dife-
rencian de otras formaciones sociales dentro del amplio
mundo capitalista. Los etnógrafos han evitado explorar,
de manera comprensiva, la naturaleza de estas comuni-
dades como parte sociedad y parte cultura, esta omisión

primavera-verano 2002 Desacatos esquinas

Sudáfrica, 2001 / Ricardo Ramírez Arriola

1 Véase, para discusiones relativas a la jerarquía civil religiosa y al sis-
tema de fiesta, los trabajos de Brandes, 1988; Cancian, 1965; Chance y 

Taylor, 1985; Chance, 1990; DeWalt, 1975; Dow, 1974; Greenberg, 1981;
Harris, 1964; Mathews, 1985; Monaghan, 1990; Rus y Wasserstrom,
1980; Smith, 1977; Stephen, 1990; y Wolf, 1986.

� 133

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 133



probablemente se debe a una cierta fascinación román-
tica con las culturas autóctonas. Como resultado, se ha
ignorado tanto el carácter de las fronteras culturales que
definen estas comunidades, así como las aplicaciones de
la existencia de partes de tales culturas que están ínti-
mamente entrelazadas con la sociedad más amplia.

En este artículo me propongo re-examinar las dimen-
siones culturales de la comunidad corporativa cerrada.
Al hacerlo, usaré el caso de los mixes en Oaxaca para ex-
plorar cómo elementos de modos capitalistas y no capi-
talistas de producción se integran culturalmente para
definir una formación social sincrética.2 Mi principal

interés aquí es mostrar cómo los elementos del modo
capitalista —tales como el dinero, el crédito, la riqueza,
los contratos, y la propiedad— son reinterpretados y re-
trabajados cuando pasan a través del prisma de la cultu-
ra mixe. Las limitaciones de espacio para este trabajo, sin
embargo, me obligan a enfocarme en los significados
culturales vinculados al dinero y a la riqueza. Mi argu-
mento, esencialmente, es que las nociones mixes del buen
y del mal dinero, junto con sus rituales asociados a los
negocios mixes determinan cómo se movilizan el capi-
tal y la riqueza dentro de la comunidad. Además, tales
ideas y rituales son sólo unos de los recursos culturales
utilizados por las comunidades mixes para mediar sus
relaciones con el vasto mundo capitalista.3

LA COMUNIDAD MIXE

Tamazulapan sobrevivió hasta bien adentrado el siglo
XX como una comunidad mixe virtualmente monolin-
güe (Nahmad, 1965: 35) que tenía la reputación de estar
entre las comunidades mixes más conservadoras del alti-
plano (Beals, 1945: 84). Cuando visité Tamazulapan por
primera vez en 1973, poco después de que inauguraron
el primer camino al pueblo, la comunidad todavía man-
tenía todas las señas particulares de una comunidad
campesina corporativa cerrada. Los residentes perma-
nentes del pueblo eran mixes. Existía también una ela-
borada jerarquía civil religiosa y un sistema de fiesta en
el cual servían todos los hombres del municipio. Los po-
bladores sembraban productos para su subsistencia en

esquinas Desacatos primavera-verano 2002

Sin título / Aaron Diskin

2 En este trabajo haré uso de las definiciones de Wolf de los modos de
producción capitalistas y tributarios. De la misma manera, seguiré su
método para diferenciar entre los modos de producción en abstrac-
to y las formaciones sociales concretas en las que éstos puedan estar
presentes diferencialmente.“Los dos conceptos —modo de produc-

ción y sociedad— pertenecen a diferentes niveles de abstracción. El
concepto de sociedad parte de la interacción, real o atribuida, entre las
gentes. El concepto de modo de producción apunta más bien a des-
cubrir las relaciones políticas y económicas que subyacen, orientan o
constriñen tales interacciones. Estas relaciones cruciales pueden ca-
racterizar sólo a una parte del rango total de interacciones en una so-
ciedad; o pueden abarcar toda la sociedad; o pueden aun trascender
sistemas de interacción particulares históricamente constituidos”(Wolf,
1982: 76-77).
3 Debido a que en este trabajo sólo se delinea el terreno de la cultura
mixe, sus rituales y cosmología, refiero al lector a los trabajos de Lipp
(1982), Kuroda (1984), Martínez (1987), Andrade (1986), Domínguez
(1987) y González (1989), que abordan estos temas en detalle.

134 �

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 134



tierras comunales, producían artesanías para el mercado
local y migraban temporalmente, con el fin de ganar un
dinero, para cosechar café en la zona templada y en las
tierras bajas. El pueblo mostraba poca evidencia obser-
vable de estratificación: las casas eran de adobe o de paja
y lodo. Recuerdo también que aunque existía un pe-
queño mercado ambulante, el pueblo no tenía tiendas
permanentes.

El Tamazulapan al que regresé en 1990 era difícil de
reconocer. Ya casi todos los habitantes son bilingües. Las
casas de adobe o paja y lodo han sido reemplazadas casi
por completo por estructuras de ladrillo y concreto, mu-
chas de las cuales son de dos pisos. Un gran número de
pobladores tiene su propia camioneta o “troca”. Un área
activa de pequeños comercios y negocios se ubica en el
centro del pueblo, en el nuevo mercado, y se extiende
hacia el interior del pueblo. Es obvio que Tamazulapan
ya no es una simple comunidad campesina, sino que
ahora alberga una población mucho más estratificada.
Además de la clase comerciante de propietarios de tien-
das y otros negocios, el pueblo ahora tiene una variedad
de servicios y oficios: mecánicos, carpinteros, albañiles y
electricistas que se sostienen en una economía de mer-
cado. Además, ha surgido una nueva clase de profesion-
istas mixes con educación universitaria, incluyendo siete
personas que tienen un título en antropología o están
estudiando dicha disciplina.

Parece ser que una serie de factores internos y ex-
ternos se combinaron para erosionar las fronteras cor-
porativas cerradas de Tamazulapan y para producir su
transformación actual. Para comenzar, el municipio es
pobre en tierras —tan sólo 63.79 kilómetros cuadrados,
muchos de los cuales son terrenos pedregosos o tan in-
clinados que no se pueden cultivar. Para hacer más difí-
cil la situación, su población explotó de 2 041 en 1950, a
6 379 habitantes en 1990. Debido a esto, aunque casi to-
dos los hogares cultivaban cosechas para la subsistencia,
pocos tenían suficiente tierra como para satisfacer más
del 30-50 por ciento de sus necesidades y tenían que de-
dicarse a otras actividades que inevitablemente los in-
volucraban en una economía de mercado.

También las políticas estatales han jugado un papel
importante en la remodelación de Tamazulapan. Para

comenzar, las políticas indigenistas de México han sido
agresivamente asimilacionistas, buscando derrumbar lo
que ellas mismas definen como las barreras coloniales
y culturales que no permiten a los indios participar en la
cultura nacional (Nahmad, 1965: 132-133; Nolasco, 1972;
Beltrán, 1973). En 1971, el Instituto Nacional Indigenista
estableció un centro en Ayutla con la finalidad de coor-
dinar sus esfuerzos de desarrollo. Como tales programas
necesitaban profesores bilingües o promotores cultura-
les, se construyó, en 1973, la primera escuela secundaria
técnica agrícola en la región. Desde entonces, se han pre-
parado unos 200 profesores, sin mencionar muchos otros
profesionistas técnicos. En el sector económico la inver-
sión estatal en infraestructura ha transformado también
la región; se construyeron más de 500 kilómetros de ca-
minos desde 1970 (Ledesma Ruiz y Rebollar Domínguez,
1988: 199-200). Estos caminos no sólo abrieron nuevos
mercados para productos perecederos como aguacates,
duraznos, papas y naranjas que anteriormente tenían
una distribución local limitada, sino que además permi-
tieron a los pequeños comerciantes incrementar la
escala de sus operaciones y el ritmo de acumulación de
capital. Los negocios florecieron no solamente en Tama-
zulapan, sino que además sus comerciantes tomaron un
papel prominente en cada poblado mixe.

A pesar de estos cambios tan marcados, el carácter
“corporativo cerrado” de Tamazulapan, aunque alterado,
no ha sido eliminado por completo. De hecho, muchos
elementos no capitalistas permanecen aún: las tierras
comunales, la membresía cerrada definida por servicios
en la jerarquía civil-religiosa, el sistema de fiesta que or-
ganiza las formas redistributivas de intercambio y los
sistemas de labores comunales. Debe notarse, sin em-
bargo, que mientras algunos de estos rasgos pueden tener
raíces prehispánicas, éstos han sido en igual manera un
producto de cinco siglos de integración a la economía
mundial y al sistema de dominación de la sociedad más
amplia. No obstante, tales elementos no capitalistas con-
tinúan definiendo un conjunto distintivo de valores y
códigos morales que establecen el cómo se puede, de
una manera legítima, hacer, usar e invertir el dinero den-
tro de la comunidad. Consecuentemente, el sistema pro-
ductivo en Tamazulapan, sus formas de intercambio y

primavera-verano 2002 Desacatos esquinas

� 135

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 135



sus construcciones ideológicas no se conforman a una
lógica puramente capitalista, al menos no aún. Más bien,
tales formas no capitalistas, junto a las construcciones
ideológicas que las subyacen, persisten y continúan sien-
do parte de los medios a través de los cuales la comu-
nidad negocia y renegocia sus relaciones con la sociedad
dominante.

LAS CONCEPCIONES DEL CAPITAL:
INTERPRETACIONES MIXES DEL DINERO

Las formas capitalistas de intercambio presentan un di-
lema para las formaciones sociales no capitalistas. Por
una parte, el intercambio mercantil ofrece acceso a un
mundo de riquezas y de bienes que van más allá de la
comunidad. Pero por otra parte, el dinero tiende a trans-
formar todas las cosas en mercancías. De hecho, la ideo-
logía capitalista, como lo observaba Marx (1959, vol. 3),
fetichiza el dinero y le da una fecundidad y un poder casi
vivo que hace parecer que es el dinero y no el trabajo lo
que produce la riqueza. Por medio de esta fetichización,
las ganancias se convierten en una cualidad intrínseca
de la mercancía y así las relaciones entre las personas se
enmascaran en una matriz mágica como si fuesen rela-
ciones entre cosas (Taussig, 1980: 23-36). A través de este
acto de magia, no sólo las cosas que la gente cultiva o
produce se convierten en bienes, sino que aun la natura-
leza y el tiempo se convierten en mercancías que pueden
ser alienadas de la comunidad y venderse como propie-
dad y fuerza de trabajo. Es escasamente sorprendente,
bajo este contexto, que las comunidades campesinas a
menudo “representen el dinero como una oscura fuerza
satánica que desgarra el tejido mismo de la sociedad”
(Bloch y Parry, 1989: 6).

Los mixes, como muchos otros campesinos que reac-
cionan a la ideología del capitalismo, han colocado en
un marco moral a los dos paradigmas rivales, el nativo y
el capitalista, tejiendo en su visión del mundo un com-
plejo conjunto de ideas acerca del dinero “bueno” y del
dinero “malo”. Sin embargo, en otros modos de produc-
ción, como lo ha mostrado Bloch (1989: 176), otras cosas
aparte del dinero o de las mercancías pueden servir de

fetiches centrales alrededor de los cuales se organiza la
vida económica. Entre los mixes, la naturaleza es el fe-
tiche mágico que provee todas las cosas buenas. Para los
mixes la naturaleza no sólo es fuente de materia prima
que utilizan los hombres sino también es una fuerza vi-
viente cuyo panteón de dioses toma múltiples formas.
Las piedras, los árboles, las montañas, los arroyos, la llu-
via, el viento y los relámpagos son seres conscientes que
le dan a la gente las cosas que necesitan y a quienes las
personas deben hacer ofrendas para perpetuar el orden
y el balance del mundo. Debido a que los mixes fetichi-
zan la naturaleza, todo el dinero es visto como un pro-
ducto derivado de los sobrenaturales.

En términos generales, el buen dinero tiene dos carac-
terísticas básicas: éste depende de establecer y sostener
relaciones apropiadas de reciprocidad con los dioses y la
naturaleza, y debe ganarse a través del trabajo duro. En
otras palabras, el buen dinero se gana por medio de una
relación con la naturaleza. Por un lado los dioses proveen
los recursos y por otro lado la riqueza se obtiene con el
sudor de los hombres.

El mal dinero, en contraste, se deriva de ciertos tipos
de formas capitalistas de intercambio. El mal dinero, “el
dinero del viento”, le llega a la gente sin que ésta tenga
que trabajar para obtenerlo. Se adquiere al hacer contra-
tos con el demonio o señor del cerro que se representa
como un ladino gordo y codicioso que tiene una necesi-
dad constante de trabajadores para sus enormes ranchos
de ganado ubicados dentro de las montañas. Tales con-
tratos son considerados como brujerías e implican el
vender la propia alma al diablo o la promesa de entre-
garle otras almas a cambio de riqueza. Se dice que aque-
llos que se hacen ricos rápidamente es porque han hecho
un pacto con el diablo. Este tipo de dinero es peligroso
y a menudo lleva a la bancarrota, a enfermedades o a la
muerte de quienes lo aceptan. Aunque este dinero puede
ofrecer beneficios temporales, estos beneficios son efíme-
ros. Se dice que a diferencia del “buen” dinero, el “mal”
dinero se lo lleva el viento, no puede reproducirse a sí
mismo y al final de cuentas es estéril.

A pesar de que las categorías de “buen” y “mal” dinero
parecerían contrastar diferentes tipos de “esencias”, este
contraste no es tanto un choque entre las orientaciones

esquinas Desacatos primavera-verano 2002

136 �

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 136



del valor de uso y del valor de cambio, como sugiere
Taussig (1980: 18-22; 126-139), sino más bien una apre-
ciación de dos tipos diferentes de transacciones capita-
listas. No es que el dinero sea “bueno” o “malo”; sino que
estas etiquetas sitúan tales transacciones en un marco de
referencia moral. Ya que el dinero es la moneda de las
formas de intercambio capitalista, su significado moral
es ambiguo en el mejor de los casos. Como otras cosas
en el mundo, el dinero está cargado de bien y de mal.
Que el dinero sea bueno o malo depende de cómo fue
obtenido y usado. Todo aquel dinero que fue ganado en
una forma perniciosa —como lo es el vender la tierra a
forasteros, o ya sea mintiendo, robando, apostando, o
cobrando intereses exorbitantes por préstamos— será
probablemente visto como dinero malo.

Este complejo de ideas asociadas al mal dinero identi-
fica las formas de intercambio, así como las clases de

relaciones capitalistas que son consideradas peligrosas.
Por ejemplo, cualquier contrato es visto con gran recelo,
de la misma manera se ven los tratos con personas aje-
nas a la comunidad. Se dice que esas personas no son de
fiar, ellos hacen demandas que a menudo son casi impo-
sibles de satisfacer, además no cumplen con su palabra y
hay pocos recursos a la mano cuando actúan de manera
caprichosa. Ciertas formas de ganar dinero están marca-
das por el peligro; aun recibir indirectamente este dinero
puede causar daño. El dinero puede incitar los celos, pue-
de causar conflictos, y hasta las cosas que se compran
pueden resultar dañinas. El dinero que uno recibe puede
estar manchado y poco se puede esperar del mismo, a
menos que los dioses sean aplacados con ofrendas para
remover tales rasgos dañinos. Los rasgos dañinos del di-
nero se remueven al tratar el dinero como cualquier otro
objeto que se deriva de la relación de uno con los dioses y

primavera-verano 2002 Desacatos esquinas

El infierno, artesanía, ciudad de México, 1999 / Ricardo Ramírez Arriola

� 137

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 137



en hacerles ofrendas en agradecimiento. Tales rituales no
sólo purifican el dinero, sino que establecen un modelo
moral para su uso en formas socialmente sancionadas.

Este modelo cosmológico refleja los valores de un mo-
do tributario preexistente, el cual, aunque ha sido trans-
formado substancialmente a través de las interacciones
con la sociedad dominante, continúa cimentando una
plataforma ideológica para la reciprocidad y para los ri-
tuales de redistribución. Este modelo parte de la premisa
de que todas las cosas buenas provienen de los guardia-
nes sobrenaturales que son identificados con las cimas
de las montañas y con otros elementos del medio am-
biente. De esta manera, para proteger la estabilidad del
universo y para satisfacer sus necesidades, cada familia
debe pagar tributo a los dioses (Martínez, 1987: 28). Estas
relaciones se sostienen por medio de rituales que unifi-
can los seres que habitan una serie de mundos simbólicos

cada vez mayores que se extienden a partir de la casa, si-
guiendo con la iglesia, el cementerio, los campos, las cue-
vas sagradas y hasta las montañas. Se encienden velas en
cada uno de estos “mundos” (definidos por su centro y
sus cuatro esquinas representando los puntos cardina-
les) y se hacen ofrendas a los dioses. Aunque algunas de
estas ofrendas son símbolos que se entregan a los dioses,
la mayoría de los alimentos y bebidas requeridas para es-
tos rituales se re-distribuye en comidas festivas a las que
se invitan familiares y amigos. Este modelo tributario
propone, en esencia, que así como los dioses regresarán
las ofrendas multiplicadas con creces, la riqueza y el di-
nero invertidos en el intercambio recíproco y redistribu-
tivo serán igualmente multiplicados. Por supuesto que
la falta de tales ofrendas resultará en sanciones sobrena-
turales.4 Si no se hacen las ceremonias, los dioses se eno-
jarán y mostrarán su enojo de diversas maneras: con
enfermedades, accidentes, cosechas pobres, problemas
económicos y aun con la muerte (Martínez, 1987: 90).

A pesar de que las creencias detrás de las nociones
mixes acerca del dinero “bueno” difieren marcadamente
de aquellas creencias capitalistas que consideran pro-
ductivo el dinero fetichizado, y dado que los mixes par-
ticipan en la economía de mercado, sus ideas acerca del
uso del dinero “bueno” convergen con, aunque no son
idénticas a, los cálculos racionales de inversiones pro-
ductivas que tienen lugar en la sociedad en general. Y,
además de sus creencias de que es la relación de recipro-
cidad entre los dioses y el hombre lo que hace producti-
vo al dinero, los mixes consideran que el capital o dinero
“bueno”, como el maíz, debe ser valorado y tratado con
respeto. Tal respeto implica su uso productivo y adecua-
do. El dinero, por lo tanto, debe ser invertido en cosas
productivas —animales, herramientas, avíos— para
crear riqueza. El respeto también implica confianza en sí
mismo y el tener una actitud positiva hacia el dinero no

esquinas Desacatos primavera-verano 2002

Representación de la Inquisición en El juicio final, ciudad de Méxi-
co, 2000 / Ricardo Ramírez Arriola

4 Los mixes utilizan inee (literalmente trueno) para referirse tanto a los
dioses de manera general, como al Dios de la lluvia, quien no sólo trae
las lluvias pero que también es el señor de “el maíz y de todas las cose-
chas”. Cada año el inee manda uno de sus “vaqueros” montado en un
jaguar, que guía manadas de tejones, pecaris y otros animales salvajes
que destruirán los campos de aquellos que no han dado sus ofrendas
(Lipp, 1982: 104).

138 �

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 138



solamente en las peticiones rituales y en las ofrendas a
los dioses, sino en los tratos que uno hace. Para que el
dinero sea productivo, la gente debe creer en sí misma y
estar segura de poder salir adelante en cualquier empre-
sa y no traicionar tal creencia bajo ningún motivo.
Como una mujer lo decía:

Al traicionar estas ideas, uno no sólo se traiciona a sí mis-
mo, sino que traiciona a los dioses y a la naturaleza. Si uno
tiene malos pensamientos, éstos crearán un desequilibrio
entre los dioses y la naturaleza. Además, sin fe el dinero es
improductivo y desaparecerá. Si la gente no tiene fe en que
su dinero dará ganancias, entonces el dinero no será pro-
ductivo. La actitud apropiada cuando se va a comprar
mercancía, no es ir a ver si se puede hacer un trato o no,
sino ir a comprar y hacer el trato.

EL XIMEEPY Y LAS ADIVINACIONES PARA 
LAS ACTIVIDADES COMERCIALES

Dado que los mixes creen que todas las cosas buenas
provienen de los dioses y la naturaleza, los comerciantes
mixes llevan a cabo una serie de ceremonias cuando
comienzan una nueva empresa.5 También realizan un
ciclo anual de rituales para mantener el favor de los dio-
ses y si el negocio declina se realizan ceremonias restitu-
tivas para mejorarlo.

Los rituales para el dinero o para las actividades co-
merciales siempre requieren hacer ofrendas en sitios
sagrados en las montañas que rodean el pueblo y en la
iglesia. El ximeepy es un sacerdote que funge como cu-
randero y como especialista en rituales, es él quien deta-
lla los rituales necesarios para cada negocio. Antes de
comenzar una nueva empresa se consulta al ximeepy pa-
ra que dé su consejo y sus instrucciones para los rituales.
Él hará sus adivinaciones con base en el calendario mixe
(Lipp, 1982) y prescribirá los sitios sagrados que deberán

visitarse y cómo deberán hacerse los rituales para em-
presas particulares. Debido a que la situación de cada
empresa y cada persona son diferentes, los detalles y el
contenido de los rituales prescritos por el ximeepy va-
riarán consecuentemente. Por ejemplo, cada aspecto del
negocio conlleva peticiones y ofrendas a los dioses para
mantener el equilibrio. De ahí que a los compradores de
café se les requiera ofrecimientos y oraciones para el café,
el capital y el transporte, mientras que tiendas de abarro-
tes requieren sólo de ofrendas para la mercancía y el ca-
pital. Además de prescribir cuáles rituales se deban hacer,
el ximeepy instruye a los propietarios acerca del tipo de
ofrendas y de los tiempos más propicios para su realiza-
ción de acuerdo con el calendario mixe.

Los dioses deben autorizar también cualquier présta-
mo de grandes sumas de dinero a utilizarse en un nego-
cio. En tales casos, el ximeepy hará las adivinaciones
necesarias y dictará los rituales requeridos. De nuevo, ya
que cada familia, cada pareja, tiene características pro-
pias, el ximeepy les prescribe rituales específicos y dónde
hacerlos. De cualquier manera, la costumbre dicta que el
pedir dinero prestado requiere un periodo prescrito de
abstinencia sexual. “No es tan sólo un asunto de pensar
en pedir dinero prestado cuando uno se acaba de levan-
tar de la cama. Uno debe planear esas cosas con tiempo.”
A menudo ambas partes hacen ofrendas a los dioses, es-
to es lógico ya que los rituales establecen un pacto sagra-
do entre el prestatario y el prestamista. Las ordenanzas
de rituales y las intervenciones del ximeepy aseguran que
ambas partes tienen las actitudes adecuadas para hacer
la transacción. Dada su complejidad, los rituales sirven
para garantizar que no se pedirá dinero por razones frí-
volas y que se tomará el tiempo necesario para conside-
rar la transacción y los demás aspectos del negocio que
la hacen necesaria.

Las adivinaciones rituales para los tratos de negocios
pueden tomar otras formas también. Por ejemplo, un
ritual relacionado con el establecimiento de una nueva
empresa consiste en tomar un pollo tirándolo a las pie-
dras de un arroyo cercano al camino que conduce al
pueblo. La orientación del pico del animal indicará la
dirección de la suerte de uno. Si el pico apunta hacia el
pueblo, es ahí donde uno debe hacer los negocios, si en

primavera-verano 2002 Desacatos esquinas

� 139

5 Cuando se comienza un nuevo negocio se realizan elaborados ritua-
les. Los dueños pueden ir a más de cien lugares sagrados, ubicados en
las montañas que rodean el pueblo, para hacer sus ofrendas a los dioses
y a la naturaleza. Si el negocio es una tienda, el comerciante sacrificará
pollos o guajolotes y los enterrará en el centro y en las cuatro esquinas
del local, de la misma forma que lo haría al inaugurar una casa.

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 139



cambio apunta hacia Ayutla, entonces uno debe ir en esa
dirección, y así sucesivamente. Este simple procedimien-
to resulta de una distribución de los comerciantes al azar
sobre el horizonte y así se evita la aglomeración y la
competencia por un mismo mercado. De hecho, los co-
merciantes de Tamazulapan se pueden encontrar en cual-
quier poblado mixe y aunque Tamazulapan no produce
café, sus compradores dominan ahora el mercado regio-
nal del café.

LOS RITUALES MIXES PARA SUS EMPRESAS
COMERCIALES

Los rituales para los negocios son variantes de aquellos
que hacen los agricultores para sus campos, sus anima-
les y para el bienestar económico de su familia. Aunque
originariamente, de acuerdo con las explicaciones mixes,
tales rituales eran simples peticiones para tener una bue-
na cosecha y para que prosperasen las manadas de ga-
nado, los comerciantes y otros profesionistas recientes
han adoptado y elaborado tales ritos como una forma
de orar para lograr el éxito en sus actividades respecti-
vas, ellos han añadido el dinero en sus peticiones a los
dioses y la naturaleza. La ecuación simbólica aquí es que
el negocio prospera de la misma manera que un maizal
crece a partir de un contrato básico entre Dios y el hom-
bre. Los hombres hacen producir a la naturaleza por
medio de su trabajo y para disfrutar sus frutos ellos de-
ben respetar a la naturaleza y pagarle un merecido tri-
buto. Dado que la acumulación de riqueza depende del
mantenimiento del favor de los dioses, ellos requieren
no solamente dar muestras del respeto debido y de tra-
bajo duro, sino que también implica un uso moral de la
riqueza misma. La riqueza acumulada debe compartirse
con los amigos y los vecinos y debe ser utilizada para el
bien de la comunidad. Si uno falla en hacer los rituales
propios para los dioses y la naturaleza, o si se usa la ri-
queza en una forma inmoral, o si falta respeto al dinero
que, lo engrandece esto puede traer como resultado un
fracaso en los negocios.

Estos rituales de negocios, como los rituales agrícolas,
siguen un ciclo anual. Se dividen en tres periodos, cada

uno espaciado en intervalos de tres o cuatro meses, em-
pezando el primero de enero.6 Los comerciantes visitan,
en cada periodo, una serie de sitios sagrados que termi-
nan en la cima de una montaña. El primer periodo coin-
cide con las ceremonias para el cambio de los oficiales
civiles y religiosos. Éste empieza con una visita a Niwe-
yopk, un sitio sagrado en el oeste donde se celebran las
ceremonias de cambio de oficiales. Este primer periodo
finaliza con una caminata a la cima del Zempoaltépetl,
la montaña más alta de la región, la que los mixes con-
sideran como “el ser supremo que enseña a los mixes el
orden cósmico que se mantiene con sacrificios y ofren-
das” (Kuroda, 1984: 71). Los comerciantes consideran que
esta montaña es el sitio más importante de todos y tie-
nen altares ahí. El segundo periodo de rituales termina
sobre la cima de una montaña en un lugar sagrado lla-
mado Maxcatl. Durante el tercer periodo, después de vi-
sitar una serie de lugares sagrados, los comerciantes as-
cienden al Cerro Grande.

En cada uno de estos sitios, a manera de petición a los
dioses para la fertilidad y vigor de su familia y negocio,
los comerciantes mixes encienden veladoras, sacrifican
pollos o guajolotes y rocían unas gotas de la sangre de
los animales sobre las ofrendas de flores, tabaco, harina
de maíz, tamales, huevos y mezcal (Martínez, 1987: 109).
En las cumbres de esas montañas las peticiones a los dio-
ses toman la forma de pequeñas réplicas —casas, cam-
pos, ganado— de las cosas que ellos quieren, y dejan
pequeñas monedas como símbolos de dinero.

Al regresar al pueblo, los comerciantes mixes ejecutan
una serie de rituales en la iglesia para la prosperidad
de sus empresas y su dinero. Los comerciantes encienden
sus velas en un punto ubicado al pie de los escalones
del púlpito. Este lugar tiene un poder especial ya que es,
conceptualmente, el “corazón” de la iglesia. También en-
cenderán velas y dejarán ofrendas de tamales de frijol a

esquinas Desacatos primavera-verano 2002

140 �

6 En Tamazulapan se considera que los primeros doce días del año pro-
nostican cómo irá el negocio durante todo el año, de la misma manera
que se predice el temporal anual. Por ejemplo, el cinco de enero repre-
senta el mes de mayo. Los días siete a doce se dividen en mañana y tar-
de. De esta manera los mismos doce días pronostican los dieciocho
meses del calendario mixe.

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 140



las imágenes de San Antonio, Espíritu Santo, Cristo y
de la Virgen que representa la naturaleza, los tonas o
compañeros espíritu-animales, los antepasados y los
mortales. Éstos son los seres que juntos, a través de sus
reciprocidades, mantienen el universo en equilibrio. San
Antonio representa naaxwi’ni (la inmensa tierra) o natu-
raleza. Los mixes utilizan naturaleza como un término
comprensivo para referirse a los dioses. Dado que es la
“naturaleza” quien da el bienestar familiar, se dedican en-
tonces las primeras oraciones y ofrendas a San Antonio.
Es importante para los comerciantes el recordar, al mo-
mento que hacen sus ofrendas a San Antonio, aquellos
momentos y luchas cruciales de sus vidas y a las per-
sonas que les han ayudado en esos trances. El Espíritu
Santo es el santo patrón del pueblo, su tona y protector.
Dado que todos los seres —dioses, santos y gente— tie-
nen tonas cuya fe está íntimamente ligada a la suya, los
negociantes hacen ofrendas a la imagen del Espíritu

Santo para pedir por su bienestar y protección. Los co-
merciantes también hacen ofrecimientos a la imagen de
Cristo, a quien llaman ap teety, abuelo, para agradecer a
sus antepasados que les han ayudado y a quienes deben
sus vidas. Así también, hacen ofrendas a la Virgen o ap
taak, que significa “la abuela santa”. Ella representa a los
seres mortales y las ofrendas a ella significan el reconoci-
miento propio como un ser mortal y aceptar las respon-
sabilidades hacia la familia y los deberes de preservar el
hábitat para las futuras generaciones.

Cada periodo de estos ritos mixes para empresas co-
merciales incluye una fiesta de dos días en la casa del pa-
trocinador, esta fiesta es como una pequeña mayordomía.
El comerciante invita a sus amigos, parientes, clientes y
vecinos a participar en las comidas rituales de tamales
y sopa que han sido preparados con las aves sacrificadas.
El tamaño y los gastos de esta fiesta dependerán en gran
parte de las instrucciones dadas por el ximeepy, él establece

primavera-verano 2002 Desacatos esquinas

� 141

San José Pinula; Jalapa, Guatemala, 2000 / Ricardo Ramírez Arriola

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 141



cuáles son las ofrendas necesarias. Al dar las instruccio-
nes rituales, el ximeepy toma en cuenta las condiciones
económicas de la familia, ya que existen tres categorías
para estos rituales, una para aquellas familias acomo-
dadas, otra para las de medianos recursos, y una más
para las pobres. Por ejemplo, cada parte del negocio re-
quiere que se sacrifiquen trece pollos domésticos. Así,
un comprador de café debe sacrificar 39 aves, tres veces
por año, para los tres componentes de su negocio: capi-
tal, productos y transporte. No es sorprendente que bajo
la gran demanda de pollos domésticos para los rituales
el precio de cada ave puede alcanzar hasta 10 dólares.*

De esta manera, el ximeepy instruye a aquellos co-
merciantes acomodados para que sigan estrictamente el
ritual y las fechas para hacer sus ofrendas, sin embargo
instruye a otros de menos recursos para que visiten los
mismos lugares, pero las ofrendas de éstos serán con
otros artículos ceremoniales. En lugar de sacrificar trece
pollos para cada parte del ritual, un hombre pobre pue-
de recibir instrucciones para que ofrezca tres pollos y
sustituya con huevos los otros diez. El punto aquí es
lograr un delicado balance entre las demandas de la re-
distribución ritual y las necesidades de capital como ins-
trumento de producción. Por ejemplo, mientras que un
pobre propietario de una tienda de abarrotes puede gas-
tar unos 180 dólares anuales en aves domésticas a ser sa-
crificadas para las dos partes de su negocio, en cambio un
rico comprador de café puede gastar, por lo menos unos
1 170 dólares anuales.

Esta última cantidad puede parecer excesiva, pero pa-
semos a analizar el negocio de un comprador mediano
de café para poner dichos gastos rituales en perspectiva.
En 1990 este comprador ganó unos 4.44 dólares en cada
saco de café comprado, y compró un total de 2 000 sacos,
con una ganancia aproximada de unos 8 880 dólares.
Entonces, si se gastan unos 1 170 dólares en rituales, estos
gastos sólo acumulan un 13 por ciento de sus ganancias.
Se debe notar que en realidad los gastos rituales requie-
ren mucho más que aves domésticas, pero mi argumen-
to aquí es que aunque estos gastos pueden retardar el
proceso de acumulación de capital, de ninguna manera
lo impiden. De hecho, el comerciante de café al que nos
referimos tenía un capital de trabajo que ascendía a más
de 100 000 dólares.

Además, aunque los patrocinadores tienen que sol-
ventar todos estos gastos inmediatos, esta inversión se
recupera rápidamente ya que los invitados están obliga-
dos, por las normas que rigen la reciprocidad, a invitar-
los a su vez a las comidas rituales que ellos organicen.
Para puntualizar, debido a que los comerciantes mixes
están encapsulados por rituales, ellos se ven, en realidad,
sujetos a una dinámica diferente, es decir, su uso de capi-
tal, así como las decisiones concernientes a sus negocios
no se determinan simplemente en respuesta a los facto-
res del mercado.

esquinas Desacatos primavera-verano 2002

142 �

Cárcel de Jalapa, Guatemala, 2000 / Ricardo Ramírez Arriola

* En el verano de 1990 el dólar se cotizaba a razón de 1.00 por 2 800.00
pesos. [N. de la E.]

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 142



RITUALES CURATIVOS PARA LOS NEGOCIOS

Que un negocio se vea plagado de problemas, que pier-
da dinero, o que fracase es una señal inequívoca de que
los dioses están disgustados. Tales problemas son sínto-
mas del desequilibrio que resulta del olvido de los ritua-
les o de la falta de respeto a los dioses y a la naturaleza.
Cuando esto sucede, los comerciantes consultan un xi-
meepy para que les diga por qué ocurren las cosas y res-
taurar el equilibrio con los dioses y la naturaleza. Sin
embargo, el diagnóstico y las prescripciones del ximeepy
pueden llegar a ser complejas como lo mostrará la si-
guiente historia de los problemas que plagaban a un co-
merciante mixe.

Cuando se murió su mamá, él empezó a desesperarse. Se
sintió preocupado por la pérdida de su mamá y se buscó
el olvido en el licor, pero esto lo encerró en un sinnúmero
de problemas. Perdió el sentido de seguridad en sí mismo
y realizaba sus actividades cotidianas sin ganas. Y, por sus
problemas en los negocios, empezó a descuidarse y a no
hacer bien los procesos rituales. Sus problemas también
tenían otro aspecto moral: no se había casado por los pro-
cesos rituales mixes. Parece que tenía una barrera que le
impedía hacer los rituales. De pronto su negoció fracasó.
Se fue a Oaxaca y perdió toda su lana, se lo rajaron y quedó
en desajustes económicos. Así que se regresó para enten-
der por qué esto le estuvo sucediendo y qué era lo que él
tenía que hacer. Sencillamente, el ximeepy le dijo que esto
estaba sucediendo porque él mismo estaba traicionando
sus criterios de trabajar, por la dinámica de lo que venía
haciendo. “Mira, tú no estás respetando los rituales ni el
matrimonio mixe. Tú estás fallando porque tú no estás se-
guro de ti mismo; entonces necesitas limpiarte ritualmen-
te, necesitas limpiar tu alma para sacar todo lo malo que
tienes por dentro para que nuevamente tengas seguridad
en ti mismo. Ésta es la razón de todos tus problemas. Tie-
nes que regresar a los centros sagrados y hacer los rituales
normales para mostrar tu respeto para los dioses y la na-
turaleza.” (Entrevista, Greenberg, 1981.)

El mantener un negocio próspero en cualquier parte re-
quiere de un delicado balance de actos. Pero como lo
ilustra la historia anterior, los mixes enmarcan su éxi-
to o fracaso no en términos de factores del mercado o en
perspicacia comercial, sino en el lenguaje moral de la fe,
en la reciprocidad con los dioses y la naturaleza y en los

pecados personales. La premisa subyacente es que su fe
en los dioses hace productivo su dinero. Como lo dijo un
mixe:“La gente que tiene dinero piensa que son ricos por-
que se han ganado el favor de los dioses. Aquellos que
son pobres, bueno, han de haber hecho algo para dis-
gustarles”. Extrañamente, lo que emerge de estos rituales
y de este marco cosmológico es una serie de valores que
tiene una gran similitud con la ética protestante.

LA ÉTICA Y LA PRÁCTICA DE 
NEGOCIOS MIXE

La ética y las prácticas de negocios mixes presentan una
curiosa combinación de valores de mercado y de valores
enraizados en un antiguo modo tributario de produc-
ción en el que la reciprocidad es la base del intercambio.
Por una parte, como sus contrapartes capitalistas, los
comerciantes mixes valoran el dinero y ponen un gran
énfasis en el trabajo duro, en la sobriedad, en la confian-
za en sí mismos y en las actitudes positivas. Por otra
parte, dado que las creencias religiosas y rituales mixes
envuelven sus empresas, su ética de reciprocidad per-
mea su trato con los clientes. Esto es un claro contraste
con la anónima economía de mercado en la que otros
comerciantes pueden cobrar todo lo que el mercado
aguante. Los comerciantes mixes se guían por las nor-
mas de reciprocidad y responden a sus clientes en la
misma manera que ellos los tratan, es decir con respeto,
con un trato justo y aun con generosidad. Estos princi-
pios son claramente enunciados por los comerciantes
mixes:“Hay dos cosas que mantienen el negocio de uno:
los clientes y los dioses. Si los clientes son infelices eso
significa que los dioses serán infelices. Debes respetar
tus clientes en la misma forma en que respetarías a tu
padre y no darles la espalda, porque ellos son los que te
dan el pan de cada día.”

Trato y precio justo, en este sentido, son cuestiones
morales. El comerciante mixe no puede darse el lujo de
ser visto con alguien codicioso. Si compra o vende a
precios que dañan a sus clientes, ellos no lo olvidarán.
Como otro comerciante mixe dijo en un tono bíblico:
“Cosechas lo que siembras. Si engañas a tus clientes, o

primavera-verano 2002 Desacatos esquinas

� 143

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 143



los tratas mal, no los podrás retener; si, en cambio, los
tratas bien, generosamente, entonces ellos regresarán.”

La generosidad, cualquiera que sean sus cimientos his-
tóricos, es una buena práctica de negocios. Por ejemplo,
los dueños de las tiendas a menudo regalan a clientes
necesitados los productos que no pueden vender antes
de que se echen a perder. Estos actos no sólo resultan en
nuevos clientes, sino que también refuerzan las rela-
ciones de reciprocidad en la comunidad. Aun si los co-
merciantes regalan algo de sus productos, al hacerlo no
están sufriendo una pérdida. Estos regalos establecen una
futura obligación con sus clientes para ser recíprocos con
las cosas que ellos producen: papas, frijol, maíz y calaba-
za. Los dueños de las tiendas pueden consumir tales pro-
ductos o ponerlos a la venta y recuperar su inversión. En
pocas palabras, dado el contexto de reciprocidad en que
se mueven, los comerciantes no necesitan sacar una ga-
nancia en cada transacción. Pero, a pesar de todo, los co-
merciantes mixes viven en una economía de mercado y
deben calcular detenidamente lo que deben ganar para
mantener a sus familias y tener un negocio solvente. Si
no quieren sufrir pérdidas de dinero, ellos deben ser cui-
dadosos de no exagerar su generosidad y de no regalar
demasiado. Este acto de equilibrio es en verdad difícil, co-
mo se quejaba un comerciante: “trabajoso salir adelante,
la gente no te deja. Si te niegas a las peticiones de la
gente, abres las puertas a las críticas y te puede ir aún
peor”. Como todos los negocios son vistos como un ser-
vicio a la comunidad, en tanto que los comerciantes más
o menos cumplan con las normas de reciprocidad, ellos
pueden acumular riqueza. Sin embargo, si abiertamente
se violan tales normas, entonces sus negocios pueden
sufrir, los clientes irán a otra parte y el comerciante pue-
de ser acusado de brujería y de haber hecho un pacto
con el diablo.

CONCLUSIONES

Uno de los problemas más desafiantes que las ciencias
sociales enfrentan es cómo vincular nuestros macromo-
delos de economías mundiales y modos de producción,
a las sociedades y micro poblaciones que a menudo

estudiamos, pero sin reducir el uno a lo otro. Éste es un
problema que va más allá de la confusión de lo general
con lo particular, es más bien uno de cómo ambas partes
son matizadas y coloreadas por las diferencias culturales.
Pero aun esta metáfora no es completamente adecuada,
ya que subestima la cualidad dinámica de esas conste-
laciones, al mismo tiempo que sobrestima la indepen-
dencia de sus objetos y omite las dimensiones de poder.
Además, si queremos entender los procesos de evolución
o cambio cultural, necesitamos entender que las socieda-
des son siempre partes de sistemas interconectados que
están diferencialmente ligados con campos sociales más
amplios (Wolf, 1982: 76). El problema ha sido que en
nuestros intentos de relacionar los macro y micro mode-
los a menudo las diferencias culturales quedan excluidas
del macro modelo, o bien en el otro extremo, las dimen-
siones de la economía política desaparecen en micro-
mundos de textos e interpretaciones. Una forma de
entender los lazos existentes entre las poblaciones loca-
les y los sistemas mundiales es examinar las institucio-
nes que unen las comunidades locales, como parte cul-
turas y parte sociedades, a entidades sociales mayores.
En este artículo he tratado de examinar una de estas ins-
tituciones: el dinero acuñado por el Estado y que circula
como parte de una economía capitalista. Esto no quiere
decir que las formaciones sociales locales son necesaria-
mente capitalistas. Es este precisamente el punto donde
el trabajo de Wolf ha sido fundamental para la forma-
ción de nuestro entendimiento de tales conexiones.

A diferencia de la visión monolítica del sistema capi-
talista mundial como el que proponían Frank (1966, 1978)
y Wallerstein (1974), Wolf (1982) ha reconocido que aun-
que la expansión del modo capitalista de producción ha
sido global, sus efectos han sido, sin embargo, dispare-
jos. Mientras que el capitalismo puso algunas áreas bajo
su control directo, en las formaciones sociales dependien-
tes de otras regiones, el modo capitalista se combina con
otros modos de producción. De esta manera, aunque el
capitalismo transformó todas las sociedades, éste no
convierte, automáticamente, a todas las sociedades bajo
su influencia en sociedades capitalistas; ni esto implica
que sus formas de producción o intercambio necesaria-
mente se conformarán a su lógica. Más bien, ya que

esquinas Desacatos primavera-verano 2002

144 �

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 144



muchas sociedades están enclavadas como parte cultu-
ras y parte sociedades en un mundo capitalista más am-
plio, estas formaciones sociales locales, como parte de
sus medios para resistir tal subyugación y penetración, a
menudo combinan sincréticamente elementos de las
formas capitalistas y no capitalistas de producción e in-
tercambio. A final de cuentas, ya que las formaciones
sociales locales, tal como las comunidades corporativas
cerradas, enfrentan tanto presiones internas como ex-
ternas, su identidad depende del mantenimiento o de la
imposición constante de fronteras sociales, políticas,
económicas y culturales. Dichas fronteras están sujetas a
una constante negociación y re-negociación.

Al presentar su argumento de que las comunidades
corporativas cerradas intentan mediar los avances capi-
talistas a través de mecanismos de nivelación que impi-
den la movilización de riqueza dentro de la comunidad
en formas capitalistas, Wolf (1955, 1957) deliberadamente

excluyó las dimensiones culturales e ideológicas de su
presentación porque él no quería limitar su tipología a
comunidades étnicas específicas. Pero si tales comuni-
dades van a resistir las presiones del mercado capitalista
que intenta convertir sus tierras y trabajo en mercancías
para la venta, éstas también deben resistir las ideologías
que sostienen las formas capitalistas de producción e
intercambio.

Los materiales mixes dejan claro que tanto los signifi-
cados culturales que se asignan al “buen” y al “mal” di-
nero, como el envolvimiento de las empresas comer-
ciales dentro de un sistema ritual son parte de tal
resistencia. Estas formas sincréticas culturales e ideoló-
gicas son, como la religión, parte de los medios que tales
comunidades utilizan para ajustarse a la economía de
mercado y dichas formaciones sincréticas juegan un
papel importante en la negociación y el mantenimiento
de sus fronteras con el mundo. Pero éstas, sin duda, son

primavera-verano 2002 Desacatos esquinas

� 145

Los restos de la guerra: avión derribado; Morazán, El Salvador, 1999 / Ricardo Ramírez Arriola

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 145



las armas de los débiles.7 Y, aunque estas formas pueden
mediar parcialmente, la manera en que el capital es usa-
do en la comunidad, éstas también sirven para adaptar-
las. De ahí que aunque he argumentado que la ideología
mixe tiene sus raíces en un modo tributario que fetichi-
za a la naturaleza más que al dinero, que esta ideología
contiene una crítica de las formas capitalistas de intercam-
bio, y que sus rituales dan la pauta para el intercambio
re-distributivo y para la reciprocidad, no estoy propo-
niendo que estos rasgos sean características intactas de
un pasado precapitalista. Más bien, de la misma manera
que la jerarquía civil-religiosa y el sistema de fiesta de es-
tas comunidades, estas formas culturales e ideológicas
son un producto de una larga historia de interacciones
con la sociedad más amplia. Así, a pesar de sus premisas
divergentes, tales formas han adquirido muchos valores
y prácticas que han llegado a converger, aunque no son
idénticas, con aquellas del mundo capitalista en general.

Como resultado, tales formas tienen un carácter dual:
son al mismo tiempo formas de resistencia y medios de
adaptación. Es tal carácter dualista lo que permite a esas
formas culturales e ideológicas mediar entre la comu-
nidad y la sociedad que los rodea.

Bibliografía

Aguirre Beltrán, Gonzalo, 1973, “Regiones de refugio: el de-
sarrollo, de la comunidad y el proceso dominical”, en
Mestizo América, serie de Antropología Social, núm. 17,
Instituto Nacional Indigenista, México.

Andrade, María Cecilia, 1989, Calendario y memoria colecti-
va mixe, tesis para la maestría en etnohistoria, Escuela
Nacional de Antropología e Historia, México.

Beals, Ralph L., 1942, “Ethnology of the Western Mixe”, en
American Archaeoloy and Ethnology, University of Ca-
lifornia Publications, Berkeley, vol. 42, núm. 1.

Bloch, Maurice, 1989, “The Symbolism of Money in Imeri-
na”, en Money and the Morality of Exchange, Jonathan
Parry y Maurice Bloch (eds.), Cambridge University Press,
Nueva York, pp. 165-190.

Brandes, Stanley, 1988, Power and Persuasion: Fiestas and
Social Control in Rural México, University of Pennsylva-
nia Press, Filadelfia.

Cancian, Frank, 1965, Economics and Prestige in a Maya Co-
mmunity: The Religious Cargo System of Zinacantan,
Stanford University Press, Stanford.

esquinas Desacatos primavera-verano 2002

146 �

7 El “buen” y el “mal” dinero han sido reportados ampliamente en la
literatura. Tales interpretaciones culturales parecen ser parte de los
medios utilizados por las sociedades para negociar sus fronteras y para
adaptarse a la economía y mercado capitalistas en las que se encuen-
tran diferencialmente enclavadas. Para una discusión más detallada
consúltese Parry y Bloch (1989), Shipton (1989) y Taussing (1990).

Jalapa, Guatemala, 200o / Ricardo Ramírez Arriola

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 146



Chance, John K., 1990, “Changes in Twentieth-Century Me-
soamerican Cargo Systems”, en Lynn Stephen y James
Dow (eds.), Class, Politics, and Popular Religion in Me-
xico and Central America, Society for Latin American
Anthropology, American Anthropological Association,
Washington.

—— y William B. Taylor, 1985, “Cofradias and Cargos: A
Historical Perspective on the Mesoamerican Civil-Reli-
gious Hierarchy”, en American Ethnologist, vol. 12 (1): 1-26.

De Walt, Billie, 1975, “Changes in the Cargo Systems of Me-
soamerica”, en Anthropological Quarterly, vol. 45: 87-105.

Domínguez Domínguez, Marcelino, 1987, Nax Kajpn Tunip:
comunalidad. El caso de Cacalotepec mixe, Oaxaca, tesis
para la licenciatura en etnolingüística, Centro de Inves-
tigaciones y Estudios Superiores de Antropología So-
cial, Apetitlán, Tlaxcala.

Dow, James, 1974, Santos y sobrevivencia: funciones de la
religión en una comunidad otomí, Instituto Nacional In-
digenista, Secretaría de Educación Pública, México.

Frank, Andre Gunder, 1966, “The Development of Under-
development”, en Monthly Review Press, Nueva York.

——, 1978, “World Accumulation 1492-1789”, en Monthly
Review Press, Nueva York.

González Villanueva, Pedro, 1989, El sacrificio mixe: rumbos
para una antropología religiosa indígena, Ediciones Don
Bosco, México.

Greenberg, James B., 1981, Santiago’s Sword: Chatino Peasant
Religion and Economics, University of California Press,
Berkeley.

Harris, Marvin, 1964, Patterns of Race in the Americas, Wal-
ker, Nueva York.

Kuroda, Etsuko, 1984,“Under Mt. Zempoaltépetl: Highland
Mixe Society and Ritual”, en Senri Ethnological Studies,
núm. 12, National Museum of Ethnology, Osaka.

Ledesma Ruiz, Norma Leticia y Enrique Rebollar Domín-
guez, 1988, Los mixes: geografía de un grupo étnico en el
estado de Oaxaca, tesis para la licenciatura en geografía,
Universidad Nacional Autónoma de México.

Lipp, Frank Joseph, 1982, The Mije Calendarical System:
Concepts and Behavior, Diss. New School for Social Re-
search.

Martínez Pérez, Daniel, 1987, Tu’uknT’Imt Ayuuk Jyujky;aj-
tl’ln (Religión ayuuk de Tamazulapan), tesis para la li-
cenciatura en etnolingüística, Centro de Investigación y
Estudios Superiores en Antropología Social, Apetatitlán,
Tlaxcala.

Marx, Karl, 1959, Capital: A Critique of Political Economy,
Lawrence and Wishaart, vol. 3, Londres.

Mathews, Holly F., 1985, “We are Mayordomo: A Reinter-
pretation of Women’s Roles in the Mexican Cargo Sys-
tem”, en American Ethnologist, vol. 12 (2): 285-301.

Monaghan, John, 1990, “Reciprocity, Redistribution, and
the Transaction of Value in the Mesoamerican Fiesta”,
en American Ethnologist, vol. 17 (4): 758-774.

Nahmad Sittón, Salomon, 1965, Los mixes: estudio social y cul-
tural de la región del Zempoaltépetl y del Istmo de Tehuan-
tepec, Memorias del Instituto Nacional Indigenista, vol.
XI, México.

Nolasco, Margarita, 1972, Oaxaca indígena: problemas de
aculturación en el estado de Oaxaca y sub-áreas cultura-
les, Instituto de Investigación e Integración Social del Es-
tado de Oaxaca, Series Investigaciones, núm. 1, México.

Parry, Jonathan y Maurice Bloch, 1989, Money and the Mo-
rality of Exchange, Jonathan Parry y Maurice Bloch (eds.),
Cambridge University Press, Cambridge.

——, 1989, “Introduction: Money and the Morality of Ex-
change”, en Jonathan Parry y Maurice Bloch (eds.), Mo-
ney and the Morality of Exchange, Cambridge University
Press, pp. l-33, Cambridge.

Russ, Jan y Robert Wasserstrom, 1980,“Civil-Religious Hie-
rarchies in Central Chiapas: A Critical Perspective”, en
American Ethnologist, vol. 7 (3): 466-478.

Shipton, Parker, 1989, “Bitter Money: Cultural Economy and
Some African Meanings of Forbidden Commodities”,
en American Ethnological Society Monograph Series, núm.
1, American Anthropological Association, Washington.

Smith, Waldemar, 1977, The Fiesta System and Economic
Change, Columbia University Press, Nueva York.

Stephen, Lynn, 1990, “The Politics of Ritual: The Mexican
State and Zapotec Autonomy”, en Lynn Stephen y James
Dow (eds.) Class, Politics and Popular Religion in Mexico
and Central America, Society for Latin American An-
thropology, American Anthropological Association, pp.
63-76, Washington

Taussing, Michael T., 1980, The Devil and Commodity Feti-
shism in South America, The University of North Caro-
lina Press, Chapel Hill.

Wallerstein, Immanuel, 1974, The Moderm World System:
Capitalist Agriculture and the Origins of the European
World-Economy in the Sixteenth Century,Academic Press,
Nueva York.

Wolf, Eric R.,1955, “Types of Latin American Peasantry: A
Preliminary Discussion”, en American Anthropologist,
vol. 57: 452-471.

——, 1957,“Closed Corporate Peasant Communities in Me-
soamerica and Central Java”, en Southwestern Journal of
Anthropology, primavera, vol. 13: 1-18.

——, 1982, Europe and the People Without History, Univer-
sity of California Press, Berkeley.

——, 1986, “The Vicissitudes of the Closed Corporate
Peasant Community”, en American Ethnologist, vol. 13:
325-329.

primavera-verano 2002 Desacatos esquinas

� 147

2 Esquinas  8/7/04  8:19 PM  Page 147


