
! 

Una de las formas de manifestación
del amor, el amor sexual, nos ha pro-
curado la experiencia más intensa de
sensación placentera avasalladora,
dándonos así el arquetipo para nues-
tra aspiración a la dicha. Nada más
natural que obstinarnos en buscar la
dicha por el mismo camino siguiendo
el cual una vez la hallamos.

. 

M I LECTURA DE ESTE conjunto de trabajos
sobre sexualidad estuvo marcada por el en-
tusiasmo a priori que tengo por un tema

todavía escasamente tratado en el ámbito antropológi-
co.1 Le agradezco a Margarita Dalton la invitación a ha-
cer un comentario pues, además, disfruté al encontrarle
cierta legitimación académica a mi añejo vicio de lecto-
ra morbosa. Pero quiero transformar la incitación que
me hizo Dalton a ser “muy crítica y crear polémica” y
más bien compartir con ustedes ciertas consideraciones
sobre los desafíos para abordar investigaciones y refle-
xiones relativas a la sexualidad humana.

El desacato de criticar

Marta Lamas

 : Doctora en antropología, fundadora y directora
de la revista Debate Feminista, directora de Grupo de Informa-
ción en Reproducción Elegida, A.C. (GIRE).

1 El clásico ensayo de Carol Vance, citado en la bibliografía, sobre la
antropología descubriendo a la sexualidad ofrece pistas interesantes. Sin título, Lucero González

 



 Desacatos - 

 "

Los artículos que aquí aparecen publicados  represen-
tan en cierto sentido la vanguardia de la investigación
antropológica sobre sexualidad en nuestro país. Ante el
frío desinterés que priva en nuestro medio por temas
relativos a la sexualidad, un mérito indudable de les auto-
res2 radica en su voluntad de indagar, a pesar de lo incó-
modo que todavía resulta el tema. Es significativo que se
publiquen en una revista con el nombre de Desacatos, y
también que yo sienta que cometo un desacato, pues son
investigadores que están abriendo brecha. Con el respe-
to que me merecen voy a hacer un comentario general,
en vez de tratar a cada ensayo por separado, he preferido

centrarme en cuestiones de índole teórica. Probablemen-
te la ausencia de un espacio de debate sobre la sexualidad
humana hace que, no obstante el valor que tienen estos
trabajos, tengan también algunas omisiones que no me
es posible ignorar. Voy, por lo tanto, a señalar algunas
cuestiones que me hubiera gustado que les autores tra-
taran o profundizaran más.

El estudio de la sexualidad humana es una tarea com-
pleja. Dos razones de tal complejidad me parecen apasio-
nantes: porque el análisis del deseo sexual se vuelve un
territorio privilegiado de la interrogación sobre el sujeto
y también porque es un gran desafío intelectual intentar
esclarecer los procesos psíquicos y culturales mediante los
cuales las personas nos convertimos en heterosexuales y
homosexuales, en bisexuales, transexuales y transgéneros,
dentro de un esquema que postula la complementarie-
dad de los sexos y la normatividad de la heterosexualidad.

2 Una forma de resistir el androcentrismo del castellano es usar cada
vez las y los autores. Comparto con Antonio Alatorre la esperanza de
que empecemos a utilizar la “e” como referencia que incluye a ambos
sexos.

Malabar I, Jorge Acevedo

 



-  Desacatos 

! 

Por ello la sexualidad es más que un proceso que articu-
la cuerpos y prácticas: expresa imaginarios y los vincula
con lo simbólico. Los encuentros eróticos de cuerpos
sexuados y con inconsciente recrean formas diversas de
recepción del mandato de la cultura en la psique indi-
vidual: aceptación, resistencia, transgresión. La manera
en que el sujeto como un ser sexuado y hablante asume,
inconsciente e imaginariamente, su sexuación, es espe-
cialmente relevante en la formación de su orientación
sexual.3

En el ámbito de los estudiosos de la sexualidad huma-
na un tema central es: qué determina la orientación se-
xual. Básicamente4 hay dos cuerpos, por lo tanto la gran
interrogante es, al margen de las valoraciones culturales
que se puedan dar, ¿por qué unas personas se erotizan
con cuerpos iguales a los suyos, y otras con cuerpos di-
ferentes? Desde hace unos veinte años se ha perfilado
un debate entre dos posiciones encontradas: la de quie-
nes consideran que la orientación sexual está determi-
nada  y de quienes sostienen que la orientación sexual de
una persona no es intrínseca, sino que es relacional y
está marcada social e históricamente. A esta contraposi-
ción, que reproduce otra oposición clásica en antropo-
logía (la de naturaleza versus cultura), se le han puesto
las etiquetas de “esencialistas” y “constructivistas”. El
debate a su vez se ha desdoblado en posturas entre los
voluntaristas y los deterministas, que plantean cuestio-
nes antagónicas en torno a la posibilidad de transformar
a voluntad la orientación sexual o que las personas deci-
dan en qué categoría sexual se encuentran.5

Ahora bien, una conceptualización más completa y
compleja sobre los seres humanos conduce a incursionar
en cuestiones fundamentales como la existencia de una
realidad psíquica y a reconocer la estructuración incons-
ciente del deseo como un aspecto en la formación de la
orientación sexual del sujeto. La teoría psicoanalítica
ofrece el recuento más complejo y detallado, hasta el
momento, de la constitución de la subjetividad y de la
sexualidad, así como del proceso mediante el cual el su-
jeto resiste o se somete al código cultural. El amplio y com-
plejo panorama de fantasías, deseos e identificaciones
detectado por el psicoanálisis describe la necesidad hu-
mana de tener una identidad sexual y también muestra
que las formas que esa identidad toma jamás son fijas.
Pero si bien la perspectiva psicoanalítica sirve para des-
cifrar el intrincado proceso de resistencia y asimilación
del sujeto ante fuerzas culturales y psíquicas, también
alude a cuestiones estructurales y transhistóricas o trans-
culturales. Esta “doble” vertiente del psicoanálisis com-
plica su ubicación en cualquiera de los dos lados del
debate entre “esencialistas” y “constructivistas”. Hay quie-
nes consideran que el psicoanálisis es esencialista, mien-
tras que muchísimos constructivistas citan a Freud para
avalar sus planteamientos.

La tendencia del constructivismo social la impulsaron
fundamentalmente autores ingleses que, por razones lin-
güísticas y geográficas, estaban situados de manera pri-
vilegiada entre la cultura estadounidense y la francesa. De
ahí que, por un lado, tomaran elementos de la teoría nor-
teamericana del “etiquetamiento” (labeling theory),6 cu-
ya idea central es que la respuesta social ante las llama-
das desviaciones afecta profundamente la manera en que
las personas se perciben a sí mismas, y por el otro lado,
retoman elementos del postestructuralismo francés. La
influencia del movimiento de liberación gay estadouni-
dense y el impacto intelectual de la publicación, en ,
del primer volumen de La historia de la sexualidad, de Mi-
chel Foucault, enmarcan la consolidación de la corriente
británica del constructivismo social. Sus más conocidos

3 Hay un debate, en el que no puedo entrar aquí, sobre si se debe ha-
blar de “orientación” sexual o de “identidad” sexual. En este ensayo
los uso de manera indistinta.
4 Existen los intersexos, pero en términos simbólico e imaginarios,
en nuestra cultura se reconocen sólo dos sexos. Véase Anne Fausto
Sterling, “The Five Sexes. Why Male and Female are Not Enough”, en
The Sciences, marzo / abril, .
5 Curiosamente, no todos los esencialistas son deterministas ni todos
los constructivistas sociales son voluntaristas. Una cuidadosa revisión
de las posibles combinaciones entre esas cuatro categorías (esencia-
listas, constructivistas, voluntaristas y deterministas) la hace Edward
Stein en “The Essentials of Constructionism and the Construction
of Essentialism”, en la antología que él compila: Forms of Desire.
Sexual Orientation and the Social Constructionist Controversy, Rout-
ledge, Londres, .

6 Los autores clásicos de la teoría del “etiquetamiento” son Edwin
Lemert y Howard Becker. Thomas Szaz es tal vez su discípulo más
conocido. Véase bibliografía.

 



 Desacatos - 

 "

representantes son Jeffrey Weeks, cuya provocadora
declaración, “Identity is not a destiny but a choice”7

(“La identidad no es un destino sino una decisión” se
volvió un slogan del movimiento gay), y Ken Plummer,
autor de varios libros sobre homosexualidad y editor del
journal académico Sexualities.8 Ambos, y muchos más
que siguieron sus enseñanzas, utilizaron a Foucault co-
mo la base de sus teorizaciones. Aunque Foucault es un
ejemplo brillante de la nueva historia cultural, e induda-
blemente desarrolla conceptos útiles para el estudio de la
sexualidad (más en su fase de “arquelogía” que en la de
“genealogía”) como sus coupures (quiebres), una gran
limitación de su pensamiento radica en su ceguera ante
la diferencia sexual.9 La mayoría de los constructivistas
consagraron el segundo capítulo (“La implantación per-
versa”) del primer volumen del trabajo de Foucault como
la principal referencia teórica sobre la que “construye-
ron” un nuevo discurso, liberador y radical, respecto a la
sexualidad humana.

Si bien la perspectiva del construccionismo social tu-
vo el mérito de incorporar el tema de la maleabilidad
cultural y del cambio histórico al estudio de la sexuali-
dad humana, rápidamente se convirtió en la perspectiva
que adoptaron los intelectuales orgánicos del movimien-
to lésbico/gay, y su influencia creció hasta convertirse en
Estados Unidos en el discurso oficial gay sobre la sexua-
lidad. El constructivismo, como postura “politically co-
rrect”,10 volvió al término homosexual en un adjetivo
que sólo se debía utilizar para designar ciertos actos o
prácticas, y jamás como un sustantivo para designar a
cierto tipo de personas, por ejemplo: “ese homosexual
a quien quiero tanto”.

El acierto indudable de los constructivistas ha sido pre-
guntarse sobre cómo se da el cambio histórico en las pau-
tas de conducta sexual, a partir de pensar que los seres
humanos estamos inmersos en un proceso dinámico de
evolución cultural y que este hecho debería seguro im-
pactar a las conductas y reglas sexuales. Su error funda-
mental ha sido su incomprensión de que la conducta
sexual tiene también determinaciones psíquicas, cuyo
peso es sustantivo.

De los cinco trabajos que aquí se publican, tres se refie-
ren exclusivamente a cuestiones de identidad/orientación
homosexual. Me hubiera gustado que Guillermo Núñez,
Porfirio Miguel Hernández Cabrera y César Octavio Gon-
zález Pérez se ubicaran más claramente ante esta contro-
versia: ¿qué determina la orientación sexual? Intentar
responder a esta interrogante obliga a distinguir entre las
prácticas sexuales, la pulsión y el deseo, y tal distinción nos
ubica en un complejo panorama, donde las identidades y
las valoraciones culturales se mezclan con la represión y el
voluntarismo. Tomo un ejemplo elocuente: “No nacimos
ni nos hicimos, sólo lo decidimos.” Esta es la leyenda de la
manta con la que el grupo Unigay participó en la XX Mar-
cha del Orgullo Lésbico, Gay, Bisexual y Transgenérico el
 de junio de . La frase es un indicador muy signi-
ficativo de cómo se concibe el ser gay, que condensa la
actitud generalizada de hablar, por ejemplo, de “preferen-
cia” sexual. Esta mistificación voluntarista sobre lo que es
la orientación sexual abre un flanco muy riesgoso, tanto
en términos políticos como personales. No sólo me im-
pactó leer la frase, sino que también me sorprendió que
Porfirio Hernández Cabrera no la comente ni cuestione.
La concepción implícita —la orientación sexual como
una decisión— confunde prácticas con deseo. Claro que
podemos “decidir” tener una relación homosexual; “deci-
siones” de ese tipo surgen por curiosidad, por privación
(como en las cárceles y conventos), por desafíos, por mil
y otras causas. Pero una cosa es “decidir” con qué tipo de
cuerpo tienes relaciones sexuales o eróticas, y otra muy
distinta es quién te despierta deseo. También hay muchas
personas homosexuales que “deciden” casarse y tener hi-
jos. Pero la cuestión álgida de expresar un deseo distinto
al que la cultura valida como “natural” o “normal” remite
a la imposibilidad de cambiar a voluntad el deseo.

7 Esta complejidad está lejos de la declaración de Weeks en “Ques-
tions of Identity”, en The Cultural Construction of Sexuality, editado
por Pat Caplan, Tavistock, Londres, , p. .
8 La revista Sexualities, dirigida por Plummer, se ha convertido en una
herramienta valiosa de discusión sobre los aspectos culturales de la
sexualidad.
9 Esto lo trata Isaac D. Balbus en “Michel Foucault y el poder del dis-
curso feminista”, en Seyla Benhabib y Druucilla Cornell (eds.), ,
Teoría feminista y teoría crítica, Edicions Alfons El Magnanim, Ge-
neralitat Valenciana.
10 Wayne R. Dynes, “Wrestling with the Social Boa Constructor”, en
E. Stein, Forms of Desire, op. cit.



-  Desacatos 

! 

Preguntarse por la identidad gay es más que averiguar
qué pasa con un número cada vez mayor de personas
cuyas experiencias de vida no se ajustan a la heteronor-
matividad imperante. Si bien comparto totalmente la
opinión de González Pérez sobre Bourdieu como un au-
tor fundamental para trabajar el tema de la identidad
gay, me hubiera gustado que ampliara su reflexión más
allá del concepto de campo social y que incorporara el
concepto de habitus, que articula mejor otros elementos
de la teoría de Bourdieu. La profunda reflexión que Bour-
dieu despliega a lo largo de treinta años de trabajos re-
construye lo más cuidadosamente posible cómo los su-
jetos aprehenden y vuelven subjetivas relaciones sociales
e históricas.

El concepto de habitus se refiere a “sistemas perdu-
rables y transponibles de esquemas de percepción,
apreciación y acción, resultantes de la institución de lo
social en los cuerpos” (Bourdieu, : ). La cultura, el

lenguaje, la crianza, inculcan en las personas ciertas nor-
mas y valores profundamente tácitos, que se consideran
“naturales”. El habitus reproduce estas disposiciones es-
tructuradas de manera no consciente, regulando y ar-
monizando las acciones.

Bourdieu señala que entre los esquemas de “pensa-
miento impensado” está la heteronormatividad de la
vida sexual. Encarar de manera crítica la problemática
que Guillermo Núñez señala como “complejos procesos
de negociación, acomodamiento, resistencia y subversión
de las identidades sexuales” conduce a revisar tanto los
efectos consistentes de la simbolización y el condiciona-
miento en los cuerpos de las personas, como las fugas,
resistencias y rupturas que los sujetos llevan a cabo frente
a la imposición cultural del género, que inculca la hete-
ronormatividad de la vida sexual.

El deseo humano no tiene más límite que el que la cul-
tura logra imponerle y existen básicamente dos cuerpos

Sin testigos, Jorge Acevedo

 



 Desacatos - 

 "

en los que encauzar la pasión, por eso hay dos formas de
estructuración psíquica —heterosexualidad y homo-
sexualidad— y también por eso existe la práctica de la
bisexualidad y las vivencias de los transgéneros y transe-
xuales. Para registrar las formas en que el cuerpo es per-
cibido por un entorno perceptivo estructurado por el
género es primordial el concepto clave de habitus, en-
tendido como una “subjetividad socializada”, o como el
conjunto de relaciones históricas “depositadas” en los
cuerpos individuales en forma de esquemas mentales y
corporales de percepción, apreciación y acción.

Me hubiera gustado que, por ejemplo, Patricia Ponce
lo incorporara a su trabajo, en vez de sólo afirmar que
“la sociedad local prefiere el modelo tradicional hetero-
sexual: hombre-mujer”, afirmación que no da cuenta de
los mecanismos de retransmisión por los cuales las es-
tructuras mentales de las personas toman forma (“se
encarnan”) en la actividad de la sociedad. El habitus es

sumamente útil para reflexionar sobre la dominación de
la ideología heterosexista, de las personas heterosexua-
les sobre las personas homosexuales, lesbianas, gays,
transexuales o queers (o sea, las personas que no asumen
los habitus femeninos y masculinos que corresponden
a la prescripción de género en materia de sexualidad
y afectividad).

También me hubiera gustado que González Pérez re-
conociera que la violencia simbólica es un mecanismo
opresor sumamente eficaz precisamente por la introyec-
ción que las personas hacen del género. La definición que
consigna González Pérez11 deja fuera lo esencial de la

Sin título, Ricardo Ramírez Arriola

11 González Pérez dice: “Bourdieu define la violencia simbólica co-
mo toda aquella estrategia que trate de imponer una visión del mun-
do como la mejor para los ‘otros’ y que adquiere diferentes matices
en nuestra sociedad: la imposición de estigmas, la segregación, la ex-
clusión física y legal.”

 



-  Desacatos 

! 

violencia simbólica, que es la parte de introyeccción y
aceptación de las personas violentadas, en el sentido de
Gramsci de hegemonía: dominación con consentimien-
to. Violencia simbólica es un concepto que Bourdieu ha
trabajado y retrabajado en varios de sus textos, pues es
uno de los hilos conductores de su reflexión. Su ensayo
clásico dedicado al concepto12 define violencia simbóli-
ca como aquella que se ejerce sobre un agente social con
su complicidad o consentimiento. Por eso Bourdieu afir-
ma que no se puede comprender la violencia simbólica
a menos que se abandone totalmente la oposición esco-
lástica entre coerción y consentimiento, imposición ex-
terna e impulso interno.

El punto es cómo las personas dominadas aplican —a
la relación de dominación en la que se encuentran atra-
padas y a las personas a través de las cuales esta relación
se realiza— esquemas no pensados de pensamiento pro-
ducto de la encarnación de esta relación de poder y que
por lo tanto las llevan a construir esta relación desde el
punto de vista del dominante como natural.13

La complejidad de las teorizaciones de Bourdieu tie-
ne, además, un elemento extra, que también me hubiera
gustado encontrar en estos trabajos: la autorreflexión del
investigador. De los cinco artículos, cuatro (Núñez, Her-
nández Cabrera, Rodríguez y Ponce) se nutren de un ori-
ginal trabajo de campo. La etnografía es tanto una forma
particular de investigación como el producto escrito de
una investigación de campo. A diferencia de mucha de la
investigación en ciencias sociales, hecha para probar mar-
cos teóricos o hipótesis, la etnografía es una vía fecunda
para registrar la infinita combinación de expresiones in-
dividuales que se encuentran en el comportamiento social
de las personas y que se reflejan en los arreglos sociales,
las  relaciones de parentesco, las costumbres sexuales, las
concepciones religiosas, las prácticas de la vida cotidia-
na, etcétera. Los cuatro trabajos de corte etnográfico

ofrecen materiales inéditos, que ayudan a ir armando el
complejo rompecabezas sobre las prácticas y vivencias
de la sexualidad entre los mexicanos, pero ninguno de
los cuatro tiene una perspectiva autorreflexiva.

La reflexividad implica la autorreflexión de quien in-
vestiga sobre las formas en que los productos de la inves-
tigación son afectados por el personal que investiga y por
los procesos de investigación. El trabajo de campo etno-
gráfico se realiza en un contexto relacional, lo cual requie-
re sistematizar una serie de vivencias y de intercambios
personales intensos. “Leer” las expresiones de los infor-
mantes en busca de lo que revelan de la cultura de un
grupo es una tarea que está sesgada por el posicionamien-
to de quien investiga. Antes, con la intención de garan-
tizar una cierta objetividad, quien investigaba trataba de
reducir o controlar los efectos que producía: desde in-
tentar mantener a distancia la interacción, “borrar” al
investigador (ocultar su identidad y su ideología) y ha-
cerlo pasar desapercibido, hasta cuestiones formales co-
mo estructurar las entrevistas al máximo para que la
subjetividad de quien las aplicara no afectara. Hoy se eli-
ge la reflexividad, lo que requiere asumir un proceso au-
torreferencial y detectar así los elementos que influyen.

La antropología reflexiva14 insiste en lo difícil que re-
sulta deslindar los procesos que involucran a la subjeti-
vidad. Los objetivos de investigación se construyen no
sólo insertos en tendencias cognitivas que marcan las in-
terpretaciones intelectuales sino también (casi diría fun-
damentalmente) cruzados por factores subjetivos. Si bien
la reflexividad es central para las ciencias sociales, es par-
ticularmente importante para la etnografía, donde la
relación entre quien investiga y la persona investigada es
aún más estrecha. Bourdieu señala que el trabajo reque-
rido por la objetivación científica se acompaña de un
trabajo —en el sentido psicoanalítico del término—
acerca del sujeto de la objetivación. Bourdieu resume su
postura señalando que lo más importante no son los re-
sultados propiamente dichos, sino el proceso conforme
al cual éstos son obtenidos. Por eso, para Bourdieu, las

12 Pierre Bourdieu, 1988, “Social Space and Symbolic Power”, en So-
ciological Theory, , núm. , junio.
13 En su reciente obra La dominación masculina, Bourdieu dedica un
apéndice a “Algunas cuestiones sobre el movimiento de gays y lesbia-
nas” (p. ) y destaca precisamente la violencia simbólica como un
mecanismo opresor sumamente eficaz contra ese colectivo social.

14 El sentido de la antropología reflexiva lo explican Bourdieu y Wac-
quant (). Para una referencia más etnográfica véase Aull Davies
().



 Desacatos - 

teorías requieren no un “debate teórico” sino una “apli-
cación práctica, capaz de refutarlas o confirmarlas o,
mejor aún, de especificar y diferenciar su pretensión de
generalidad”.

Me hubiera encantado encontrarme con un comenta-
rio autorreflexivo de Gabriela Rodríguez respecto a las
entrevistas que hizo y cómo se sintió. El “olvido” del pe-
so que tiene la subjetividad del investigador me parece
que va de la mano con otro olvido, mayor, que es el del
pensamiento freudiano. Sólo Patricia Ponce y Gabriela
Rodríguez citan a Freud, pero lo hacen como un recono-
cimiento que no implica realmente incorporar su pers-
pectiva en sus trabajos. Para los tres autores restantes,
que se centran en el tema de la identidad gay, existe un
olvido total del pensamiento freudiano.

Este “olvido” me parece significativo, y lo inscribo den-
tro de la tendencia cultural de desdeñar lo pasado por
anticuado y correr tras lo nuevo que Russell Jacoby15

analizó como amnesia social. Freud es “demasiado anti-
guo para estar de moda y demasiado nuevo para ser un
clásico” (Jacoby, p. ), sin embargo, creo que sus con-
ceptos y reflexiones siguen siendo fundamentales para
abordar los fenómenos que estos autores tratan.

Me hubiera gustado que las dos autoras aludieran más
claramente al proceso de represión social, y que los tres
autores registraran el carácter polimorfo y perverso de la
libido. Que la libido sea polimorfa y perversa quiere de-
cir que nuestro deseo se desparrama en mil formas y se
vierte fuera de los cauces previstos para la reproducción.
Me hubiera gustado que Guillermo Núñez retomara el
planteamiento freudiano sobre la inestabilidad de la
identidad sexual, impuesta en un sujeto que es funda-
mentalmente bisexual, pues sus entrevistas confirman
ampliamente la tesis de Freud sobre la calidad indiferen-
ciada de la pulsión sexual.

Cuando Ponce describe la vida en Boca del Cielo, o
cuando Núñez entrevista a sus varones homoeróticos,
no puedo menos que recordar las palabras de Freud:
“El sentimiento de dicha provocado por la satisfac-
ción de una pulsión silvestre, no domeñada por el yo, es

incomparablemente más intenso que el obtenido a raíz
de la saciedad de una pulsión enfrenada. Aquí encuen-
tra una explicación económica el carácter incoercible de
los impulsos perversos,16 y acaso también el atractivo de
lo prohibido como tal” (Freud, p. ). ¿De qué, sino del
“carácter incoercible” de su deseo, nos hablan los entre-
vistados por Guillermo Núñez? ¿Y acaso los habitantes
de Boca de Cielo, tan bien retratados por Patricia Ponce,
no nos muestran el atractivo de lo prohibido como tal? 

Me hubiera gustado que la espléndida etnografía de
Ponce tuviera un mejor cierre en lo teórico, que el trabajo
de Rodríguez, que tiene el mérito de que intenta ampliar
el marco conceptual con que se trabaja en etnografía, hu-
biera hecho más autorreflexión, que el vuelo de pájaro
que hace Hernández Cabrera sobre los antecedentes del
movimiento gay en México le hubiera hecho más justi-
cia a los grupos que aparecieron antes de .

Termino con pocas conclusiones. Creer que la orienta-
ción sexual es cuestión de preferencia distorsiona la com-
prensión del fenómeno sexual humano. Aunque desde
una postura antropológica si algo se puede afirmar hoy
es que no hay una sexualidad “natural” (en todo caso, lo
“natural” sería, justamente, que existe una diversidad de
sexualidades) la interrogante a esclarecer es si no hay una
única forma de vivir la sexualidad y existen una multi-
plicidad y pluralidad de expresiones sexuales, entonces
por qué nos erotizamos con ciertos cuerpos y con otros
no. Más allá de la relación intersubjetiva (entre dos suje-
tos), ¿por qué cuesta tanto trabajo cambiar a voluntad la
“orientación” sexual?

Aquí vale la pena incorporar la evidencia psicoanalí-
tica. Mientras que la antropología explora la naturaleza
simbólica de la sexualidad y los efectos que esa valora-
ción tiene sobre cómo los seres humanos organizan sus
sistemas jurídicos y normativos, el psicoanálisis se plan-
tea algo central: la articulación del deseo con la cultura.
Retomo las palabras de Ricoeur: “el objeto mismo del
psicoanálisis no es la pulsión —quiero decir la pulsión

 "

15 Russell Jacoby, , La amnesia social, Bosch Casa Editorial, Bar-
celona.

16 Hay que entender el sentido en que Freud utiliza el término perver-
so. Él define como perversión toda forma de conducta sexual que se
desvía de la norma cultural de cópula genital heterosexual, pero in-
siste en la perversión polimorfa de toda la sexualidad humana.

 



-  Desacatos 

sola, la pulsión desnuda— sino la relación del ser de de-
seo con el ser de cultura”.17

Ése es el quid, creo yo, de la investigación y reflexión
antropológica sobre la sexualidad humana: lo que ocu-
rre en la cultura con el deseo, los deseos. Freud dijo que
el ser humano se vuelve neurótico porque no puede so-
portar la medida de frustración que la sociedad le impo-
ne en aras de sus ideales culturales. La neurosis  moderna
generalizada —el malestar en la cultura— tiene que ver
con la represión de la sexualidad. Para Freud, satisfac-
ciones como las del artista o el intelectual o científico
—“más finas y superiores”— no tienen la intensidad
que produce saciar mociones pulsionales más groseras,
primarias porque “no conmueven nuestra corporeidad”.

Conmover la corporeidad dice Freud, y no se refiere só-
lo a lo anatómico. El cuerpo es la envoltura del sujeto, y
en él se encuentran pulsión y cultura. El cuerpo resulta
algo así como una bisagra que articula lo social y lo psí-
quico.18 La comprensión del entramado de esa bisagra
psíquico/social permite una nueva lectura de las sexuali-
dades, ya que la sexualidad tiene que ver tanto con la
simbolización social como con la imaginarización psí-
quica. Aceptarnos como seres biopsicosociales lleva a
conceptualizar al cuerpo reconociendo su entramado de
carne, inconsciente y mente. Este hecho biopsicosocial
con toda la carga libidinal que conlleva, entra en conflic-
to con la cultura.

Freud19 expresa que: “Algo que es común a ambos se-
xos ha sido comprimido, en virtud de la diferencia entre
los sexos, en una forma de expresión otra”. ¿Qué quiere
decir? Que algo que ambos compartimos es forzado a
tomar una forma en un sexo y otra en otro. Freud conti-
núa: “Lo que en ambos casos cae bajo la represión es
lo propio del sexo contrario.” Si recontextualizamos el

señalamiento de Freud, como hace Stephen Mitchell,20

de la experiencia humana completa sólo conocemos dos
deformaciones truncadas. Esto, expresado desde Platón
en la nostalgia por esos seres de dos sexos que mítica-
mente fuimos, nos plantea uno de los grandes dilemas
de la vida: ¿cuánto de lo que perdemos de la potencia-
lidad que tenemos del sexo opuesto es una pérdida
inevitable, consecuencia trágica del autodesarrollo, del
proceso de convertirse en sujetos sexuados, y cuánto de
la pérdida se debe a una polarización rígida de los pa-
peles sexuales? 

! 

17 Paul Ricoeur, , “Psicoanálisis y cultura”, en Varios autores, Socio-
logía contra psicoanálisis, Ediciones Martínez Roca, Barcelona, p. .
18 Claro que cuando se analizan cuestiones que pertenecen a los dos ám-
bitos —el social y el psíquico— surgen escollos metodológicos sus-
tantivos: hay que distinguir el ámbito de lo psíquico del ámbito de lo
social, y tener presente que el psicoanálisis plantea la existencia de una
realidad psíquica, distinta a la marca implacable de la socialización.
19 Sigmund Freud, , “Análisis terminable e interminable”, en Obras
completas, t. XXIII, Amorrortu Editores, pp. -.

20 Stephen Mitchell, , “Gender and Sexual Orientation”, en Gen-
der & Psychoanalysis, vol. , núm. , enero.

Ángel de la noche, Jorge Acevedo

 



 Desacatos - 

Como reconoce María Antonieta Torres Arias: “Hay
una pluralidad de respuestas ante lo pulsional que escapa
a la simbolización y se sitúa al margen del lenguaje.”21

Tal vez nombrarlas y simbolizarlas sea el desafío para
darles un cauce legítimo en este nuevo milenio. Por ello la
pregunta urgente hoy, que se desprende de este conjun-
to de trabajos, es: ¿qué ocurre con nuestra bisexualidad
innata? Precisamente para ir aceptando nuestra inefable
condición de seres poliformos perversos, y así poder dar-
le un estatuto simbólico (cultural) distinto, es necesario
hacer la labor que los autores aquí publicados realizan:
explorar las múltiples realidades de prácticas e identi-
dades cambiantes. Por eso, estos trabajos encarnan varios
de los méritos y problemas que enfrentan quienes se
dedican a la antropología para investigar y reflexionar
sobre un tema tan fluido como la sexualidad, que se mon-
ta sobre la oscura y reprimida pulsión bisexual que to-
dos tenemos.

A pesar de tener una sexuación distinta, el destino in-
fausto que compartimos mujeres y hombres como seres
humanos incompletos y escindidos, y la amplia gama de
desventuras y goces que vivimos, nos une más que las
diferencias que se pretenden establecer con los gastados
criterios tradicionales de heterosexual u homosexual, de
masculino o femenino, de hombre o mujer. Si, como el
psicoanálisis sostiene, el conflicto del sujeto consigo mis-
mo no puede ser reducido a ningún arreglo social, en-
tonces nos deberíamos proponer una nueva lectura del
significado de los conflictos ligados a la sexuación, a la
diferencia sexual, al género, a la estructuración del de-
seo. Estoy segura que quienes se comprometan con las
tareas necesarias para una mejor comprensión de los
procesos de construcción del sujeto, sin olvidar ni la ma-
terialidad de los cuerpos ni la realidad psíquica, se be-
neficiarán de la lectura de este conjunto de trabajos.

Ciudad de México,  de mayo del 

Bibliografía citada 

Aull Davies, Charlotte, , Reflexive Anthroplogy. A Guide
to Researching Selves and Others, Routledge, Lonres.

D. Balbus, Isaac, , “Michel Foucault y el poder del dis-
curso feminista”, en Seyla Benhabib y Druucilla Cornell
(eds.), Teoría feminista y teoría crítica, Edicions Alfons El
Magnanim, Generalitat Valenciana.

Becker, Howard, , Outsiders: Studies in the Sociology of
Deviance, Free Press, Nueva York.

Bourdieu, Pierre, (a), “Social Space and Symbolic Po-
wer”, en Sociological Theory, , núm. , junio.

——, (b), La dominación masculina, Anagrama, Bar-
celona.

—— y Loic J. D. Wacquant, , Respuestas. Por una antro-
pología reflexiva, Grijalbo, México.

Dynes, Wayne R., “Wrestling with the Social Boa Cons-
tructor”, en E. Stein, Forms of Desire, cit.

Freud, Sigmund, , “El malestar en la cultura”, en Obras
completas, t. XXI, Amorrortu Editores, pp. -.

——, 1937, “Análisis terminable e interminable”, en Obras
completas, t. XXIII, Amorrortu Editores, pp. -.

Jacoby, Russell, , La amnesia social, Bosch Casa Edi-
torial, Barcelona.

Lemert, Edwin, , Human Deviance, Social Problems and
Social Control, McGraw-Hill, Nueva York.

Mitchell, Stephen, , “Gender and Sexual Orientation",
en Gender and Psychoanalysis, vol. , núm. , enero.

Ricoeur, Paul, , “Psicoanálisis y cultura”, en Varios auto-
res, Sociología contra psicoanálisis, Ediciones Martínez
Roca, Barcelona, p. .

Sexualities. Studies in Culture and Society, Journal publicado
por Sage Publications desde , director Ken Plummer.

Stein, Edward, , “The Essentials of Constructionism
and the Construction of Essentialism”, en E. Stein, Forms
of Desire. Sexual Orientation and the Social Constructio-
nist Controversy, Routledge, Londres.

Sterling, Anne Fausto, , “The Five Sexes. Why Male and
Female are Not Enough”, en The Sciences, marzo/abril.

Szaz, Thomas, , El mito de la enfermedad mental, Amo-
rrortu Editores, Buenos Aires.

Vance, Carol, , “Anthropology Rediscovers Sexuality: a
Theoretical Comment”, en Social Science and Medicine,
, núm. .

Weeks, Jeffrey, , “Questions of identity”, en Pat Caplan
(ed.), The Cultural Construction of Sexuality, Tavistock,
Londres, p. .

 "

21 María Antonieta Torres Arias, , “La homosexualidad a deba-
te”, en Debate Feminista, núm. , México.

 


