Albores de
la Conguism

£

Diana Macavon: Kereer

The Conquest of Mexico as a
Myth of Death and Rebirth

GUILLERMO DE LA PENA

Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores-Occidente,

Guadalajara, Jalisco, México
gdelapen@gmail.com

Desacatos 59,
enero-abril 2019, pp. 192-195

192 Desacatos 59 » Guillermo de la Pefia

» Albores de la Conquista
DIANA MAGALONI KERPEL, 2016
Artes de México y del Mundo/

Secretaria de Cultura, México

La conquista de México como
mito de muerte y renacimiento

GUILLERMO DE LA PENA

urante mis trabajos de campo en comunidades de origen na-

hua en los Altos de Morelos y el Sur de Jalisco, of mencionar
con alguna frecuencia a ciertos personajes que vivian dentro de los ce-
rros y eran sus guardianes. Sus funciones incluian la provisiéon de llu-
via, el mantenimiento de la humedad interna del monte, el cuidado de
los bosques y los ojos de agua, y la vigilancia de las entradas al infra-
mundo de los ancestros. Eran descritos como enanitos, con cara de ni-
fnos traviesos. En el Sur de Jalisco los llamaban duendes, o ruendes, y
podian causar, si estaban de mal humor o nomds por travesura, enduen-
damientos que enfermaban a nifios y ancianos, y trastornaban a los bo-
rrachos (De la Pefia, 2006: 114-116; Robertson, 2002). También
adoptaban la forma de aires malignos.' Para evitar sus dafos, era nece-
sario rendirles ofrendas, por ejemplo, colocar bebidas alcohdlicas o ali-
mentos junto a las lagunillas y manantiales. En Morelos me contaban
que, en el pasado remoto, los duendes incluso llegaban a exigir el

1 Para conjurar los efectos de estos aires, en los Altos de Morelos se celebran rituales
en los que se emplean piezas de cerdmica fabricadas ad hoc (Rojas, 1973).



sacrificio de nifos, al borde de las fuentes, para que
el agua no dejara de brotar (De la Pefia, 1980: 44).

En el pantedn prehispanico del mundo nahua,
estos personajes eran conocidos de manera genérica
como tlalogues, companeros del dios pluvial Tliloc,
o con los nombres mds especificos de ahuaques o cha-
neques. Asl aparecen en la Historia general de las cosas
de la Nueva Espaia, de fray Bernardino de Sahagin
(1975: 35), y en otros escritos de la época colonial
temprana, por ejemplo, en el inventario de creencias
y practicas paganas que recopilé Hernando Ruiz
de Alarcén y el Confesionario de Bartolomé de Alva
Ixtlixochitl (citados en Schwaller, 2014: 50, 58).2
Lo sorprendente es que se continde hablando —y
aceptando la existencia— de estos duendes travie-
sos de manera semejante a las descripciones de los
siglos XVI'y XVI1, tanto en Morelos y Jalisco como en
otras regiones. En la Sierra de Texcoco se les sigue
llamando ahuaques (Lorente, 2006). También es in-
teresante que su culto se inserte sin mayor problema
en el calendario del catolicismo popular: en los Al-
tos de Morelos se llevan ofrendas a los montes en la
fiesta de san Juan Bautista, que asegura la lluvia y tal
vez sea un trasunto de Tldloc; en el Sur de Jalisco se
pide permiso a los duendes para recoger el heno con
el que se confeccionan los trajes de los danzantes
paixtles que participan en las fiestas navidenas.

Me he permitido hacer estas referencias a mis
trabajos etnograficos de hace anos porque el libro de
Diana Magaloni Kerpel ha reavivado mi fascinacién
por la Historia. .. de Sahagtin, que nos ilumina acerca
del surgimiento de una nueva civilizacién en la que
se encuentran, dialogan y conviven las cosmovisio-
nes europeas y mesoamericanas. Este didlogo sigue
vigente y se reproduce en nuestros pueblos indige-
nas, tanto en las zonas urbanas como en las rurales.
La persistencia de los tlalogues en la vida cotidiana ha
sido posible porque forman parte de un conjunto de
representaciones colectivas que moldean la historia
de las familias y las comunidades. Esas representa-

ciones se transmiten de manera oral de generacion

en generaciéon y mediante imagenes de varios tipos:
pinturas producidas en las localidades, ilustraciones
de libros o periédicos, petroglifos, decoraciones,
carros alegdricos, coreografias en danzas y drama-
turgias en festivales. El simbolo de Ehécatl/Quet-
zalcdatl, el dios nahua de los vientos, plasmado en
un petroglifo en la Sierra de Manantlin, Jalisco, se
asocia a la tradicion local que identifica a los luga-
reflos como un grupo “azteca” y legitima la defensa
de su territorio. En las antiguas comunidades cax-
canes de la periferia de Guadalajara, la Danza de los
Tastoanes escenifica la derrota del ap6stol Santiago a
manos de los “salvajes” y su transformacion en una
fuerza benéfica. Asi, esta danza reinterpreta la histo-
ria oficial, refuerza la identidad comunitaria y apoya
la lucha por la tierra.

La narrativa de las imdgenes ha sido, y es, un
elemento distintivo del mundo mesoamericano.
En el libro de Magaloni Kerpel, y en sus ilustracio-
nes abundantes y magnificas, se nos recuerda que
la civilizacién nahua encontrada por los conquista-
dores espafioles no carecia de escritura, aunque no
tuviera un alfabeto.® La inmensa labor de fray Ber-
nardino de Sahagin consistié en recuperar, hasta
donde le fue posible, la cosmovisiéon compleja que
se transmitia mediante imigenes asociadas a discur-
sos memorizados y a veces cantados. Entrevisto a
varios tlamatinime, o sea, los ancianos sabios, los fi-
16sofos e historiadores de ese mundo, durante mas
de dos décadas. Pudo hacerlo con éxito porque fue
ayudado por un grupo de jovenes pertenecientes a
la nobleza mexica, acolhda y tlaxcalteca, alumnos

del Colegio de Santa Cruz de Tlaltelolco, quienes

2 Los chaneques no siempre se mencionan en relacion con el
culto a Tlaloc; sin embargo, su descripcion es similar a la de
los ahuaques.

3 Sobre los sistemas de escritura ndhuatl véanse, por ejemplo,
Dibble (1971); Galarza (1979) y Lockhart (1999: 469-530).

La conquista de México como mito de muerte y renacimiento

193



194

asumieron el papel de tlahcuiloque o pintores y escri-
bas.* Ellos pintaban las imagenes que expresaban la
historia, los mitos y las categorias cognitivas y mora-
les, y también describian las instituciones y practicas
sociales, econdmicas, politicas y religiosas del mun-
do nahua. A la vez, los tlahcuiloque transliteraban en
alfabeto latino los textos en nahuatl con los signifi-
cados de las pinturas. De este modo, se reunié un
corpus riquisimo que hoy podemos encontrar —en
parte— enlos Cddices matritenses. Luego, a partir de su
procesamiento y estructuracién, Sahagin y sus asis-
tentes elaboraron, en 1579, el Cédice florentino, inte-
grado por 12 libros, con imdgenes y textos en nahua
y castellano. Por dltimo, el fraile redacté en cas-
tellano, en 1585, la sintesis que tituld Historia general
de las cosas de la Nueva Espafia, también dividido en
12 libros. Asi, la maravillosa herencia que ha llegado
hasta nosotros consta de tres conjuntos interdepen-
dientes de textos e imdgenes. Como reitera Maga-
loni Kerpel, se han realizado numerosos estudios
sobre los textos escritos de la obra de Sahagun, cas-
tellanos y nahuas, aunque estos tltimos no han sido
traducidos en su totalidad, pero queda mucho por
explorar en las pinturas y ella ha emprendido la tarea
de investigarlas de manera exhaustiva.

Albores de la Conquista es una investigacion fru-
to de dos premisas interesantisimas y exigentisimas.
La primera es que las imagenes del corpus sahagu-
niano no pueden interpretarse sin el conocimiento
de otros codices producidos por otros tlahcuilogue
ni de las historias y cronicas escritas por misione-
ros, funcionarios, estudiosos espafioles e intelec-
tuales indigenas y mestizos. La segunda premisa es
que las pinturas del Cédice florentino fueron elabora-
das por jovenes intelectuales que no sélo conocian
bien el mundo nahua al que pertenecian, sino que
formaban parte también del mundo cristiano, oc-
cidental y mediterraneo, pues habian recibido en el
colegio franciscano una educacién esmerada en las
lenguas castellana y latina, en filosoffa y teologia. Ade-

mas, habian leido autores de la antigiiedad cldsica y

Desacatos 59 » Guillermo de la Pefa

conocido reproducciones de arte medieval y re-
nacentista, por lo tanto, sus pinturas reflejan una
combinacién de ambas cosmovisiones. Es decir, al
igual que los murales y decoraciones de las iglesias
en las que intervinieron artistas indigenas, las pin-
turas deben considerarse ¢jemplares de una nueva
plastica, un nuevo discurso visual que ha sido llama-
do arte indoamericano o fequitqui.> Magaloni Ker-
pel emprendié el estudio de las imidgenes del Libro
XII del Cédice florentino, en el que se narra la historia
de la conquista de México-Tenochtitlan, desde el
punto de vista de los nahuas.® Pero antes, en el pri-
mer tercio del libro, presenta con gran erudicion y
agudeza los elementos de la cosmovision nahua que
contextualizan esa historia. En concreto, comunica
la concepcidn del tiempo ciclico en el que se ubi-
can los mitos de la creacién del mundo y el género
humano, pues su tesis es que para los tlahcuiloque de
Sahagtin la caida de Tenochtitlan representa el fi-
nal catastrofico del dltimo ciclo, correspondiente al
quinto sol, pero también el comienzo de una nueva
era en la que culminarian tanto los augurios mesoa-
mericanos como los cristianos, por ejemplo, las pro-
tecias milenaristas de Joaquin de Fiore. El frontispicio
del Libro XII muestra los ocho acontecimientos
aterradores interpretados por los sabios nahuas y el
emperador Motecuhzoma como presagios de la des-
truccion de Tenochtitlan. En la original interpreta-

cidén de Magaloni Kerpel, estos presagios articulan

4 Como afirma Peterson (1988: 285), es probable que estos
jévenes hubieran adquirido el aprendizaje especializado
que requeria “la honorable profesion de tlahcuilo” antes de
ingresar al Colegio.

5 Sobre el caracter hibrido 0 “mestizo” de los prototipos visua-
les utilizados por los tlahcuilos coloniales, véanse Peterson
(1988: 288-293); Gruzinski (2007). Magaloni Kerpel sefala
que los significados de las imagenes también son producto
de una cosmovision mestiza emergente.

6 Esta version contrasta con la final de la Historia..., de 1585,
en la que Sahagun adopta un punto de vista mas favorable
a Cortés y los conquistadores (Cline, 1988).



la narracién de la Conquista y corresponden a las
ocho divisiones del tiempo césmico nahua, visibles
en la llamada Piedra del Sol, en el frontispicio del
Cédice Fejérvary-Mayer (Seler, 1901-1902) y otros
codices. La caida de Tenochtitlan estd prefigurada
en el cosmos. En las pinturas por las que discurre la
narracion, la autora va desentranando las alusiones
a elementos andlogos en los mitos mesoamerica-
nos, pero también en las visiones cristianas sobre
el mensaje del dngel del Apocalipsis, la destruccién
de Jerusalén, el papel de la Providencia divina en la
historia, los misterios de la Encarnacion y la Pasion
de Cristo y la inevitabilidad de su segunda venida.
La emigracién de Aztlin y el abandono de Tollan-
Teotihuacan encuentran paralelos en la expulsion del
Edén o en el éxodo de Egipto. La artera captura de

Motecuhzoma es aniloga a la traicion de Judas y su

Bibliografia

muerte evoca el ocaso de Quetzalcdatl. El lector
puede entender y disfrutar los argumentos gracias a
las 87 ilustraciones y docenas de vifietas, reproduci-
das con el cuidado que caracteriza las ediciones de
Artes de México, aunque se echa de menos un glo-
sario de los términos nahuas.

Concluyo. Me es imposible resumir en unos
cuantos parrafos la riqueza y profundidad de Albores
de la Congquista, pero quiero coincidir con quienes
afirman que los dos autores cumbre en la literatu-
ra del Renacimiento mediterrineo son Miguel de
Cervantes y Bernardino de Sahagin. Ambos escri-
ben desde las mirgenes de su civilizacién, cuando
ésta dialoga con cosmovisiones que la enriquecen
y la confrontan. De ese didlogo, que contintia en el
México actual, Diana Magaloni Kerpel nos ha rega-

lado un andlisis espléndido.

Cline, Sarah L., 1988, “Revisionist Conquest History: Sahagun Revised Book XII”, en J. Jorge Klor de Alba, Henry B. Nicholsony Eloise Quifiones
Keber (eds.), The Work of Bernardino de Sahagun. Pioneer Ethnographer of Sixteenth-Century Aztec Mexico, The State University of
New York-Institute of Mesoamerican Studies, Albany, pp. 123-152.

Dibble, Charles E., 1971, “Writing in Central Mexico”, en Gordon Ekholm e Ignacio Bernal (eds.), Handbook of Middle American Indians, vol. X:
Archeology of Northern Mesoamerica, parte |, University of Texas Press, Austin, pp. 322-332.

Galarza, Joaquin, 1979, Estudios de escritura indigena tradicional azteca-néhuatl, Archivo General de la Nacion/Centro de Investigaciones
Superiores del Instituto Nacional de Antropologia e Historia, México.

Gruzinski, Serge, 2007, El pensamiento mestizo. Cultura amerindia y civilizacion del Renacimiento, Paidds, Barcelona, Buenos Aires y México.

Lockhart, James, 1999, Los nahuas después de la Conquista. Historia social y cultural de los indios de México central, del siglo xvial xvii, Fondo
de Cultura Econdmica, México.

Lorente Fernandez, David, 2006, “Infancia nahua y transmision de la cosmovision: los ahuaques o espiritus pluviales en la Sierra de Texcoco
(México)”, en Boletin de Antropologia Universidad de Antioquia, vol. 20, num. 37, pp. 152-168.

Pefa, Guillermo de la, 1980, Herederos de promesas. Agricultura, politica y ritual en los Altos de Jalisco, Centro de Investigaciones Superiores
del Instituto Nacional de Antropologia e Historia, México.

——, 2006, Culturas indigenas de Jalisco, Secretaria de Cultura del Estado de Jalisco, Guadalajara.

Peterson, Janet Favrot, 1988, “The Florentine Codex Imagery and the Colonial Tlacuilo”, en J. Jorge Klor de Alba, Henry B. Nicholson y Eloise
Quifiones Keber (eds.), The Work of Bernardino de Sahagun. Pioneer Ethnographer of Sixteenth-Century Aztec Mexico, The State
University of New York-Institute of Mesoamerican Studies, Albany, pp. 283-299.

Robertson, Margarita, 2002, Nos cortaron las ramas pero nos dejaron la raiz, tesis de maestria en estudios de la region, El Colegio de Jalisco,
Zapopan.

Rojas Rabiela, Teresa, 1973, “La cerdmica contempordnea de Tlayacapan, Morelos, México”, en Anales de Antropologia, vol. 10, pp. 241-264.

Sahagun, Bernardino de, 1975 [1585], Historia general de las cosas de la Nueva Espaia, Porria, México.

Schwaller, John Frederick, 2014, “The Brothers Fernando de Alva Ixtlixdchitl y Bartolomé de Alva”, en Gabriela Ramos y Yanna Yannakakis (eds.),
Indligenous Intellectuals. Knowledge, Power and Colonial Culture in Mexico and the Andes, Duke University Press, Durham y Londres, pp. 39-59.

Seler, Eduard (ed.), 1901-1902, The Codex Fejérvary-Mayer. An Old Mexican Picture Manuscript in the Liverpool Free Public Museums, T.and A.
Constable-Edinburgh University Press, Berlin y Londres.

La conquista de México como mito de muerte y renacimiento

195



