
8 Desacatos 58 � Esther Jean Langdon

PR
ES

EN
TA

CI
Ó

N

Indigenous Health in Brasil: 
Medical Pluralism and  

Self-Attention

ESTHER JEAN LANGDON

Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia 

Brasil Plural, Universidade Federal  

de Santa Catarina, Florianópolis, Brasil

estherjeanbr@gmail.com

Traducción: Mauricio Pardo Rojas

Desacatos 58, 

septiembre-diciembre 2018, pp. 8-15

En varios países del mundo, la antropología médica internacional 
se constituyó con una influencia profunda de la producción es-

tadounidense, basada en estudios orientados a la biomedicina. A su 
vez, la tradición médico-antropológica en Latinoamérica tiene un nú-
cleo de producción teórica que se combina con estudios etnográficos 
sólidos, relacionados con temas y dinámicas locales, en particular en 
situaciones culturalmente diferenciadas. De acuerdo con Seppilli y 
Otegui, lo que distingue a las investigaciones “latinoamericanas” en 
antropología médica es su enfoque metodológico, su análisis e inter-
pretación, ya que pretenden aludir “más directamente a las desigual-
dades y a las macro-lógicas de poder de los sistemas sociales y del 
proceso de globalización planetaria. El problema, en efecto, no es de 
escala de los fenómenos analizados, pese a la inevitable diversidad en 
los procedimientos de investigación, sino de enfoque metodológico  
en su examen e interpretación” (2005: 8).

Los enfoques latinoamericanos proporcionaron una evaluación 
crítica de los límites etnocéntricos del modelo biomédico, sin des-
cuidar la importancia que éste tiene en el mundo contemporáneo 
ni descartar las transacciones y el uso de servicios de tipo biomédico 
por parte de las personas. Esta mirada permitió reflexionar sobre la 
estructuración de las políticas públicas y las condiciones de salud de las 
poblaciones más vulnerables, y combinó el punto de vista de los sujetos 
con los análisis de las condiciones de vida estructurales.

En ese sentido, se destaca el carácter fundamental de los traba-
jos de Eduardo Menéndez, quien desde la década de 1980 impulsó 
una producción guiada por una perspectiva crítica en el área de la 
antropología médica; generó conceptos clave para el campo, como 
“modelo médico hegemónico” y “autoatención”, y defendió el mé-
todo etnográfico clásico y la reflexión sobre el concepto de medicina 
tradicional.

Salud indígena en Brasil: 
pluralismo médico y autoatención

ESTHER JEAN LANGDON



9Salud indígena en Brasil: pluralismo médico y autoatención

Menéndez empezó sus contactos con Brasil a 
finales de la década de 1990, sobre todo por su víncu- 
lo con el movimiento de medicina social y salud 
colectiva en Latinoamérica. Esos intercambios con la 
antropología y la salud en Brasil comenzaron con su  
participación en conferencias colectivas sobre el 
tema. En 1998, sus artículos aparecieron en publi-
caciones nacionales (Menéndez, 1998; 2003; 2016; 
Menéndez y Di Pardo, 2005; Trabalho, Educação e 
Saúde, 2012). Dado que la mayoría estaba en espa-
ñol, en 2009 se publicó una colección en portugués 
de sus artículos principales para hacerlos accesibles 
(Menéndez, 2009).

Su perspectiva alcanzó ciertas corrientes de 
pensamiento en el campo de la salud colectiva en 
Brasil, el cual se ha centrado por tradición en los 
ámbitos políticos y legislativos del sistema de salud, 
con pocas reflexiones sobre las condiciones concre-
tas de vida de la población y sus representaciones 
y prácticas de autoatención. Sin embargo, el curso 
institucionalista que siguió la reforma sanitaria bra-
sileña dio predominio al debate sobre los modelos 
biomédicos de atención, las estrategias de gober-
nabilidad y la gestión de la relación entre los tres 
niveles de gobierno —federal, estatal y municipal—.

Por otro lado, los antropólogos brasileños han 
utilizado cada vez más los conceptos de Menéndez 
para entender la dinámica de la pluralidad médica en 
el país y para analizar la reforma de salud y el Sistema 
Único de Salud (SUS) de Brasil, que tienen como 
principios el acceso universal a la salud y se basan en 
la participación democrática y el respeto a la diver-
sidad cultural. Estas investigaciones se orientan de 
acuerdo con los modelos teórico-metodológicos 
desarrollados por Menéndez y otros investigadores 
interesados en una perspectiva antropológica capaz 
de entender la dimensión emic de la enfermedad y 
la salud, sin sacrificar por ello las dinámicas estable-
cidas por el proceso de colonización y las relaciones 
asimétricas presentes en contextos interculturales.

La sección temática de este número de Desacatos 
tiene como objetivo presentar una muestra de las in-
vestigaciones que se producen en Brasil y que reflejan 
la influencia de Menéndez. Son el resultado de la 
colaboración de larga data entre antropólogos y pro-
fesionales de la salud dedicados a la investigación de 
la salud indígena y el activismo. Participantes activos 
en la construcción de la política de salud indígena y 
preocupados por la importancia de la investigación 
etnográfica para la evaluación de los servicios de sa-
lud en contextos interculturales (Langdon y Garnelo, 
2017), su investigación refleja lo que puede carac-
terizarse como el enfoque crítico brasileño. Están 
comprometidos en la investigación estratégica que 
tiene la intención de beneficiar a las comunidades 
investigadas e informar a los responsables de la cons-
trucción de las políticas públicas. Defienden el méto-
do etnográfico que establece el diálogo y reconoce el 
pluralismo del conocimiento (Montardo y Rufino, 
2017). Se esfuerzan por crear no sólo un diálogo con 
las comunidades indígenas estudiadas, sino también 
entre la antropología, la salud y las políticas públicas 
(Garnelo y Langdon, 2005).

En 2009, los autores se incorporaron al Insti-
tuto Nacional de Ciencia y Tecnología Brasil Plural 
(IBP), en el marco del proyecto “Prácticas de au-
toatención, redes, itinerarios y políticas públicas”. 
El grupo ha podido intensificar sus colaboraciones 
con otros países de Latinoamérica, en particular con 
México y Colombia, pero también con Venezue-
la, Argentina y Chile (Langdon y Cardoso, 2015). 
Estos investigadores participan en discusiones me-
todológicas y teóricas relacionadas con el desarrollo 
de conceptos adecuados para la diversidad de Lati-
noamérica y la comprensión del poder y la autono-
mía locales, que se expresan tanto en la praxis de los 
itinerarios terapéuticos como en las relaciones entre 
los servicios biomédicos hegemónicos y las pobla-
ciones a las que sirven.



10 Desacatos 58 � Esther Jean Langdon

Subsistema indígena brasileño

El Subsistema de Salud Indígena fue creado en 
1999 para extender los servicios de salud a unos 
200 grupos indígenas de Brasil, ubicados en todo 
el país. Hasta su creación, la política de salud para 
los pueblos indígenas estaba mal definida y faltaban 
servicios adecuados para estos grupos, que se dis-
tinguían por sus lenguas y culturas, así como por 
su grado de contacto con la sociedad en general. El 
Subsistema estableció 34 distritos de salud en el país 
para la prestación de atención primaria en los terri-
torios indígenas —Terras Indígenas—.1 En cada dis-
trito, los centros administrativos llamados Polo Base 
son responsables de la provisión de servicios de sa-
lud. Equipos interdisciplinarios —Equipe Médica 
de Saúde Indígena (EMSI)—, que consisten ideal-
mente en médicos, enfermeras, técnicos y agentes 
indígenas de salud (AIS), son contratados para servir 
a las comunidades. Como subsistema del SUS, los 
pacientes indígenas que requieren servicios más 
especializados son remitidos a la red mayor de éste.

La Política nacional de atención a la salud para los pue-
blos indígenas garantiza el acceso universal a los servi-
cios primarios y la provisión de atención médica que 
respeta las particularidades culturales. En el sistema 
brasileño, la noción de interculturalidad se expresa 
como “atención diferenciada” y se refiere al subsis-
tema diferenciado basado en los distritos de salud, 
así como a la atención diferenciada por profesionales 
de la salud capacitados que respetan la eficacia de la 
medicina indígena y “el derecho de estos pueblos a su 
cultura” (Fundação Nacional de Saúde, 2002: 13). 
El documento que establece los estados de la política 
nacional dice que “el principio que impregna todas 
las directivas de la Política nacional de atención a la salud 
de los pueblos indígenas es el respeto a las concepcio-
nes, valores y prácticas relativas a los procesos de 
salud y enfermedad de cada sociedad indígena y sus 
diversos especialistas” (2002: 18).

En otra parte, el documento caracteriza los sis-
temas de salud indígenas tradicionales:

Como basados en un enfoque holístico de la salud, 

cuyo principio es la armonía de las personas, las fa-

milias y las comunidades con el universo que los ro-

dea. Las prácticas de curación responden a la lógica 

interna de cada comunidad indígena y son el pro-

ducto de la relación particular con el mundo espiri-

tual y los seres en el entorno en el que viven. Estas 

prácticas y concepciones son, en general, recursos 

de salud de eficacia empírica y simbólica, de acuer-

do con la definición más reciente de salud de la Or-

ganización Mundial de la Salud (2002: 17).

Se describen tres vías para la atención diferenciada: 
capacitación de recursos humanos para el trabajo en 
contextos interculturales, articulación con sistemas 
de salud indígenas tradicionales y capacitación de 
AIS para estimular la apropiación por los pueblos 
indígenas de los conocimientos y técnicas de la me-
dicina occidental, “no como una sustitución, sino 
como una adición a la colección de sus propias tera-
pias y otras prácticas culturales, ya sean tradicionales 
o no” (2002: 16).

Los artículos

Los artículos de este dosier examinan las prácticas 
médicas tradicionales, la interacción entre pacientes 
y profesionales de la salud, y el papel de los AIS y su 
relación con los profesionales de la salud y las comu-
nidades a las que sirven. Se han adoptado varios con-
ceptos de Eduardo Menéndez (1992; 2003), como 

1 Terra Indígena es la designación del territorio indígena re-
conocido de manera legal y demarcado como “ancestral” 
por el gobierno brasileño.



Salud indígena en Brasil: pluralismo médico y autoatención 11

modelos de atención médica, prácticas de autoaten-
ción y modelo médico hegemónico. Los artículos 
demuestran que los grupos caracterizados como 
rurales y “tradicionales” tienen acceso a una serie 
de modelos de atención de la salud y que articulan, 
incorporan y se apropian de elementos de cada uno 
para formar una hibridación dinámica de las prácti-
cas. El enfoque relacional de Menéndez subraya el 
reconocimiento de pluralismos médicos y recursos 
terapéuticos más allá de la biomedicina y la agencia 
de grupos sociales en la búsqueda de la prevención 
y resolución de problemas de salud. El concepto de 
prácticas de autoatención contrarresta la tendencia a 
caracterizar la medicina tradicional o indígena y la 
etnomedicina como homogéneas y estáticas.

La intermedicalidad es otro concepto desarro-
llado por la red, presente en los análisis publicados 
aquí. Similar a la perspectiva de Menéndez, el 
término apunta a resaltar los aspectos políticos, 
económicos e ideológicos involucrados en las in-
teracciones entre profesionales médicos y grupos 
indígenas, examina las asimetrías de relación y cómo 
los miembros del grupo subordinado incorporan 
y se apropian de sustancias y prácticas biomédicas. 
Este concepto, originalmente sugerido por Shane 
Greene (1998), fue presentado en Brasil por Maj-
Lis Follér (2004) para analizar la asimetría en las 
relaciones y la hibridez de las prácticas en la zona de 
contacto entre el equipo de Médicos Sin Fronteras 
y los indígenas shipibo-conibo. Follér indica que 
la intermedicalidad señala que la expansión de los 
servicios biomédicos entre los pueblos indígenas es 
una zona de contacto en la que la realidad social está 
constituida por negociaciones entre sujetos políti-
camente activos y reconoce que todos los actores 
involucrados exhiben agencia social.

La manera de utilizar los conceptos de inter-
medicalidad y prácticas de autoatención en estos 
artículos demuestra, contra las expectativas, que la 
biomedicina no reemplaza las formas indígenas de 
conocimiento y prácticas, a pesar de su expansión 

continua. La investigación etnográfica basada en 
estos conceptos dirige la atención a las dinámicas 
corporales, sociales y cosmológicas involucradas en 
la reproducción biosocial en su sentido más amplio, 
y demuestra que la salud debe entenderse en una 
perspectiva más amplia, que reconoce la pluralidad 
y dinámica de los sistemas de conocimiento y de 
procesos relacionados con el cuerpo, con formas  
de sociabilidad, cosmología y ontología.

Las prácticas de autoatención entre los mun-
duruku, descritas por Raquel Paiva Dias-Scopel y 
Daniel Scopel, exhiben la profundidad y la impor-
tancia del conocimiento local en el manejo de la 
salud materna, que funciona mediante una red de 
actores que incluye a las mujeres mayores de la fami-
lia, especialistas en partería y practicantes sagrados, 
a los que se recurre cuando se detectan complica-
ciones con causas o motivos ocultos. Los conceptos 
de los munduruku sobre el cuerpo y el proceso de 
salud/enfermedad/atención no pueden separarse 
de la más amplia naturaleza cosmopolítica de su 
visión del mundo y su sistema de curación. Aunque 
las mujeres munduruku buscan ayuda del programa 
gubernamental de salud materna cuando creen que 
es necesario, siguen siendo relativamente autóno-
mas y no abandonan sus prácticas de autoatención, 
a pesar de los esfuerzos de los programas de salud 
materna para controlar la experiencia del embarazo.

Los estudios sobre el pueblo kaingang del sur 
de Brasil, una región alejada de la Amazonia, mues-
tran que las prácticas de autoatención de este grupo 
son extremadamente dinámicas, ya que aprovechan 
todos los modelos de atención disponibles.

Los indígenas de las Tierras Indígenas Kain-
gang, en el sur de Brasil, una de las regiones agroin-
dustriales más ricas del país, se caracterizan por ser 
un grupo en contacto e interacción constantes con 
la sociedad nacional. Ari Ghiggi Junior presenta la 
trayectoria de Luciana como sanadora. Su articula-
ción entre religiones y modelos de atención de la sa-
lud, así como su circulación en las ciudades cercanas 



12 Desacatos 58 � Esther Jean Langdon

para atender clientes no indígenas, desafían las carac-
terísticas estereotipadas de la medicina tradicional.

Sandra Carolina Portela García examina las 
prácticas de autoatención entre los pacientes kain-
gang diagnosticados con diabetes y presión arterial 
alta. Como los munduruku, sus percepciones sobre 
los síntomas y la experiencia de la enfermedad se 
basan en una perspectiva más amplia del cuerpo, 
el medio ambiente y la religión. Las descripciones 
etnográficas del programa gubernamental imple-
mentado para atender a estos pacientes y de la in-
teracción entre los miembros del equipo de salud 
y los pacientes kaingang demuestran que la comu-
nicación es asimétrica, lineal y unidireccional. A 
pesar de que la política de salud indígena exige la 
capacitación de profesionales médicos con el fin 
de respetar el conocimiento nativo y las prácticas 

nativas en estos entornos interculturales, las enfer-
meras que ejecutan el programa de diabetes entre los 
kaingang ignoran los comentarios y las percepciones 
de sus pacientes indígenas. Las interacciones son un 
claro ejemplo de hegemonía comunicativa por parte 
de los profesionales de la salud, un concepto asociado 
a los procesos del modelo médico hegemónico (Me-
néndez y Di Pardo, 1996, citado en Briggs, 2005).

Los hallazgos de Portela García se replican en 
el estudio etnográfico de Dassuem Nogueira y Luiza 
Garnelo, sobre prácticas de autocuidado diseñadas 
para tratar el paludismo endémico en una población 
rural de la Amazonia. La comunidad tiene sus pro-
pias representaciones en cuanto a la importancia de 
esta enfermedad prevalente y mantiene sus explica-
ciones respecto a su prevención, síntomas, causas y 
consecuencias para la vida social. La sintomatología 

CONSUELO MORALES PAGAZA � Nieves, partera, emplea plantas medicinales para atender a las mujeres antes, durante y después del parto. Zoltecomapa, 

Acatepec, Guerrero, 2017.



Salud indígena en Brasil: pluralismo médico y autoatención 13

de la malaria se reordena y resignifica, y da como re-
sultado la percepción de variedades de malaria que 
no corresponden al diagnóstico biomédico. Como 
en el programa de diabetes entre los kaingang, las 
relaciones de poder impregnan la interacción entre 
los líderes comunitarios, los pacientes y sus familias 
con los profesionales encargados de llevar a cabo 
acciones de control sobre la enfermedad. Al mis-
mo tiempo, la definición social de las variedades de 
malaria también se relaciona con las luchas intra-
comunitarias por el poder y la influencia sobre los 
programas gubernamentales.

El trabajo sobre AIS en la región del Alto Rio 
Negro, de Ana Lúcia Pontes, Sergio Rego y Luiza 
Garnelo, tiene un enfoque más explícito sobre la 
mediación cultural o interculturalidad. El Subsis-
tema de Salud Indígena fue creado para garantizar 
“acceso universal, articulación con conocimientos 
y prácticas indígenas, y participación ciudadana en 
todas las fases de planificación, ejecución y evalua-
ción de acciones de salud” (Fundação Nacional de 
Saúde, 2002: 8). Respecto a la participación, se creó 
la figura del AIS para desarrollar formas de mediación 
entre tradiciones médicas, aumentar la participación 
indígena en los servicios de salud y contribuir a la 
calidad de los servicios interculturales. El papel de 
los AIS se entiende como el vínculo entre el conoci-
miento tradicional y el biomédico, entre la comuni-
dad y el equipo de salud. El AIS se percibe como un 
participante intercultural en la práctica de la aten-
ción diferenciada. El texto contribuye a los estudios 
de otros miembros de la red para evaluar el éxito del 
AIS como un articulador entre las prácticas médicas 
y sus relaciones con los equipos de salud (Langdon, 
Diehl y Dias-Scopel, 2014). Los autores demuestran 
que el AIS no es reconocido como un profesional de 
la salud debido a la naturaleza jerárquica y burocrá-
tica de los equipos médicos interdisciplinarios y que 
los miembros del equipo dan poco valor a las prác-
ticas médicas tradicionales, lo que se opone a los 
principios de atención diferenciada. Sin embargo, el 

papel del AIS como actor que contribuye de manera 
potencial a la expansión de la medicalización se ve 
atenuado por la autonomía de la comunidad para 
combinar los recursos terapéuticos disponibles. En 
el curso de sus esfuerzos para resolver problemas 
de salud, los miembros de la comunidad buscan al 
AIS para acceder a servicios biomédicos específicos,  
en particular para la provisión de remedios alopáti-
cos. En este sentido, la función del AIS es menos de 
mediador entre sistemas culturales y más de facilita-
dor de la articulación de las prácticas de autoatención 
de los pacientes y sus familias con las de la biomedi-
cina, entre ellas, la automedicación. En este sentido, 
sus acciones representan una resistencia al proceso de 
medicalización entre los grupos indígenas.

Estudios estratégicos y etnografía

En un importante artículo sobre la relación entre 
antropología y salud colectiva, Maria Cecília de 
Souza Minayo (1998) separa lo que considera etno-
grafías básicas de los estudios estratégicos. Para ella, 
los estudios etnográficos básicos examinan la salud 
como parte de las relaciones políticas, económicas 
y domésticas inherentes a la organización social de 
un grupo con poca vinculación directa a cuestio-
nes políticas más amplias, en consecuencia, tienden 
a permanecer dentro del dominio académico. Por 
otro lado, los estudios estratégicos proponen com-
prender las condiciones de producción de las activida-
des de los servicios de salud y evaluar las relaciones 
y los programas institucionales. En su opinión, para 
la implementación de políticas públicas, la antro-
pología es más relevante en la segunda dimensión. 
Los estudios presentados aquí indican que la dis-
tinción entre las etnografías antropológicas básicas 
y los estudios estratégicos no es tan clara cuando 
está orientada por una perspectiva que reconoce  
la naturaleza política de las interacciones micro. 
Las investigaciones sobre las redes de curación de  



14 Desacatos 58 � Esther Jean Langdon

los kaingang, las prácticas de embarazo de los mun-
duruku o los agentes indígenas de salud de los ba-
niwa demuestran con claridad que las prácticas 
médicas tradicionales no representan costumbres del 
pasado condenadas a desaparecer con la expansión 
de la biomedicina. Por el contrario, son muy signi-
ficativas para las políticas públicas, que tienen co-
mo objetivo proporcionar servicios en un contexto  
intercultural.

Las producciones académicas brasileñas que 
utilizan los conceptos de autoatención e intermedi-
calidad en el contexto de la salud indígena en Bra-
sil señalan su potencial para las investigaciones en 
los campos de la antropología de la salud y la salud 
colectiva. También resaltan las dinámicas creativas 
que se encuentran en las prácticas de autoatención 
y desafían la dicotomía generalizada entre los mo-
delos de atención indígenas y los oficiales. Todas 
las investigaciones convergen en que, a pesar de su 
hegemonía y del apoyo que recibe por parte del Es-
tado por medio del Subsistema de Salud Indígena, 
la biomedicina no suplanta otras formas de prácticas 
terapéuticas. Por el contrario, la expansión continua 
de sus servicios y medicamentos coexiste con el flo-
recimiento de modelos populares y alternativos de 
atención médica.

Los estudios reunidos en este dosier tienen 
relevancia más allá de Brasil y su política de salud 
indígena. Sus hallazgos pueden relacionarse con el 
contexto más amplio de la pluralidad médica y la 
diversidad cultural característica de Latinoamérica. 
La atención diferenciada, como se define en la Polí-
tica nacional de atención a la salud de los pueblos indígenas 
(Fundação Nacional de Saúde, 2002), exige reco-
nocimiento y respeto a las prácticas y el conocimien-
to indígena, así como la articulación o incorporación 
de sus prácticas. Por lo general, en el continente, 
este principio se conoce como “interculturalidad” 
y encierra la noción de “una relación entre culturas 
dinámicas, en la cual existe necesariamente recipro-
cidad, voluntad y horizontalidad” (Hasen, 2012). La 
perspectiva de Menéndez (2016) sobre las prácticas 
de autoatención e intermedicalidad, expresada en 
su modelo teórico conceptual, contribuye a la cons-
trucción de un enfoque crítico latinoamericano que 
refuerza la naturaleza estratégica y oportuna de las 
descripciones etnográficas, en la medida en que és-
tas enfocan la interculturalidad desde la perspectiva 
local y la naturaleza política de las prácticas e inte-
racciones en torno a la salud, ya sean intracomuni-
tarias o entre pacientes indígenas y profesionales en 
los programas de salud de Brasil. 

Bibliografía

Briggs, Charles, 2005, “Perspectivas críticas de salud y hegemonía comunicativa: aperturas progresistas, enlaces letales”, en Revista de 

Antropología Social, vol. 14, pp. 101-124.

Follér, Maj-Lis, 2004, “Intermedicalidade: a zona de contato criada por povos indígenas e profissionais de saúde”, en Esther Jean Langdon y 

Luiza Garnelo (orgs.), Saúde dos povos indígenas: reflexões sobre antropologia participativa, Associação Brasileira de Antropologia/

ContraCapa, Río de Janeiro, pp. 103-116.

Fundação Nacional de Saúde, 2002, Política nacional de atenção à saúde dos povos indígenas, Ministério da Saúde, Brasilia.

Garnelo, Luiza y Esther Jean Langdon, 2005, “A antropologia e a reformulação das práticas sanitárias na atenção básica à saúde”, en Maria 

Cecília de Souza Minayo y Carlos E. A. Coimbra Jr. (orgs.), Críticas e atuantes: ciências sociais e humanas em saúde na América Latina, 

Fundação Oswaldo Cruz, Río de Janeiro, pp. 133-156.

Greene, Shane, 1998, “The Shaman’s Needle: Development, Shamanic Agency, and Intermedicality in Aguaruna Lands, Peru”, en American 

Ethnologist, vol. 25, núm. 4, pp. 634-658.

Hasen Narváez, Felipe Nayip, 2012, “Interculturalidad en salud: competencias en práticas de salud con población indígena”, en Ciencia y 

Enfermería, vol. 18, núm. 3, pp. 17-24.



Salud indígena en Brasil: pluralismo médico y autoatención 15

Langdon, Esther Jean y Marina Cardoso (orgs.), 2015, Saúde indígena: políticas comparadas na América Latina, Editora de la Universidade 

Federal de Santa Catarina (Coleção Brasil Plural), Florianópolis.

Langdon, Esther Jean y Luiza Garnelo (orgs.), 2004, Saúde dos povos indígenas: reflexões sobre antropologia participativa, Associação 

Brasileira de Antropologia/ContraCapa, Río de Janeiro.

————, 2017, “Articulación entre servicios de salud y ‘medicina indígena’: reflexiones antropológicas sobre política y realidad en Brasil”, en 

Salud Colectiva, vol. 13, núm. 3, pp. 457-470. Disponible en línea: <http://dx.doi.org/10.18294/sc.2017.1117>.

Langdon, Esther Jean, Eliana E. Diehl y Raquel Paiva Dias-Scopel, 2014, “O papel e a formação dos agentes indígenas de saúde na atenção 

diferenciada à saúde aos povos indígenas brasileiros”, en Carla Teixeira y Luiza Garnelo (orgs.), Saúde indígena en perspectiva: ex-

plorando suas matrizes históricas e ideológicas, Fundação Oswaldo Cruz, Río de Janeiro, pp. 213-240.

Menéndez, Eduardo, 1992, “Modelo hegemónico, modelo alternativo subordinado, modelo de autoatención. Caracteres estructurales”, en 

Roberto Campos (comp.), La antropología médica en México, Universidad Autónoma Metropolitana, México, pp. 97-113.

————, 1994, “La enfermedad y la curación. ¿Qué es medicina tradicional?”, en Alteridades, vol. 4, núm. 7, pp. 71-83.

————, 1998, “Antropología médica e epidemiologia. Processo de convergência ou processo de medicalização?”, en Paulo C. Alves y Miriam C. 

Rabelo (orgs.), Antropologia da saúde. Traçando identidade e explorando fronteiras, Relume Dumará, Río de Janeiro, pp. 71-94.

————, 2003, “Modelos de atención de los padecimientos: de exclusiones teóricas y articulaciones prácticas”, en Ciência & Saúde Coletiva, 

vol. 8, núm. 1, pp. 185-208.

————, 2009, Sujeitos, saberes e estruturas: uma introdução ao enfoque relacional no estudo da saúde coletiva, Hucitec, São Paulo.

————, 2016, “Salud intercultural: propuestas, acciones y fracasos”, en Ciencia & Saude Coletiva, vol. 21, núm. 1, pp. 109-118.

Menéndez, Eduardo y Renée B. Di Pardo, 2005, “Alcoholismo, otras adicciones y varias imposibilidades”, en Maria Cecília de Souza Minayo y 

Carlos E. A. Coimbra Jr. (orgs.), Críticas e atuantes: ciências sociais e humanas em saúde na América Latina, Río de Janeiro, Fundação 

Oswaldo Cruz, pp. 567-586.

Minayo, Maria Cecília de Souza, 1998, “Construção da identidade da antropologia na área de saúde: o caso brasileiro”, en Paulo C. Alves y Miriam 

C. Rabelo (orgs.), Antropologia da saúde. Traçando identidade e explorando fronteiras, Relume Dumará, Río de Janeiro, pp. 29-47.

Montardo, Deise Lucy y Márcia Regina Rufino, 2017, Saberes e ciência plural: diálogos e interculturalidade em antropologia, Editora de la 

Universidade Federal de Santa Catarina (Coleção Brasil Plural), Florianópolis.

Seppilli, Tullio y Rosario Otegui, 2005, “Antropología médica crítica: presentación”, en Revista de Antropología Social, vol. 14, pp. 7-13.

Trabalho, Educação e Saúde, 2012, “Entrevista: Eduardo Luis Menéndez Spina”, vol. 10, núm. 2, pp. 335-345.


