
50 Desacatos 58 � septiembre-diciembre 2018, pp. 50-65 � Recepción: 24 de noviembre de 2017 � Aceptación: 2 de abril de 2018

SANDRA CAROLINA PORTELA GARCÍA

Universidad Externado de Colombia,  

Bogotá, Colombia

sandra.portela@uexternado.edu.co

A partir de un acercamiento etnográfico a indígenas kaingang diagnostica-

dos como hipertensos o diabéticos, en este artículo se describen prácticas 

de autoatención adoptadas por este grupo indígena para lidiar con dichas 

enfermedades y se explora cómo éstas forman parte de un entramado de 

relaciones entre las tradiciones médicas coexistentes en la región. A la luz 

de estas prácticas, se conocerán las perspectivas nativas sobre diabetes e 

hipertensión arterial, que difieren de lo establecido por la biomedicina y el 

Sistema Único de Salud. También se hablará de la autonomía de los pacientes 

indígenas y su capacidad de agencia para contestar las prácticas de biopo-

der dispuestas por el Estado mediante la práctica biomédica.

PALABRAS CLAVE: prácticas de autoatención, hipertensión, diabetes, kaingang, 

biopoder

Diabetes and Hypertension from a Kaingang Perspective: Self-Care 
Practices, Articulations and Conflicts

Based on an ethnographic approach among Kaingang Indians diagnosed as 

hypertensive or diabetic, this article describes different practices of self-

attention adopted by this indigenous group with the intention of dealing 

with these diseases, and explores how they integrate for a complex network 

of relationships established among various medical traditions coexisting in 

the region. Within these practices, we will know the native perspectives on 

diabetes and hypertension that arise in this context and differ from the one 

established by biomedicine and the Brazilian Unified Health System. Like-

wise, through these practices, we will address the autonomy of indigenous 

patients and their agency capacity to respond biopower practices estab-

lished by the State through biomedical practice.

KEYWORDS: self-attention practices, Kaingang, hypertension, diabetes, bio-

power

Por una perspectiva kaingang sobre 
diabetes e hipertensión arterial: prácticas 

de autoatención, articulaciones y conflictos

SANDRA CAROLINA PORTELA GARCÍA



51Por una perspectiva kaingang sobre diabetes e hipertensión arterial: prácticas de autoatención, articulaciones y conflictos

Con base en un acercamiento etnográfico y el acompañamiento a indígenas 
kaingang diagnosticados en algún momento de su vida como hipertensos 

o diabéticos por la biomedicina, el interés central de este artículo es describir las 
prácticas de autoatención adoptadas por este grupo para lidiar con estas enfermeda-
des y conocer cómo éstas forman parte de un complejo entramado de relaciones 
entre las tradiciones médicas coexistentes en la región. Hablaremos de las concor-
dancias y conflictos que desencadena la utilización de plantas curativas en té, tintu-
ras y otras preparaciones, el consumo de medicamentos y las oraciones, rezos y 
benzimentos;1 se observarán también las dinámicas de reapropiación y resignifica-
ción de los saberes sobre salud presentes en el territorio, para dar lugar a una pers-
pectiva nativa sobre diabetes e hipertensión arterial (HTA) que difiere de manera 
sensible de las conceptualizaciones de la biomedicina y los programas de salud pú-
blica implementados por el Sistema Único de Salud (SUS). Al mismo tiempo, las 
prácticas de autoatención utilizadas por los kaingang de la región para atender estas 
dos enfermedades nos llevarán a vislumbrar y analizar los espacios de autonomía de 
los pacientes indígenas y su capacidad de agencia para contestar las prácticas de bio-
poder establecidas por el Estado por medio de la práctica biomédica.

Para el desarrollo del eje analítico de este artículo, hago uso del concepto de 
prácticas de autoatención, en el sentido propuesto por Menéndez (2003), es decir, 
aquellas prácticas que buscan prevenir, dar tratamiento, controlar, aliviar o curar 
una enfermedad o padecimiento determinados, sin perder de vista que la autoa-
tención se relaciona tanto con las condiciones técnicas y científicas, como con las 
religiosas, étnicas y políticas de una sociedad. La ventaja de este concepto es que 
contempla el contexto del que provienen las prácticas escogidas por los pacientes, 
mientras permite observar los usos articulados que surgen entre ellas (Menéndez, 
2003; Garnelo y Wright, 2001). La perspectiva de Menéndez reconoce la diver-
sidad de recursos terapéuticos que coexisten en Sudamérica y el dinamismo de 
los grupos sociales que se reapropian y resignifican elementos exógenos o propios 
disponibles, esto es, lo que entendemos como un contexto de intermedicalidad 

1 En traducción libre al español, “bendiciones”.



52 Desacatos 58 � Sandra Carolina Portela García

(Follér, 2004). Asimismo, facilita el examen de la 
existencia de espacios de autonomía relativa de los 
pacientes, quienes, al usar determinada práctica 
de autoatención, no necesariamente pasan por la 
consulta y aprobación del especialista, sino que se 
permiten combinar prácticas que podrían parecer 
incompatibles o radicalmente contradictorias des-
de el punto de vista de los saberes que las originan 
(Menéndez, 2003).

Entre las categorías analíticas, nos gustaría indi-
car que la Tierra Indígena Xapecó (TIX) se considera 
un contexto de intermedicalidad (Greene, 1998; Fo-
llér, 2004), es decir, un lugar en el que a lo largo de 
la historia se han desarrollado contactos o relaciones 
intraétnicas e interétnicas, en el que coexisten varias 
tradiciones médicas, entre las que hay oposiciones y 
conflictos, así como reapropiación y resignificación 
de elementos y técnicas.

La investigación se realizó con indígenas kain-
gang de la aldea sede diagnosticados como hiperten-
sos o diabéticos en algún momento de su vida, con 
independencia de su autorreconocimiento o no en 
el momento del encuentro etnográfico. El interés 
en el estudio de la diabetes y la HTA obedece a la 
preocupación generada en el área de salud pública 
en Brasil por la transición epidemiológica que en-
frenta la población indígena en las últimas décadas, 
en la que la presencia de enfermedades crónicas no 
transmisibles es predominante. Además de la HTA 
y la diabetes, destacan el uso abusivo de sustancias, 
la obesidad y la desnutrición (Coimbra y Santos, 
2000; 2001; Joe y Young, 1993).

En este trabajo se parte de la idea de que se teje 
una relación asimétrica entre la medicina tradicio-
nal kaingang y la biomedicina cuando interactúan 
(Oliveira, 1996; Diehl, 2001),2 y se pone en eviden-
cia que esta última ignora las maneras particulares 
de las poblaciones para explicar y atender sus pade-
cimientos (Menéndez, 2003).

Es importante señalar que, a partir de este ti-
po de problema y ante la demanda constante de los 

pueblos indígenas, éstos fueron reconocidos como 
culturalmente diferenciados por el Estado brasileño y 
más tarde se estableció una política de atención dife-
renciada en salud, con la intención de propiciar una 
atención que contemple sus particularidades. En un 
contexto de intermedicalidad, de relaciones asimé-
tricas y de implantación de una política de atención 
diferenciada, se desarrolló esta investigación.

HTA, diabetes y pueblos indígenas en Brasil:  
una mirada académica

A pesar del reconocimiento del aumento de la pre-
valencia de diabetes y HTA entre pueblos indígenas 
en Brasil, puede decirse que existe una relativa es-
casez de estudios al respecto y que la mayoría se ha 
producido desde la perspectiva de la epidemiología, 
en particular sobre la HTA. De manera general, estos 
trabajos se han dedicado a establecer los índices de 
prevalencia de estas enfermedades en varias regio-
nes del país y entre varias etnias (Cardoso, Mattos 
y Koifman, 2003; Gimeno et al., 2007; Salvo et al., 
2009; Oliveira et al., 2011; Rocha et al., 2011; Bre-
san, Bastos y Leite, 2015),3 lo que reafirma la im-
portancia de este problema de salud para los pueblos 
indígenas brasileños. Como mencionan Bresan, 
Bastos y Leite (2015), los datos arrojados por es-
tos estudios aún son insuficientes para conocer de 
forma amplia la distribución y ocurrencia de estas 
enfermedades en el país.

Dichos estudios hacen hincapié en el contacto 
con la sociedad nacional como uno de los factores 
fundamentales que estimulan la presencia de estas 

2 Sin embargo, como recuerda Menéndez (2003), también 
existen relaciones asimétricas entre medicinas indígenas y 
otras.

3 Para una lista de artículos referentes al tema, véanse Filho 
et al. (2015) y Buchillet (2007).



Por una perspectiva kaingang sobre diabetes e hipertensión arterial: prácticas de autoatención, articulaciones y conflictos 53

enfermedades entre los pueblos indígenas a los que 
se aproximan: cambios en la alimentación y dinámi-
cas de trabajo, entre otros, tendrían un papel esencial 
en el aumento de la HTA y la diabetes en estas co-
munidades. Este reconocimiento es necesario en la 
medida en que pone en evidencia la importancia de 
los procesos históricos, sociales y culturales que in-
fluyen en la salud de los pueblos indígenas (Coimbra 
y Santos, 2000), así como los cambios producidos 
por el contacto con la sociedad nacional en diferen-
tes momentos históricos (Langdon y Rojas, 1991). 
Sin embargo, aunque estos factores se enuncian, no 
siempre se establece una correlación con el contexto 
particular del que se habla, debido a que los datos 
que componen estos estudios son principalmente 
fisiológicos y antropométricos.

En el caso específico de los indígenas kaingang, 
la literatura sobre HTA y diabetes no es muy diferen-
te. En 2015, un estudio epidemiológico concluyó 
que hay 35% de prevalencia de dicha enfermedad 
en la región, cuando es un problema de salud expre-
sivo en la localidad (Bresan, Bastos y Leite, 2015).

Por su parte, la antropología de la salud brasile-
ña contemporánea ha realizado un esfuerzo sistemá-
tico y colectivo para pensar en la salud indígena, sus 
desafíos, avances y dificultades,4 desde una perspec-
tiva en la que se privilegian los tratamientos etnográ-
ficos que atienden los puntos de vista nativos. Este 
enfoque etnográfico ha sido una estrategia primor-
dial en el diálogo interdisciplinario con las ciencias 
de la salud y la salud colectiva, se han logrado avan-
ces en materia de salud indígena y se ha aportado a 
la construcción de políticas públicas que permiten 
una aproximación más adecuada en términos de 
reconocimiento de las particularidades culturales y 
contextuales de los pueblos para la atención de sus 
problemas de salud (Garnelo, Macedo y Brandão, 
2003; Garnelo y Langdon, 2004).

Sin embargo, a pesar de la abundante literatura 
sobre la relación entre antropología y salud indígena 
en clave etnográfica y contexto interdisciplinar, en 

lo que se refiere a la diabetes y la HTA son rarísi-
mos los trabajos que toman como eje de sus inquie-
tudes las enfermedades. En líneas generales, éstas 
aparecen como consecuencias de otros factores y 
problemas de salud, como el consumo de alcohol, 
los hábitos alimenticios, etc. En ese sentido, esta 
investigación es una apuesta por aproximarse a estas 
enfermedades como núcleo de la investigación, in-
corporar la perspectiva antropológica y etnográfica, 
y ampliar la dimensión del problema al traer voces y 
perspectivas diversas a colación.

Al tornarse un tema periférico, es difícil en-
contrar literatura especializada en diabetes y HTA 
en Brasil que dé testimonio de las percepciones emic 
sobre dichas enfermedades entre los pueblos indí-
genas y grupos étnicos que componen el complejo 
tejido social brasileño. Permanece el vacío de co-
nocimiento sobre estas enfermedades crónicas no 
transmisibles que, como muestra el acercamiento 
epidemiológico, son un problema relevante en la 
salud de los pueblos indígenas del país.

En esta ausencia sistemática, destaca el trabajo 
de Schweickardt y Garnelo (2003), quienes enfocan 
su mirada en las historias de vida de los pacientes 
hipertensos en Manaos, Amazonas, y observan que 
por medio de su subjetividad y capital simbólico 
es posible entender la no adhesión a los programas 
del Estado para la atención a estas enfermedades. El 
problema se estudia en una dimensión multivocal, 
para comprender la enfermedad más allá de los co-
nocimientos biomédicos y la experiencia fisiológica 
de los cuerpos.

En este sentido, la disertación de Portela 
(2010), que da origen al presente artículo, contri-
buye a llenar el vacío de información sobre el te-
ma y puede constituir un aporte interesante para 
estimular la discusión y la relevancia de tomarlo 

4 Para un panorama más amplio de la bibliografía producida 
al respecto en Brasil, véase Buchillet (2007).



54 Desacatos 58 � Sandra Carolina Portela García

como objeto de investigación en las ciencias sociales 
y la salud indígena brasileña, así como para alen-
tar reflexiones interdisciplinarias y colectivas que 
permitan hacer propuestas en términos de políticas 
públicas en salud indígena.

Caminos metodológicos

En la cotidianidad de la vida de la aldea y del puesto 
de salud, así como en los eventos de educación en 
salud destinados a pacientes diagnosticados con las 
enfermedades que nos ocupan y organizados por 
el equipo de salud indígena de la región, la obser-
vación participante fue una estrategia fundamental.

No obstante, las primeras aproximaciones al 
campo fueron difíciles pues las relaciones no se es-
tablecían de manera fluida. Un domingo, en el par-
tido de fútbol en la cancha de la aldea, tomada de 
la mano de mi hija Violeta, que entonces cumpliría 
tres años de edad, me sorprendí al ver que muchos 
kaingang la saludaban por su nombre, ella les con-
testaba y les contaba que yo era su mamá. Luego de 
la presentación, los indígenas conversaban curiosos 
sobre la presencia de la “blanquita” en el preescolar 
indígena, al que ella asistía en los horarios en que 
yo intentaba encontrar respuestas a las preguntas 
planteadas como problema de investigación para mi 
maestría, en 2005.5 En esos espacios, los niños y 
familiares se aproximaban para conocer a Violeta 
y conversar con ella. A partir de la curiosidad de 
los kaingang por mi hija y de su capacidad de so-
cialización con niños y familias indígenas, emergí 
socialmente como persona y empecé a ser acogida y 
reconocida como la mamá de Violeta. Esto abrió un 
amplio abanico de posibilidades de relación, al que 
quizá no hubiera podido acceder sola y que dio pie 
a entrevistas, acompañamiento de itinerarios tera-
péuticos y narrativas. En especial, me permitió es-
tablecer una relación cotidiana de convivencia con 
los kaingang. Durante los cuatro meses de trabajo 

de campo en la aldea, me concentré de manera sis-
temática en los casos de diez kaingang, siete mujeres 
y tres hombres, todos diagnosticados como hiper-
tensos. Tres de ellos, dos hombres y una mujer, eran 
diabéticos.6 En las reuniones que se llevaban a cabo 
en el puesto de salud, al que asistía un promedio de 
25 personas, se ampliaba el locus de interlocutores 
con quienes departía de manera más esporádica en 
lo cotidiano de la aldea. Las familias y redes de apo-
yo de los pacientes también fueron importantes para 
entender las elecciones terapéuticas, los significados 
y las articulaciones tejidas alrededor de la HTA y la 
diabetes en este contexto.

En el mismo ejercicio de conversación, diálogo 
y convivencia cotidiana, me acerqué a los profesio-
nales del equipo de salud indígena y tuve acceso a 
narrativas sobre el tema que nos convoca, la salud 
indígena y la atención diferenciada.

Para contextualizar al lector sobre la discusión 
que propongo, considero que debo señalar algunos 
aspectos fundamentales de la cosmología kaingang 
porque sustentan nuestras reflexiones sobre las prác-
ticas de autoatención en diabetes y HTA, y porque a 
partir de ellos es posible comprender de manera más 
amplia la relación entre salud y enfermedad en este 
grupo indígena.

Notas etnográficas sobre los kaingang

Los indígenas kaingang se localizan en la región 
Sur del Brasil, en los estados de São Paulo, Santa 
Catarina, Rio Grande do Sul y Paraná. Pertenecen 
a la familia lingüística jê (Maybury, 1979). En la 
actualidad, constituyen el grupo jê más numero-
so del país, con cerca de 37 400 individuos (IBGE, 

5 Desde ese año hasta 2015 tuve la oportunidad de trabajar 
con indígenas kaingang de manera sistemática.

6 Uno de ellos es dependiente de la insulina.



Por una perspectiva kaingang sobre diabetes e hipertensión arterial: prácticas de autoatención, articulaciones y conflictos 55

2010). La organización social kaingang se asocia a la 
existencia de mitades clánicas patriarcales, kaimé y 
kairu (Oliveira, 1996; Almeida, 1998; Diehl, 2001). 
Esta organización se basa en la uroxilocalidad y la 
patrilinealidad. Los seres de la naturaleza también 
ser clasifican de acuerdo con el dualismo kaingang 
(Haverroth, 1997).

El cuerpo kaingang se entiende como la ex-
tensión del dominio cosmológico de la naturale-
za. Así, la persona se constituye por el cuerpo, y 
más en específico, por la relación cuerpo-espíritu, 
kuprig o kumbã.7 El espíritu puede salir del cuerpo 
—hã—, entonces éste se debilita y enferma (Car-
valho, 2008). El cuerpo y el espíritu deben recibir 
cuidados. Ante la presencia de enfermedad, el tra-
tamiento debe encaminarse a la restitución de la 
fortaleza corporal.

Según Carvalho (2008), entre los kaingang y 
otros pueblos indígenas brasileños el cuerpo no es 
una totalidad y el uso del concepto de corporalidad 
se adecua en la medida en que en estas sociedades se 
revela una dialéctica para la comprensión de un suje-
to social, pues al mismo tiempo que se tiene una ma-
triz de cuño individual —semen, sangre, espacio en 
la aldea, casa— se tiene un colectivo social —alma, 
nombre, papel—. Turner afirma que el cuerpo kain-
gang debe entenderse como un conjunto de senti-
dos que congrega los aspectos sociales, biológicos y 
culturales, y constituye una identidad social, la cual 
es producto y productora de la estructura social y la 
cosmología (citado en Carvalho, 2008). Esta inves-
tigación atiende este llamado y comprende el cuerpo 
kaingang en esa multidimensionalidad.

Para el tratamiento de la salud y la enfermedad, 
en la medicina tradicional8 kaingang existe una serie 
de especialistas nativos cuyos saberes estarían enca-
minados al restablecimiento de la salud. Destacan el 
kujá —hombre sabio—, los curanderos, las reme-
dieras9 y los benzedeiros.10 Según Crépeau (2002), los 
kujá distinguen entre dos tipos de saberes: guiados y 
no guiados. Los saberes guiados corresponden a las 

prácticas asistidas por auxiliares no humanos, como 
monos, serpientes, aves y jaguares, entre otros.

Los animales auxiliares asisten al kujá en el tra-
tamiento de los enfermos, indican qué enfermedad 
padece y el remedio que se usará, la posología y la 
dieta que debe seguir. Los guías también pueden ser 
santos del catolicismo popular, como Nuestra Seño-
ra Aparecida —patrona de Brasil—, san João María, 
el Divino Niño Jesús y el Divino Espíritu Santo. Los 
saberes no guiados incluyen una variedad de prácticas 
entre las que destacan el empleo de hierbas medici-
nales en diferentes preparaciones y prácticas propias 
de la biomedicina.

La aldea sede donde se hizo la investigación es 
la principal de la TIX, constituida por diez aldeas, 
concentra a la mayoría de la población indígena 
kaingang, pues cuenta con puesto de salud, insti-
tuciones educativas, iglesias pentecostales y de otras 
religiones,11 y es donde se desarrollan con mayor 
intensidad las actividades políticas de la comunidad. 
En 2015, se estimaba que tenía una población de 
1 500 habitantes (Ghiggi, 2015).

7 Carvalho (2008) se refiere al espíritu con la palabra kain-
gang kuprig. Veiga (2000) denomina al espíritu con la pa-
labra kaingang kumbã.

8 Así denominada por los kaingang, la medicina tradicional 
hace referencia a todos los conocimientos que, aunque  
no le sean propios, reconoce como suyos. En este artículo 
se entiende que la tradición está en continuo movimiento, es 
dinámica y se nutre de momentos históricos y saberes, se ac-
tualiza y se modifica.

9 Por lo general, mujeres especialistas en el conocimiento de 
las plantas medicinales.

10 Benzedeiros viene del verbo portugués benzer y se tradu-
ce como bendecir o persignar. Los benzedeiros tienen en-
tre sus funciones bendecir el remedio. Algunos sabedores 
pueden tener conocimientos referentes a varios tipos de 
especialidades.

11 La introducción de iglesias pentecostales en la TIX a partir de 
la década de 1940 influyó de manera importante en las diná-
micas sociales entre los kaingang, lo cual es muy evidente 
en la TIX.



56 Desacatos 58 � Sandra Carolina Portela García

Diabetes y HTA: enfermedades crónicas, 
episódicas y curables

La diabetes y la HTA se categorizan como enfer-
medades crónicas no transmisibles en la literatura 
biomédica y bajo esa forma de conocimiento sobre 
la salud se hace el diagnóstico en la TIX. El equipo 
multiprofesional de salud indígena que trabaja en la 
localidad comenzó a registrar, a partir de la década 
de 1990, la presencia de estas enfermedades entre 
los kaingang, y desde entonces su incidencia se ha 
incrementado (Bresan, Bastos y Leite, 2015).

Al acompañar cada día a diabéticos e hiperten-
sos, fue posible percibir que los kaingang asocian 
con frecuencia estas enfermedades a problemas que 
surgen en el núcleo familiar, en especial problemas 
conyugales y dificultades para la crianza o la manu-
tención del hogar. En el aspecto social, estas situacio-
nes se reconocen como causantes de la enfermedad 
entre las mujeres. Respecto a la diabetes, escuchar 
que esta enfermedad estaría asociada al consumo ex-
cesivo de sustancias como bebidas alcohólicas o ca-
feína era una constante. Estas percepciones apuntan 
a entender la enfermedad como un fenómeno que 
va más allá de las causas biológicas que la desenca-
denan y permiten observar que el cuerpo kaingang 
no es indiferente a lo colectivo, lo que reafirma la 
multidimensionalidad que afecta la salud indígena 
(Portela, 2010).

En general, los síntomas asociados a la HTA y la 
diabetes, reconocidos por la comunidad, son el do-
lor de cabeza y la “tontura”, que sería un estado en 
el que las personas no tienen capacidad para “hacer 
las cosas bien”, sus facultades físicas son limitadas o 
están alteradas, y ponen al individuo en un estado 
de “debilidad” corporal.12 En algunos casos, la hin-
chazón en piernas y brazos también se reconoció 
como síntoma de estas enfermedades.

En un primer momento, las personas que co-
menzaron a presentar estos síntomas tomaron al-
guna iniciativa para controlarlos. Medicamentos, 

oraciones, té de plantas medicinales, entre otras es-
trategias, fueron utilizados para superar su cuadro 
de malestar. La biomedicina apareció como una al-
ternativa terapéutica cuando los recursos empleados 
se mostraron insuficientes. En estos casos, la visita al 
puesto de salud trajo consigo el diagnóstico de una o 
las dos enfermedades.

En otros casos, el diagnóstico tomó por sorpre-
sa a los indígenas kaingang que lo recibieron, pues 
el motivo de la consulta médica era otro malestar 
—dolor de espalda, malestar estomacal, etc.—. El 
diagnóstico también llegó con la participación en 
jornadas de salud, pues al tomar la presión se le infor-
maba al paciente de la “anormalidad” del resultado y 
se le solicitaba que retornara para realizar el proceso 
pertinente para reafirmar o descartar el diagnóstico, 
y someterse a exámenes con la intención de descu-
brir otras posibles afecciones, como la diabetes.

Con el diagnóstico, el médico y el equipo de 
salud daban al paciente una serie de recomendacio-
nes que debía seguir a cabalidad, con la intención 
de obtener buenos resultados en el control de estas 
enfermedades. Por lo regular, se señala el uso de 
medicamentos y prácticas de autocuidado enfoca-
das al cambio de hábitos, como hacer ejercicio y 
modificaciones en la dieta.13 Sin embargo, es inte-
resante notar que la obtención de un diagnóstico 
no necesariamente se torna una herramienta con 
peso suficiente para que el paciente se autorreco-
nozca como portador de esas enfermedades. Los 
diagnósticos alcanzados en una consulta que pro-
cura atender un problema de salud no relacionado 
con la HTA o la diabetes, y su carácter inesperado, 
hacen que las personas lo cuestionen. Durante la 

12 Recordemos que la debilidad puede dar pie a que el espíri-
tu salga del cuerpo, lo que causa enfermedad. Las acciones 
a tomar deben tener como objetivo recuperar la fortaleza.

13 Las prácticas de autocuidado atienden a la lógica biomédi-
ca y se centran en la idea del cuidado y la responsabilidad 
individual del propio estado de salud.



Por una perspectiva kaingang sobre diabetes e hipertensión arterial: prácticas de autoatención, articulaciones y conflictos 57

interacción con los kaingang observé que el rechazo 
al diagnóstico se argumenta con frecuencia con base 
en la inexistencia de malestar, ausencia de síntomas 
y la capacidad del individuo de realizar sus trabajos 
diarios sin contratiempos.

La percepción de la inexistencia de la enfer-
medad, a pesar del diagnóstico, hace que la persona 
analice la experiencia vivida y evalúe los factores 
que incidirían en el diagnóstico. Algunos kaingang 
mencionaban que en el proceder del médico había 
un problema de escucha, porque tal vez la persona 
que los había atendido no había prestado suficiente 
atención a los síntomas que le relataban, cuando los 
había, o no consideraba la perspectiva del paciente, 
que manifestaba sentirse bien y se veía a sí mismo 
como portador de buena salud.

En el sector de la población que fue a consulta 
por el desarrollo de síntomas asociados a HTA y dia-
betes —dolor de cabeza, tontura, hinchazón— ob-
servamos una tendencia de los kaingang que pasan 
por esta experiencia a reconocerse en el diagnóstico 
realizado por el equipo de salud indígena. Sin em-
bargo, en los dos casos, vemos que las formas de 
entender y tratar la diabetes y la HTA varían entre 
ellos y en relación con el conocimiento biomédico. 
Para comenzar, cabe mencionar que varias personas 
entrevistadas con quienes tuve la posibilidad de in-
teractuar manifestaron haber sido diagnosticadas en 
algún momento con estas enfermedades, pero no 
se reconocían como hipertensos o diabéticos, pues 
en algún momento de sus vidas lograron “curarse”, 
según lo narraron, con prácticas de autoatención, 
sobre las que volveremos más adelante. Algunos 
aseguraron que esta enfermedad hacía apariciones 
repentinas y otros reconocieron su cronicidad en 
sus cuerpos y sus vidas. En este sentido, observamos 
que entre los kaingang de la localidad la diabetes y la 
HTA pueden ser crónicas, como indica la biomedici-
na, pero también curables y episódicas.

Me gustaría resaltar que estas percepciones 
de la enfermedad están íntimamente ligadas a la 

vivencia individual, que se constituye como pro-
ceso y experiencia (Langdon, 2005), y sólo a partir 
de estos dos aspectos los individuos consiguen ex-
plicar su malestar, y explorar y escoger las formas de 
autoatención que les ofrecen la posibilidad de cura, 
control o alivio de sus padecimientos.

Prácticas de autoatención y sus usos  
articulados en relación con la diabetes  
y la HTA entre los kaingang de la TIX

A continuación, a partir de la narrativa construida 
por indígenas kaingang, procuraremos adentrarnos 
en las prácticas de autoatención que se aplican en 
la comunidad para lidiar, controlar o curar dichas 
enfermedades.

LUCIANA14

Con la muerte de su marido, además de cuidar a sus 
dos hijos pequeños, Luciana empezó a trabajar en el 
puesto de salud de la región, en una época en la que 
la atención médica de la aldea dependía casi de ma-
nera exclusiva de los pocos agentes indígenas de sa-
lud. Ella es remediera, hija de un importante sabedor 
kaingang. El dolor de la pérdida, el cuidado de sus 
hijos y su trabajo la mantenían estresada. Para ella, esa 
situación desencadenó su cuadro de HTA, explicación 
compartida por su entorno familiar y social.

Una vez diagnosticada y debido a su circu-
lación entre el puesto de salud y el uso de plantas 
medicinales, empezó a hacer uso de medicamen-
tos, infusiones y tés de hierbas para controlar la 
enfermedad.

14 Se utilizan seudónimos para garantizar la privacidad de los 
interlocutores.



58 Desacatos 58 � Sandra Carolina Portela García

Al transitar de la iglesia católica a la pentecos-
tal, ahora guiada por el Espíritu Santo, Luciana per-
cibió la efectividad del “remedio” orado —en la 
actualidad, orado por ella misma— y poco a poco 
dejó de consumir los medicamentos que ofrecía el 
puesto de salud. Con el paso del tiempo, la promesa 
de cura tuvo efecto, por lo tanto, redujo el consu-
mo de té a dosis ocasionales con carácter preventivo. 
Con los años, sin embargo, Luciana advirtió en su 
cuerpo señales de que la hipertensión estaba a punto 
de volver: palpitaciones, canseira15 y una sensación 
de debilidad.

En esos momentos, reflexionó y se preguntó 
cuál de sus responsabilidades no estaba bien aten-
dida: ¿estaba cumpliendo con sus responsabilidades 
con Dios? ¿Con la iglesia? ¿Con su comunidad? 
¿Con su familia?

Por lo general, este autoexamen ayuda a Lucia-
na a entender sus fallas en sus funciones sociales y 
colectivas, y también sus faltas individuales. Con el 
autodiagnóstico, se encomienda a Dios, al Espíritu 
Santo y prepara los remedios a la manera tradicional, 
como lo aprendió de su padre y de las mujeres de su 
familia. Orado con mucha fe y con la iluminación 
del Espíritu Santo, el remedio cura su cuerpo, res-
tablece su salud y la devuelve a las responsabilidades 
con su familia y su comunidad.

ANA Y PEDRO

Ana y Pedro fueron diagnosticados como hiper-
tensos y diabéticos. Ella es tipo II, él es tipo I, es 
decir, debe consumir insulina para su tratamiento, 
pues su cuerpo no la produce. Como compañeros 
de vida, comparten también la atención que le dan 
a sus males. Sus malestares los llevaron a obtener un 
diagnóstico en el puesto de salud.

En el fogón de hierro, Ana coloca una olla con 
agua. Mientras conversamos, me explica que las 
hojas de guabiroba, moranguinho y bergamota,16 

que perfuman el ambiente, tendrán como destino el 
agua hirviendo, que se transformará en remedio.17

Una vez en el agua, las hojas reposan. Un ra- 
to después, son pasadas a un termo. Mientras Ana 
cuida de la preparación, Pedro ceba yerba mate en la 
cuia18 y espera el termo que Ana le lleva gentilmente. 
Sentados los tres, soy invitada a beber de la primera 
cuia. Me cuentan que el médico insiste en la nece-
sidad de que abandonen el consumo de mate, pero 
el que bebemos es “rezado”, un poderoso remedio 
que les ayuda a equilibrar su presión. El mate, que 
se sirve y bebe a voluntad durante el día, acompaña 
la dosis generosa de medicamentos que deben tomar 
para atender sus enfermedades.

Para Ana, dejar el vino fue un gran sacrificio. 
El médico le pidió que lo hiciera y ella confiesa que 
de vez en cuando bebe un sorbito para matar las 
ganas. Para Pedro, comenzar a inyectarse insulina 
fue algo muy difícil. Las mujeres de la casa se apro-
ximan y no pierden la oportunidad de contarme en 
tono jocoso que Pedro parecía un niño regañado, 
que fue divertido verlo receloso y lloroso cuando la 
enfermera vino por primera vez a enseñarle a usar 
las inyecciones, cuando siempre fue un hombre tan 
recio. Hasta hoy, alguien debe ayudarle a aplicarlas, 
pues él confiesa que no es capaz de hacerse “eso” a 
sí mismo, tres veces al día.

Pedro manifiesta que las inyecciones le causan 
tremendo dolor y explica que sólo se aplica dos dosis 
diarias, pues en su experiencia con eso es suficiente, 
se siente bien y se ahorra un dolor al día. Ana dice 

15 Cansancio, falta de fuerza corporal.
16 Campomanesia xanthocarpa, Rubus rosaefolius y Citrus 

bergamia, respectivamente.
17 Se emplean también chapéu de couro (Echinodorus gran-

diflorus), chuchu (Sechium edule), cavalinho (Equisetum 
giganteum), erva de bugre (Casearia Sylvestris S), cidreira 
(Melissa officinalis), amora branca (Morus alba), ajo (Allium 
sativum) y pata de vaca (Bahuginia variegata).

18 Cuenco en el que se bebe el mate.



Por una perspectiva kaingang sobre diabetes e hipertensión arterial: prácticas de autoatención, articulaciones y conflictos 59

que algunos de los remedios que debe tomar no 
la dejan dormir, le causan ardor en el estómago y 
no vale tomarlos antes o después de comer. Por eso 
reduce o elimina la dosis anterior al sueño noctur-
no para descansar. Reclama que el médico no le ha 
resuelto el problema y se pregunta si no habrá un 
remedio mejor, que haga el efecto deseado y no le 
cause ese malestar.

Aprovecho y pregunto a Ana por las botellas 
llenas de hojas y ramas que cuelgan en una pared 
de la cocina. Responde que María, antigua auxi-
liar de salud de la aldea Pinhalzinho y remediera, 
las ha rezado para ellos y que forman parte de sus 
remedios para controlar la hipertensión y lidiar con la 
diabetes. Entre las bolsas llenas de medicamentos, las 
hojas, ramas y botellas que cuelgan de la pared, resalta 
en el espacio de la cocina una mesa en la que Nuestra 
Señora Aparecida, san Jõao María, velas, estampas 
de santos y rosarios, entre otros objetos, se organizan 
como un altar. Ana y Pedro, fieles devotos católicos, 
encomiendan su salud a estos santos.

RAFAEL

Rafael era diabético. Diagnosticado en el puesto de 
salud por sus constantes malestares, comenzó un 
tratamiento de medicamentos. Convencido de la 
importancia de los remedios tradicionales en la sa-
lud kaingang, buscó una remediera que le ayudara a 
hacer el remedio, pues él no tenía el conocimiento. 
Comenzó a beberlo con los medicamentos que le 
recetaron en el puesto de salud. Poco a poco, Ra-
fael se sintió fortalecido y recuperado, por lo que se 
aventuró a dejar el medicamento, sin consentimiento 
médico, y se quedó sólo con el té que la remediera 
preparaba para él. Su experiencia fue satisfactoria. Si-
guió el tratamiento con remedios tradicionales kain-
gang durante dos años más. Al sentirse restablecido 
por completo, suspendió también el tratamiento de la 
remediera y volvió a su vida normal. En la actualidad, 

se reconoce como una persona sana, vital, llena de la 
fortaleza necesaria para cumplir con sus labores dia-
rias. Se siente incómodo con la constante interven-
ción de los profesionales del puesto de salud, quienes 
le insisten en que retome el tratamiento. Cuenta que 
se ha vuelto un problema ir al puesto de salud para 
conseguir una pastilla para el dolor de cabeza o cual-
quier otro malestar, por lo tanto, lo evita, pues no 
sabe por qué los profesionales no entienden su pre-
misa fundamental: “¡no estoy enfermo! ¡Ni aunque 
el médico diga que sí!”.

De articulaciones y conflictos

Durante la investigación, fue posible identificar tres 
formas principales de autoatención que los kaingang 
de la aldea sede utilizan por lo regular para la aten-
ción de la diabetes y la HTA: medicamentos, reme-
dio do mato19 o preparaciones de hierbas medicinales, 
oraciones y benzimentos. Estas formas de atención 
provienen de varios saberes médicos: la biomedi-
cina, la medicina tradicional kaingang y las iglesias 
pentecostales de la región.

Estas formas de atención se usan de manera 
articulada, “sin necesidad de la intervención cen-
tral, directa e intencional de curadores profesiona-
les, aun cuando éstos pueden ser la referencia de la 
actividad de autoatención” (Menéndez, 2003: 198). 
Es decir, los tratamientos se escogen de manera re-
lativamente autónoma. Observamos que los pacien-
tes deciden cómo lidiar con la enfermedad, muchas 
veces en diálogo con sus núcleos familiares y redes 
de solidaridad. Por ejemplo, en el caso del uso de 
medicamentos, hay personas que siguen las indica-
ciones médicas y otras que los ingieren en determi-
nadas cantidades y momentos, sin tomar en cuenta 
su uso “ideal”, propuesto por la biomedicina y la 

19 Del monte.



60 Desacatos 58 � Sandra Carolina Portela García

farmacología, pues responden de manera coherente 
a las necesidades físicas y sociales que el paciente 
percibe en su experiencia corporal, en relación con 
el uso del medicamento y la enfermedad en general.

Acerca del uso de remedios del monte o infu-
siones, el paciente o uno de sus familiares cercanos 
pueden prepararlos, siempre que tengan el cono-
cimiento. En otros casos, la preparación del té se 
encarga a terceros, entre los que se incluyen las re-
medieras u otros conocedores. Su uso puede acom-
pañarse de rezos u oraciones sobre la preparación.

Es importante destacar que los remedios de la 
medicina tradicional kaingang son rezados después 
de su preparación, en especial por los curadores. Los 
rezos no tienen un esquema específico, cada curador 
tiene su forma particular de rezar el remedio. Los 
rezos se asocian a la praxis católica y al catolicismo 

popular, y pueden llegar a invocar uno o varios san-
tos (Oliveira, 1996; Ghiggi, 2006). Se solicita su 
capacidad de agencia sobre el remedio, potenciado 
por su presencia. Hoy, con la influencia de las igle-
sias pentecostales, la elaboración de remedios con 
plantas ha incorporado otra serie de elementos y 
explicaciones que le dan validez a su continuación 
como forma de atención vigente entre los kaingang 
de la TIX. Luciana, remediera de la región, comenta 
que ella “ora”20 el remedio para recibir las poten-
cialidades del Espíritu Santo, ahora concebido en 

20 Los kaingang de la región establecen una diferenciación 
importante en este sentido: “los católicos rezan, los evan-
gélicos oran” (entrevista con Luciana, Terra Indígena 
Xapecó, 20 de octubre de 2009).

RICARDO RAMÍREZ ARRIOLA � La comadrona es una figura de respeto en los pequeños poblados. Además de atender partos, es conocedora de plantas, 

rituales y fases de la luna, asociados a la salud. Atiende la mayoría de los partos en las poblaciones indígenas y con un alto nivel de marginación. San 

Pedro Pinula, Jalapa, Guatemala, 2000.



Por una perspectiva kaingang sobre diabetes e hipertensión arterial: prácticas de autoatención, articulaciones y conflictos 61

el sentido propuesto por la iglesia pentecostal, de la 
que forma parte.

Si nos adentramos en la relación entre salud 
e iglesias pentecostales, veremos que al presentarse 
casos de diabetes y HTA la iglesia pasó a ser una al-
ternativa terapéutica, incluso para las personas que 
no pertenecen a ella. El paciente feligrés recurre a la 
oración de sus “hermanos” y del pastor de su iglesia, 
asiste a los cultos. En casos más difíciles, se ofrecen 
campañas21 por su mejoría. La enfermedad, en este 
contexto, puede entenderse como una prueba de fe, 
un llamado de atención por no cumplir con riguro-
sidad sus obligaciones con la iglesia y con Dios.

En el caso de las iglesias pentecostales, a pesar 
de que el paciente deba pedir primero el auxilio de 
la oración, es muy interesante que exista una gran 
aceptación de tratamientos biomédicos y remedios 
do mato tradicionales. Por ejemplo, en enfermedades 
como la diabetes, la acción de la oración y de la 
iglesia se encamina de manera explícita a ayudar en 
el plano espiritual, y se entiende que los remedios y 
medicamentos atienden el malestar corporal. Don 
Marino lo resume así: “los medicamentos [son] para 
el cuerpo y Dios para nuestra alma” (entrevista con 
Marino, Terra Indígena Xapecó, 30 de noviem-
bre de 2009). En ese sentido, es interesante hacer 
una analogía con la noción de cuerpo kaingang 
propuesta por Carvalho (2008), en la que el resta-
blecimiento de la salud o la obtención de la fuerza 
debe atender necesariamente cuerpo y espíritu, du-
pla indivisible para la salud kaingang. Cabe anotar 
que en la cotidianidad, con la alimentación y otras 
dinámicas sociales, se atiende la necesidad de nutrir 
el cuerpo, que también es espíritu, tanto individual 
como colectivo.

En relación con las prácticas de autoatención 
provenientes de la biomedicina, existe una cierta 
insatisfacción entre los profesionales de la salud, por 
la falta de adhesión o la resistencia de los indígenas 
kaingang a cumplir con el uso “ideal” de los me-
dicamentos y prácticas de autocuidado que ellos les 

sugieren. Por el contrario, los kaingang hacen uso de 
medicamentos no sólo por su eficacia, sino también 
como parte de una reivindicación de sus derechos 
políticos, en este caso, el acceso a medicamentos y a la 
salud indígena y pública (Portela, 2010; Diehl, 2001). 
Dicho uso no está en desacuerdo con otras prácticas 
y saberes, como la medicina tradicional kaingang y 
los saberes médicos de las iglesias pentecostales. En 
este sentido, podemos proponer que este tipo de 
saberes se tornan más dinámicos y flexibles, capaces 
de incorporar y dialogar con otras prácticas sin que 
por ello se generen polémicas que prohíban su uso 
articulado.

Llama la atención el hecho de que los profe-
sionales de la salud que actúan en la región logren 
empatía con las iglesias pentecostales, pues las re-
conocen como eficaces en tratamientos de alcoho-
lismo y afirman que los diabéticos que pertenecen 
a ellas tienden a seguir un tratamiento biomédico de 
manera más estricta. Sin embargo, es paradójico 
que las iglesias no sean bien vistas por los profesio-
nales, pues les incomoda que el paciente hipertenso 
evangélico suponga que ha sido curado, o que pue-
de llegar a serlo, por la acción del Espíritu Santo y 
abandone el tratamiento biomédico.

A partir de los contextos y narrativas que he-
mos presentado, se observa que los kaingang de la 
TIX establecen diferentes relaciones con las tradicio-
nes médicas, que coexisten y se tornan alternativas 
terapéuticas disponibles y vigentes para atender su 
salud. El encuentro de estas tradiciones implica la 
introducción de nuevos elementos, enfermedades y 
tratamientos que pueden ser aceptados, apropiados o 
rechazados por cada comunidad, en coherencia con 
sus tradiciones particulares (Greene, 1998; Langdon 
y Diehl, 2007; Garnelo y Wright, 2001). Ante esta 
gama de posibilidades, es frecuente que el paciente 

21 Cadenas masivas y sistemáticas de oración, que se prolon-
gan por semanas o meses.



62 Desacatos 58 � Sandra Carolina Portela García

privilegie algunas alternativas en detrimento de 
otras o escoja prácticas que pueden parecer anta-
gónicas o fuertemente diferenciadas (Ménendez, 
2003).

Sin embargo, este antagonismo aparente 
muestra la pluralidad médica, la dinámica de las cul-
turas —que con frecuencia se imaginan estáticas—, 
la capacidad de articulación de saberes médicos por 
parte de los individuos —por lo tanto, su capacidad 
social de agencia— y la existencia de espacios de 
relativa autonomía del paciente para lidiar con sus 
dolencias y malestares.

Prácticas de autocuidado y relaciones  
de biopoder

En páginas anteriores nos dedicamos a trazar el 
contexto de intermedicalidad de los kaingang de 
la TIX a partir de las prácticas de autoatención y 
destacamos sus usos articulados a favor de la aten-
ción a la diabetes y la HTA. Me gustaría apuntar que 
el conocimiento biomédico es también un agente 
importante en la TIX. Representado por el equipo 
de salud indígena que opera en la zona, centra su 
práctica en el autocuidado, que responsabiliza al 
individuo por el estado de su salud y elimina desde 
esta perspectiva el contexto social y cultural en el 
que el paciente se desenvuelve, así como los factores 
estructurales que impactan en su salud y calidad 
de vida. Respecto a la diabetes y la HTA, la práctica 
central de autocuidado establecida por la biomedi-
cina y por los profesionales de salud indígena de la 
TIX, en este caso, es el uso de medicamentos que 
deben aplicarse o ingerirse de manera correcta, ra-
zón por la cual los esfuerzos se dirigen con frecuen-
cia a explicar dosis, usos, posologías, etcétera.

Algunos focos problemáticos identificados por 
el equipo de salud de la aldea, para el control de 
la diabetes y la HTA, son la mala alimentación y la 
falta de actividad física, por ello se hace hincapié en 

orientar a los pacientes para que mantengan una ali-
mentación saludable, es decir, en la que predomine 
el consumo de frutas y verduras, en detrimento de 
grasas, azúcares, alimentos industrializados, etc., y 
hacer más ejercicio.

Con la intención de orientar, acompañar y 
recordar la importancia de las indicaciones a sus 
pacientes, el equipo de salud hace una serie de ac-
tividades dirigidas a hipertensos y diabéticos en la 
TIX. La más importante es una reunión mensual de 
educación en salud, en el puesto de salud.

Durante el trabajo de campo, se observaron di-
ferencias fundamentales en lo que se percibe como 
una buena alimentación para los profesionales y los 
kaingang. Los alimentos que los primeros propo-
nen como saludables, de manera general, desde la 
perspectiva kaingang suelen estar en la categoría de 
alimentos fracos,22 cuyo consumo debilita el cuerpo y 
abre la posibilidad de enfermar, como se explica en 
la cosmología de este pueblo.

La lógica y objetivos de las actividades de edu-
cación en salud, estrategia central de varios progra-
mas implementados por el SUS, como el Hiperdia,23 
funcionan bajo “las premisas del proceso educativo, 
cuando éste presupone que los mensajes educativos 
definidos por el ‘emisor-profesor’ deben ser reprodu-
cidos literalmente por el ‘receptor’” (Garnelo, 2001: 
283). Es decir, se supone que el “otro”, al que busca 
aproximarse, no posee conocimientos sobre su salud 
y su cuerpo, o que éstos son equivocados y deben ser 
reemplazados, lo que niega la especificidad cultural, 
histórica y social de la sociedad o grupo que trata.

22 Débiles. Otras formas de clasificación de los alimentos en-
tre los kaingang fueron discutidas por Oliveira (2009).

23 Programa destinado al registro y acompañamiento de por-
tadores de HTA y diabetes mellitus atendidos en el SUS. 
Véase <http://datasus.saude.gov.br/sistemas-e-aplicativos/
epidemiologicos/hiperdia>, consultado el 25 de octubre 
de 2017.



Por una perspectiva kaingang sobre diabetes e hipertensión arterial: prácticas de autoatención, articulaciones y conflictos 63

Los ejercicios de educación en salud con los 
pacientes hipertensos y diabéticos a quienes acom-
pañamos durante el trabajo de campo son un reflejo 
de la práctica biomédica general, que busca no sólo 
la adherencia al tratamiento, sino motivar un cam-
bio significativo en los hábitos y costumbres de las 
personas. Los ejercicios son invasivos, en la medida 
en que permean todos los espacios de la vida: ali-
mentación, higiene, crianza, y hasta actividades eco-
nómicas y productivas, que se sugieren de manera 
sistemática y con las cuales se establece una relación 
de biopoder clara y asimétrica sobre los cuerpos que 
intentan controlar y disciplinar.24

La continua imposición de una serie de prác-
ticas de autocuidado demuestra la incapacidad del 
equipo de salud indígena que actúa en la región para 
articular sus saberes de manera dinámica con los 
de la medicina tradicional kaingang. Como hemos 
intentado mostrar, esta capacidad está presente entre 
los indígenas, quienes recurren a una diversidad de 
prácticas de autoatención combinadas, sin impor-
tar la aparente incoherencia que pueda existir entre 
los sistemas médicos que las producen (Menéndez, 
2003). Este tipo de relación, que suele ser común 
en el sistema biomédico, acaba deslegitimando los 
conocimientos en salud de los pueblos indígenas 
y crea una paradoja —en especial en el contexto 
brasileño, en el que existe una política de atención 
diferenciada en salud indígena—, en la medida en 
que la particularidad cultural de estos conocimien-
tos aparece en términos retóricos y legales como un 
diferencial que debe ser respetado y valorado.

Por último, quisiera destacar que el acerca-
miento etnográfico posibilitó la observación de 
las articulaciones entre prácticas de autoatención. 
Éstas no sólo dan testimonio de un pluralismo mé-
dico que dialoga, se negocia y renegocia sin cesar, 
sino que también, por medio de ellas, es posible 
trazar conexiones con prácticas cotidianas de los 
kaingang, como la alimentación y la corporalidad, 
entre otros aspectos que hablan de las cosmologías 
de los pueblos indígenas —en este caso, la ínti-
ma relación entre cuerpo y espíritu, debilidad y 
fortaleza, apropiaciones y resignificaciones de lo 
tradicional, etc.— y facilitan el acercamiento a las 
percepciones sobre el proceso de salud/enfermedad/
atención de las comunidades indígenas, al ejempli-
ficar el dinamismo de su cultura y prácticas tradi-
cionales (Menéndez, 2003).

A partir de la descripción de las prácticas de au-
toatención observadas en clave etnográfica y de la 
experiencia kaingang en relación con la diabetes y 
la HTA, vemos que el paciente se torna agente de su 
propia vida y su sociedad, rescata, aunque de manera 
parcial, la autonomía que le es cuestionada y retira-
da por las relaciones de biopoder que la biomedici-
na pretende ejercer sobre sus cuerpos y sus vidas. 

24 El biopoder se entiende como las maneras en que los 
Estados explotan numerosas y diversas técnicas para sub-
yugar los cuerpos y controlar a la población (Foucault, 
2006).

Bibliografía

Almeida, Ledson Kurtz de, 1998, Dinâmica religiosa entre os kaingang do posto indígena Xapecó-SC, tesis de maestría en antropología social, 

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Bresan, Deise, João Luiz Bastos y Maurício Soares Leite, 2015, “Epidemiologia da hipertensão arterial em indígenas kaingang, Terra Indígena 

Xapecó, Santa Catarina, Brasil, 2013”, en Cadernos de Saúde Pública, vol. 31, núm. 2, pp. 331-344.

Buchillet, Dominique, 2007, Bibliografía crítica da saúde indígena no Brasil (1844-2006), Abya Yala, Quito.



64 Desacatos 58 � Sandra Carolina Portela García

Cardoso, Andrey, Inés Mattos y Rosalina Koifman, 2003, “Prevalência de diabetes mellitus e da síndrome de resistência insulínica nos índios 

guarani do estado do Rio de Janeiro”, en Carlos Avelardo Coimbra Jr., Ricardo Ventura y Ana Lucía Escobar (orgs.), Epidemiología e 

saúde, povos indígenas no Brasil, Fundação Oswaldo Cruz, Río de Janeiro, pp. 169-185.

Carvalho Rosa, Patrícia, 2008, “A noção de pessoa e a construção de corpos kaingang na sociedade contemporânea”, en Espaço Ameríndio, 

vol. 2, núm. 1, pp. 15-43.

Coimbra, Carlos Avelardo Jr. y Ricardo Ventura Santos, 2000, “Saúde, minorias e desigualdades: algumas teias de inter-relações, com ênfase 

nos povos indígenas no Brasil”, en Ciência & Saúde Coletiva, vol. 5, pp. 125-132.

————, 2001, “Perfil epidemiológico da população indígena no Brasil: considerações gerais”, documento de trabajo 3, Universidade Federal 

de Rondônia-Escola Nacional de Saúde Pública, Porto Velho. Disponible en línea: <http://www.cesir.unir.br/pdfs/doc3.pdf>.

Crépeau, Robert, 2002, “A prática do xamanismo entre os Kaingang do Brasil meridional: uma breve comparação com o xamanismo Bororo”, 

en Horizontes Antropológicos, vol. 8, núm. 18, pp. 113-129.

Diehl, Eliana Elisabeth, 2001, Entendimentos, práticas e contextos sociopolíticos do uso de medicamentos entre os kaingang (Terra Indígena 

Xapecó, Santa Catarina, Brasil), tesis de doctorado, Fundação Oswaldo Cruz, Río de Janeiro.

Filho, Zilmar Augusto de Souza, Alaidistânia Aparecida Ferreira, Bernardo dos Santos y Angela Maria Geraldo Pierin, 2015, “Prevalência de 

hipertensão arterial em indígenas do Brasil: uma revisão sistemática com meta-análise”, en Revista da Escola de Enfermagem, vol. 49, 

núm. 6, pp. 1016-1026.

Follér, Maj-Lis, 2004, “Intermedicalidade: a zona de contato criada por povos indígenas e profissionais de saúde”, en Esther Jean Langdon y 

Luiza Garnelo (orgs.), Saúde dos povos indígenas: reflexões sobre antropologia participativa, Associação Brasileira de Antropologia/

ContraCapa, Río de Janeiro, pp. 129-148.

Foucault, Michael, 2006, Historia de la sexualidad, vol. I: La voluntad de saber, Siglo XXI Editores, Barcelona.

Garnelo, Luiza, 2001, “Projeto Rede Autonoma de Saúde Indígena. Uma experiência de educação e comunicação em saúde indígena”, en 

Eymard Mourão Vasconcelos (org.), A saúde nas palavras e nos gestos, Hucitec, São Paulo, pp. 237-260.

Garnelo, Luiza y Esther Jean Langdon (orgs.), 2004, Saúde dos povos indígenas. Reflexões sobre antropología interpretativa, Associação 

Brasileira de Antropologia/ContraCapa, Río de Janeiro.

Garnelo, Luiza, Guilherme Macedo y Luiz Carlos Brandão, 2003, Os povos indígenas e a construção das políticas de saúde no Brasil, 

Organização Pan-Americana da Saúde, Brasilia.

Garnelo, Luiza y Robin Wrigth, 2001, “Doença, cura e serviços de saúde. Representações, práticas e demandas Baníwa”, en Cadernos de 

Saúde Pública, vol. 17, núm. 2, pp. 273-284.

Ghiggi Junior, Ari, 2006, Representações e práticas no tratamento de infortúnios entre os kaingang crentes da aldeia sede da Terra Indígena 

Xapecó, tesis de licenciatura en ciencias sociales, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

————, 2015, Uma abordagem relacional da atenção à saúde a partir da Terra Indígena Xapecó, tesis de doctorado en antropología social, 

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Gimeno, Suely Godoy Agostinho, Douglas Rodrigues, Heloisa Pagliaro, Eduardo Nozaki, Evandro Emilio de Souza Lima y Roberto Geraldo 

Baruzzi, 2007, “Perfil metabólico e antropométrico de índios aruák: Mehináku, Waurá e Yawalapití, Alto Xingu, Brasil Central, 

2000/2002”, en Cadernos de Saúde Pública, vol. 23, núm. 8, pp. 1946-1954.

Greene, Shane, 1998, “The Shaman’s Needle: Development, Shamanic Agency, and Intermedicality in Aguaruna Lands, Peru”, en American 

Ethnologist, vol. 25, núm. 4, pp. 634-658.

Haverroth, Macir, 1997, Kaingang, um estudo etnobotânico. O uso e a classificação das plantas na Área Indígena Xapecó, tesis de maestría en 

antropología social, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), 2010, O Brasil indígena. Disponible en línea: <https://indigenas.ibge.gov.br/images/pdf/

indigenas/folder_indigenas_web.pdf>.

Joe, Jennie Rose y Robert Young, 1993, Diabetes as a Disease of Civilization: The Impact of Culture Change on Indigenous Peoples, Mouton 

de Gruyter, Nueva York.

Langdon, Esther Jean, 2005, “A construção social da doença e o seu desafio para a prática médica”, en Roberto Baruzzi y Carmen Junqueira 

(orgs.), Parque indígena do Xingu: saúde, cultura e história, Terra Virgem, São Paulo, pp. 115-131.

Langdon, Esther Jean y Eliana Diehl, 2007, “Participação e autonomia nos espaços interculturais de saúde indígena: reflexões a partir do sul 

do Brasil”, en Saúde e Sociedade, vol. 16, núm. 2, pp. 7-12.



Por una perspectiva kaingang sobre diabetes e hipertensión arterial: prácticas de autoatención, articulaciones y conflictos 65

Langdon, Esther Jean y Blanca Rojas, 1991, “Saúde: um fator ignorado numa situação de mudança rápida. A situação da área indígena Ibirama 

(SC)”, en Silvio Coelho dos Santos (org.), A barragem de Ibirama e as populações atingidas na área indígena”, en Boletim de Ciências 

Sociais, vol. 51, pp. 65-89.

Maybury Lewis, David (org.), 1979, Dialectical Societes: The Gé and Bororo of Central Brazil, Harvard University Press, Cambridge.

Menéndez, Eduardo, 2003, “Modelos de atención de los padecimientos: de exclusiones teóricas y articulaciones prácticas”, en Ciência & 

Saúde Coletiva, vol. 8, núm. 1, pp. 185-208.

Oliveira, Maria Conceição de, 1996, Os curadores kaingang e a recriação de suas práticas: estudo de caso na aldeia Chapecó (oeste S. C.),  

tesis de maestría en antropología social, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Oliveira, Geraldo Ferreira, Teresinha Regina Ribeiro de Oliveira, Fernanda França Rodrigues, Lincoln Ferreira Corrêa, Adauto Tsutomu Ikejiri y 

Luis Augusto Casulari, 2011, “Prevalência de diabetes melito e tolerância à glicose diminuída nos indígenas da Aldeia Jaguapiru, Brasil”, 

en Revista Panamericana de Salud Pública, vol. 29, núm. 5, pp. 315-321.

Oliveira, Philippe Hanna de Almeida, 2009, Comida forte e comida fraca: fabricação dos corpos e nutrição entre os kaingang da Terra Indígena 

Xapecó (Santa Catarina, Brasil), tesis de maestría en antropología social, Universidad Federal Santa Catarina, Florianópolis.

Portela, Sandra Carolina, 2010, Diabetes e hipertensão arterial entre indígenas kaingang de Terra Indígena Xapecó (SC): práticas de autoa-

tenção em um contexto de intermedicalidade, tesis de maestría en antropología social, Universidad Federal Santa Catarina, 

Florianópolis.

Rocha, Ana Karina Silva da, Angelo José Gonçalves Bós, Edison Huttner y Denise Cantarelli Machado, 2011, “Prevalência da síndrome metabólica 

em indígenas com mais de 40 anos no Rio Grande do Sul, Brasil”, en Revista Panamericana de Salud Pública, vol. 29, núm. 1, pp. 41-45.

Salvo, Vera Lúcia Morais Antonio de, Douglas Rodrigues, Roberto G. Baruzzi, Heloisa Pagliaro y Suely Gimeno, 2009, “Perfil metabólico e an-

tropométrico dos Suyá. Parque Indígena do Xingu, Brasil central”, en Revista Brasileira de Epidemiologia, vol. 12, núm. 3, pp. 458-468.

Schweikardt, J. y Luiza Garnelo, 2003, “Controle da hipertensão no Programa Médico de Família de Manaus e seus impasses qualitativos”, en 

Ciência & Saúde Coletiva, vol. 8, supl. 1 y 2, pp. 91-99.

Souza, Maximiliano Loiola Ponte de (org.), 2013, Processos de alcoolização indígena no Brasil: perspectivas plurais, Fundação Oswaldo Cruz, 

Río de Janeiro.

Souza, Maximiliano Loiola Ponte de y Luiza Garnelo, 2006, “Desconstruindo o alcoolismo: notas a partir da construção do objeto de pesqui-

sa no contexto indígena”, en Reista Latinoamericana Psicopatologia Fundamental, vol. 9, núm. 2, pp. 279-292.

————, 2007, “Quando, como e o que se bebe: o processo de alcoolização entre populações indígenas do alto Rio Negro, Brasil”, en Cadernos 

de Saúde Pública, vol. 23, núm. 7, pp. 1640-1648.

Veiga, Juracilda, 2000, Cosmologia e práticas rituais kaingang, tesis de doctorado en antropología social, Unversidade Estadual de Campinas, 

Campinas.

Entrevistas

Ana, Terra Indígena Xapecó, 20 de octubre de 2009.

Luciana, Terra Indígena Xapecó, 19 de septiembre y 20 de octubre de 2009.

Marino, Terra Indígena Xapecó, 30 de noviembre de 2009.

Pedro, Terra Indígena Xapecó, 20 de octubre de 2009.

Rafael, Terra Indígena Xapecó, 30 de noviembre de 2009.


