34

Trayectorias y articulaciones de una sanadora
kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

ARI GHIGGI JUNIOR

Universidade Federal de Santa Catarina,
Florianopolis, Brasil
ari.ghiggi@gmail.com

Traduccion: Juana Valentina Nieto Moreno
y Mauricio Pardo Rojas

ARI GHIGGI JUNIOR

En este texto se reflexiona sobre el pluralismo médico a partir de un estudio
de caso sobre la agencia de una indigena kaingang orientada a la oferta de
practicas terapéuticas en la region Oeste de Santa Catarina, en el Sur de Bra-
sil. Su trayectoria de vida pone en evidencia su contacto con una diversidad
de actores y tradiciones médicas que deriva en la utilizacion de un conjunto
heterogéneo de practicas para diagnosticar y tratar diversas enfermedades.
El resultado es una actividad extremadamente dinamica, marcada por el hi-
bridismo caracteristico de una situacion especifica de intermedicalidad. La
oferta de estos tratamientos para las poblaciones vecinas implica relaciones
de intercambio y sociabilidad que se traducen en ingresos monetarios como
estrategia de supervivencia.

PALABRAS cLAVE: indios kaingang, intermedicalidad, agencia, relaciones interét-
nicas, etnografia

Trajectories and Articulations of a Kaingang Healer in Santa Catarina,
Southern Brazil

This text is a reflection on medical pluralism based on ethnography around
the agencies oriented towards the offer of therapeutic practices by an indig-
enous Kaingang in the western region of Santa Catarina, southern Brazil. His
life trajectory shows the contact with a diversity of actors and medical tradi-
tions that result in a set of practices used in diagnoses and in action against
the most diverse diseases. The result is an extremely dynamic activity, marked
by the hybridism in a specific situation of intermedicality. The offer of these
treatments to the neighboring populations aims for exchange relations and
sociability that results in monetary income as a survival strategy.

KeywoRrbDs: Kaingang indigenous people, intermedicality, agency, interethnic
relations, ethnography

Desacatos 58 » septiembre-diciembre 2018, pp. 34-49 » Recepcion: 25 de noviembre de 2017 » Aceptacion: 19 de abril de 2018



Introduccion

n este articulo se explora el pluralismo médico a partir del estudio de caso de

la agencia de Luciana, una indigena kaingang habitante de la Tierra Indige-
na Xapeco6 (TIX), en el Oeste de Santa Catarina. Su praxis emergente, heterogénea
y dindmica estd orientada a la oferta terapéutica, escapa de los estereotipos de la
“medicina tradicional” intacta, atraviesa relaciones interétnicas e interculturales, e
ilustra las posibilidades de empoderamiento de los indigenas en el contexto regio-
nal, en especial en el campo de la atencidn a la salud.

Los kaingang pertenecen al tronco lingtiistico macro-jé y hoy en dia repre-
sentan la tercera poblacién indigena mds grande de Brasil, que supera los 37 000
individuos (IBGE, 2012). Desde el estado de Sio Paulo hasta Rio Grande do Sul,
los kaingang se sitian en 32 territorios indigenas, de los cuales siete se ubican en
el Oeste del estado de Santa Catarina. Las presiones provocadas por varios frentes
econdémicos de ocupacion y colonizacién desde el siglo X1x resultaron en la reduc-
cién de la TIx a 16 283 hectdreas (15A, 2015), en las que hoy se establecen 13 aldeas,
con una poblacién de casi 6000 habitantes (Fundagio Nacional do Indio, citado en
1A, 2015). La aldea sede, que representa el centro de la TiX, es la mds poblada, con
cerca de 1500 habitantes. Ademas de las instituciones burocraticas oficiales, como
la escuela de ensefianza bdsica y el puesto de salud, llama la atencién la presencia de
una iglesia catdlica y mds de diez evangélicas.!

1 El contacto inicial de los kaingang de la region Oeste de Santa Catarina con las religiones cristianas
no esta datado con exactitud, pero se sabe que ocurrio en los siglos xviiy xix, y que estuvo mediado
por padres capuchinos provenientes del estado de Parana y por las relaciones con poblaciones no
indigenas y sus practicas catolicas (Almeida, 1998; Oliveira, 1996). Durante el siglo xx también
actuaron en la region otros agentes del catolicismo oficial. Segun Almeida (1998), a partir de la
década de 1940 comenzaron las practicas de adeptos y predicadores de iglesias protestantes. A fi-
nales de la década de 1970, con mas precision de la de 1980, proliferaron las iglesias pentecostales.
Quien visite hoy alguna de las aldeas de la Tix notara la gran cantidad de iglesias y la relativa varie-
dad de denominaciones que existen: O Brasil para Cristo, S6 o Senhor € Deus, Rei da Gldria, Noiva
de Jesus, Rosa de Saron, Deus é Amor, Unindo-se pela Fé y Visdo Missionaria.

Trayectorias y articulaciones de una sanadora kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

35



36

La TIX se ubica en los municipios de Ipuagu y
Entre Rios, a una distancia de mas o menos 30 km
de la ciudad de Xanxere, a 25 km de la ciudad de
Abelardo Luz, a 70 km de la ciudad de Xapecd y a
540 km de Florian6polis, la capital del estado. La
proximidad respecto a los centros urbanos regio-
nales se asocia a las dindmicas de circulacién de los
indigenas por los municipios vecinos y de los no
indigenas por el interior de la reserva. Vendedores
de productos alimenticios y utensilios domésticos,
profesionales de los sectores de educacion vy salud,
agentes religiosos evangélicos o catdlicos, y parien-
tes no indigenas que viven en los alrededores son
algunos ejemplos de agentes externos que frecuen-
tan las aldeas de manera cotidiana. Los indigenas,
a su vez, se desplazan para visitar a sus familiares
establecidos en la periferia de las ciudades vecinas
y para acceder a las instituciones de salud del sector
publico, cuando es necesario. Para los pocos que
poseen algun tipo de recurso financiero propio, hay
un transito menos intenso por las instituciones par-
ticulares de educacion superior.

En general, para la poblacién indigena de la TIx,
las ciudades son atractivas por la oferta de productos
y bienes de consumo, como juguetes, ropa, uten-
silios domésticos, electronicos, y principalmente,
alimentos. Con esto quiero decir que la motivacién
primordial para la circulaciéon de los indigenas por
la regién todavia se relaciona con estrategias de sub-
sistencia ante la situacién socioeconémica precari-
zada en la que viven. Pocos se alimentan con lo que
plantan en huertas de pequena escala. Los alimentos
basicos, como la carne de pollo, el frijol y el arroz,
todavia se adquieren fuera de la aldea con recursos
particulares. Una parte considerable de la poblacion
recibe ayudas gubernamentales, como el subsidio
Bolsa Familia o lajubilacién, y otra, menor, trabaja en
el puesto de salud o en las escuelas. Para la gran ma-
yorfia, los recursos provienen de trabajos subalternos
realizados para los vecinos no indigenas. Esta es una

de las causas principales de la presencia indigena en

Desacatos 58 » Ari Ghiggi Junior

las ciudades del entorno, en las que laboran como
albaniles o rozadores, en el caso de los hombres, y
como empleadas domésticas o nifieras, en el caso
de las mujeres. En la actualidad, el nimero de in-
digenas que vende su fuerza de trabajo en frigorificos
con gran escala de producciéon de alimentos de cer-
do y aves es considerable. Los indigenas también
se contratan para trabajar en cultivos estacionales
de manzana o maiz en otras localidades del estado.
Algunos se aventuran en viajes mas largos y se es-
tablecen con sus familias en la periferia de ciuda-
des grandes, como Florianépolis, con empleos que
exigen poco o ningun nivel de escolaridad. Otros
buscan sustento en la administracién de puntos co-
merciales informales en la TIX, las llamadas bodegas,
donde revenden dulces, paletas, gaseosas o pro-
ductos alimenticios mds urgentes que se adquieren
en las ciudades vecinas. La artesanfa es una fuente de
ingresos sOlo para una minoria de familias que se
desplaza a diario a las ciudades vecinas para vender
canastos, arcos y flechas. La presencia indigena en
los municipios vecinos estd permeada por negocia-
clones en torno a la tolerancia: por un lado, las po-
blaciones no indigenas a menudo los califican de
sucios, borrachos y vagabundos, pero se interesan en
su fuerza de trabajo o los ven como posibles clientes
de sus establecimientos comerciales; y por el otro, los
kaingang se quejan constantemente de la avaricia de
los blancos y los prejuicios que los afectan.

La propuesta de este estudio apunta a la com-
prension del pluralismo médico como situacion de
intermedicalidad entre indigenas brasilefios, es de-
cir, como contexto dindmico, caracterizado por
sus discontinuidades y transformaciones. Sin per-
der de vista una actitud cautelosa en relacién con la
ahistoricidad de los procesos de salud/enfermedad/
atencién y las relaciones de hegemonia y subalter-
nidad subyacentes, la visién critica que se expo-
ne evita una lectura coleccionista que esencializa
sistemas culturales, para encarar la heterogeneidad

de pricticas terapéuticas en un campo emergente



(Frankenberg, 1980; Baer, Singer y Johnsen, 1986;
Singer, 1990; Seppilli y Otegui, 2005; Menéndez,
2009; Langdon y Cardoso, 2015).

Pensar en el aspecto de la hegemonia frente a la
emergencia de formas de resistencia, de actuaciones
creativas, no conformistas y transformadoras de los
agentes subalternos nos remite a la nocién de agen-
cla —agency— como la “capacidad de actuar” de los
sujetos. Segin Ortner (2007), la cultura construye
actores sociales particulares y la vivencia prictica
reproduce y transforma sus valores, una relacion di-
namica entre las pricticas de personas reales y las es-
tructuras de la sociedad, la cultura y la historia. La
nociéon de proyecto califica la agencia como accioén
intencionada, activa, que de alguna forma se dife-
rencia de las pricticas de rutina. La agencia se sitGa
en varios regimenes de poder, o sea, tiene que ver
con la resistencia o dominacidn, la estabilizacién o
desestabilizacion de las relaciones de poder.

La valoracién de la agencia nos lleva a conside-
rar el pluralismo médico como contexto terapéutico
heterogéneo, resultado de las negociaciones entre
agentes para el desarrollo de proyectos en medio de
regimenes de poder. Greene (1998) esclarece estas
ideas cuando apunta a la categoria de intermedica-
lidad para reflexionar sobre el encuentro colonial
en el campo de la atencién a la salud. Para ella, la
agencia remite a la comprension de los sistemas
médicos como formas hibridas, dindmicas y emer-
gentes, cuyo desenvolvimiento sintetiza ¢ incorpora
elementos, pricticas y cosmologias diversas. Follér
(2004) denomina zonas de contacto a aquellos es-
pacios en los que se constituyen procesos de didlogo
entre los modos de conocimiento sobre salud y en-
fermedad, presentes en un ambiente sociocultural
determinado. Scopel, Dias-Scopel y Wiik resumen
la definicién del espacio de intermedicalidad como
“el campo de actuacién y de fuerzas producido por
los diversos actores sociales, del que emergen saberes
‘hibridos’ volcados hacia el proceso de salud, enfer-

medad y atencién, o sea, un espacio demarcado por

negociaciones entre actores diversos” (2012: 175).
Asi, la intermedicalidad seria una zona fronteriza
dada por la coexistencia de una variedad de tradicio-
nes médicas, entre las cuales hay enfrentamientos,
oposiciones, conflictos, reapropiaciones, resignifica-
clones y fusiones de elementos y técnicas.

El analisis que aqui se presenta tiene estos pre-
supuestos como telén de fondo y es fruto de mi
experiencia de trabajo de campo con los kaingang
de la Tix desde 2003 (Ghiggi, 2006; 2010; Ghiggi
y Langdon, 2013; 2014), en especial a partir de la
investigacion para la tesis de doctorado en antropo-
logia social, entre agosto de 2013 y febrero de 2015
(Ghiggi, 2015).2 En términos metodoldgicos, con
esta etnografia se mapearon los recursos terapéuti-
cos referenciales, como actores relevantes para los
kaingang que habitan la TIX, a partir de los itine-
rarios terapéuticos recorridos por sujetos y grupos
domésticos en el desarrollo de procesos de salud/
enfermedad/atencién. De esta forma, fue posible
percibir un contexto regional plural y heterogéneo,
marcado por la presencia de diversas tradiciones
médicas. Para tratar sus enfermedades, los indige-
nas recurrian a una multiplicidad de agentes: los
vinculados a las iglesias evangélicas o el catolicismo
popular, la Pastoral de Salud, los servicios e institu-
ciones de salud del Estado, las farmacias en las ciu-
dades vecinas, incluso los conocimientos formales
de personas no indigenas.

Mi reflexidén gira en torno a la agencia y otros
aspectos de la biografia de una sanadora indigena
kaingang, a quien he llamado Luciana, para com-

prender la emergencia de sus practicas. Mi idea es

2 Agradezco el apoyo del Instituto Nacional de Ciéncia e
Tecnologia Brasil Plural, de la Coordenacdo de Aperfei-
coamento de Pessoal de Nivel Superior y del Conselho
Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnoldgico
para la realizacion del doctorado y la investigacion de cam-
po, que obtuvo una calificacion favorable de la Comissdo
Nacional de Etica em Pesquisa, num. 256 216.

Trayectorias y articulaciones de una sanadora kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

37



38

poner en evidencia los modos en que aprovecha
los modelos terapéuticos presentes en la TIX para
componer su propia practica, en la cual ella es un
referente terapéutico o una especialista tanto para

indigenas como para no indigenas en la region.

Intermedicalidad

En este contexto, examinaremos la experiencia
y trayectoria de Luciana, una mujer indigena de
aproximadamente 60 anos de edad. En 2012, vi-
via en la aldea sede con su hijo de casi 30 anos de
edad y dos nietos menores de diez afios, en una
casa de cemento pequeiia, con dos habitaciones.
En esa época, el hijo estaba desempleado y sobrevi-
via haciendo varios trabajos. La tnica renta segura
que poseian era el dinero que Luciana recibia de
su jubilacién. Ella frecuentaba la iglesia evangé-
lica Rey de la Gloria, en la aldea sede de la TIX.
Las iglesias evanggélicas se instalaron ahi sobre todo
después de la década de 1970 (Almeida, 1998) y se
relacionan con las pricticas de agentes religiosos,
como pastores, presbiteros u obreros, sometidos a
una estructura jerarquica burocratizada, con fuerte
base institucional y organizada en congregaciones.
El culto es la principal actividad de los creyentes en
la TIX, un ritual que ocurre hasta cuatro veces por
semana. Son momentos de consolidacién de los
lazos entre los fieles y entre éstos y la iglesia en la
que se congregan.

Cuando Luciana aceptd a Jests® y se convirtié
en creyente,* empezé a seguir la doctrina con rigi-
dez.> Cabe mencionar que es hermana del pastor
Mario, quien comanda esta congregacion y necesita
dar buen ejemplo. Luciana naci en la aldea Pinhal-
zinho y afirma poseer un don espiritual® no usual
entre los creyentes en general: el don de las hierbas
medicinales. Como veremos, clla ejerce este don
con vehemencia y espera con ello difundir la palabra

de Dios y fortalecer el proselitismo evangélico.

Desacatos 58 » Ari Ghiggi Junior

Luciana asocia el comienzo de su trayectoria co-
mo sanadora a una experiencia de misterio,” im-
portante para explicar por qué se convirtid en un
referente terapéutico en la localidad:

Yo trabajo con las hierbas medicinales. Fue Dios
quien me dio ese don, sverdad? Al principio no le
daba importancia. Yo tenia 18 afios la primera vez

que Dios empezd a mostrarme las hierbas. Siempre

3 “Aceptar a Jesus” es el término utilizado por los evangéli-
cos para denominar el proceso de asistir a alguna iglesia de
manera formal. Significa curarse, al seguir una moralidad
que guia las relaciones sociales. Los procesos de salud, en-
fermedad y atencion son piezas centrales en la estructura-
cién y justificacion de la praxis religiosa, en la que la idea
de fondo es la batalla del bien contra el mal. También signi-
fica percibir la supremacia de Dios en la esfera secular.

4 Creyente es el modo en que los practicantes de la religiosi-
dad evangélica se autoidentifican y son identificados en la
localidad como pertenecientes al grupo de los evangélicos.

5 La doctrina se refiere a una serie de reglas que todos los
creyentes deben seguir, que conciernen a aspectos de la
corporalidad, como la utilizacion de vestimentas especifi-
cas —pantalones y camisas sociales para los hombres y
faldas para las mujeres— y cortes de cabello —largo para
las mujeres y corto con barba bien afeitada para los hom-
bres—. También se relacionan con aspectos comportamen-
tales y prohibiciones, como participar en juegos, bailes,
cometer adulterio y consumir bebidas alcohdlicas.

6 Los dones espirituales se asocian a la manifestacién de Dios
por medio del Espiritu Santo en el cuerpo-instrumento del
agente religioso, para alcanzar algun tipo de intervencion
en la esfera secular. Los dones mas observados en la Tix
son revelacién, palabra, vision, profetizacion, oracion en
lenguas y sanacion. Estos dones se refieren a hechos espe-
cificos y elevan al agente a posiciones destacadas en la
comunidad evangélica, y éste pasa a integrar vy fortalecer
la estructura jerdrquica de su congregacion.

7 El misterio es un enigma que se coloca ante un sujeto que
todavia no cree que el camino correcto a seguir es el evan-
gélico. Por lo general, se manifiesta como una crisis, cuya
persistencia trae a la luz cuestiones existenciales profun-
das. Después de su resolucion, la reinterpretacion de los
acontecimientos revela que la crisis era un mecanismo de
Dios para conducir al sujeto hacia su destino de conversion
a la religion evangélica.



tenia ese suefio en que Dios me mostraba las co-
sas que iban a suceder. Yo tenfa una enfermedad,
Ari. Camila tiene diez afos, hace unos nueve anos
que me empecé a enfermar, enfermar y me fuia la
cama. No aguantaba mds enferma. Y ahi dije asf a
Dios: “mire, si es para que yo haga lo que me estd
mostrando, entonces levanteme ahora de esta ca-
ma”. Ahi, en aquel momento, me levanté. Aquella
noche Dios me mostré que yo tenia que hacer un
remedio para la anemia, que iba a llegar una mujer
muy enfermay que yo debia dejar listo aquel reme-
dio, que a ella ya le estaba entrando leucemia en la
sangre. Yo no conocia a la mujer. Ahi le dije a Sa-
lete: “voy a dejar este remedio. jListo, Salete! Al-
guien que vaa venir me va a necesitar hoy”. Yo fuia
la ciudad, fui al mercado. Cuando me fui, llegaron
con la mujer enferma. Pero llegaron cargiandola.
A ella ya le estaba entrando la leucemia. Ella habia
ido a Xapecd, ya habia ido a Floriandpolis y ya la
anemia le habfa avanzado. Entonces yo volvi y les
dije a ellos: “Dios me mostrd que iban a traer a esa
mujer”. Una mujer dijo: “dofa Luciana, la comida
de ella hoy fue media cucharada de sopa, el caldito
de papa”. Yo le djje: “mire, ustedes van a llevar este
remedio”. Dejé una botella de dos litros con su hija.
Y ella tomé y dije: “mire, ella va a dormir. Usted no
se preocupe, clla llega y ella va a dormir. Se levan-
tard a las diez de la noche. Ella se despierta. Si ella
quiere bafarse, deje que se bane, ella se vaalevantar
con hambre. Dejen un caldo listo, fuerte”. Ella dijo:
“sella va a pedir comida?”. “Contia en Dios”, djje.
De ahi empecé a orar. Dios me dio la oracién ahi
mismo. Oré y se fueron a casa. Llevaron el remedio
a la mujer. Ella durmi6 y a las diez de la noche se
levantd y dijo: “tengo hambre”. Entonces la mujer
ya habia preparado la sopa, comid medio plato. Ya
empez6 a mejorar. Por la mafana temprano ya lle-
g6 un carro alli para buscarme para verla. Después
de eso, aquella blanca® comenzé a decir que yo ha-
cia remedio, que ella ya estaba casi muerta, que mi

remedio la habia curado a ella, ;sabe?

ARI GHIGGI JUNIOR » Sanadora prepara infusion con "remedios del monte”.

Entonces la gente empezd a venir, jmi Dios
del cielo! Yo ya era agente de salud, sverdad? De ahi
yo entregaba, yo comenzaba a atender a las personas
de fuera. De ahi el viernes, después de que cerraba
mi horario en el puesto, comenzaba alas cinco de la
tarde, hasta el domingo yo atendia, principalmente
a los de fuera. Yo entrego mds de 60, 70 litros s6lo
el fin de semana. De ahi empecé y de ahi ellos me
preguntan si tengo curso de hierbas medicinales.
Yo dije: “tengo curso de hierbas medicinales por la

Pastoral de la Salud, sélo ese don que Dios que me

Blanco es un término utilizado por los kaingang para refe-
rirse a la poblacion local no indigena que con frecuencia
desciende de inmigrantes europeos, sobre todo italianos y
alemanes.

Trayectorias y articulaciones de una sanadora kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

39



40

ARI GHIGGI JUNIOR » Preparacion de botellas con infusion de hierbas.

dio”, ;no? Fue alli donde yo empecé, ahi aprendi
a orar. De ahf fui a la iglesia y de ahi Dios me dio
mis dones, ;verdad? Dios me bendijo mds. Me
dio mds fuerza (entrevista con Luciana, Terra Indi-
gena Xapecd, 18 de diciembre de 2013).

El “don de las hierbas medicinales” no es un don
espiritual habitual entre los creyentes. Al saber que
los conocimientos sobre los “remedios del monte™’
se asocian en la localidad a elementos de afirmacién
y construccién de la identidad indigena, Luciana
demuestra habilidad en la articulacién de la llamada
“tradicion” en su prictica creyente.

Segtun Veiga (2004), los kaingang se refie-

ren a esa tradicién cuando afirman que su primera

Desacatos 58 » Ari Ghiggi Junior

religion fue catdlica. Para esta autora, “el catoli-
cismo popular ‘bebié’ de la cosmologia indigena y
fue fuertemente influenciado por ella, de la misma
forma en que los indigenas absorbieron elementos
del catolicismo en sus practicas rituales” (2004:
176). Oliveira afirma que “algunos de los indios
mas vicjos de Xapecd, empenados en preservar
la cultura, cuando hablan de la tradicidn y la cos-
tumbre son unidnimes al afirmar que el ‘Ritual del

9 El remedio del monte es una categoria utilizada para de-
signar a las plantas que poseen alguna caracteristica tera-
péutica. Se asociada al papel de practicas de la tradicion
indigena.



Kiki' es la religion de los kaingang’ y que participar
en el Kiki y ser ‘catdlico’ es lo mismo” (1996: 13).
Asi, en la TIX es comun que se incluyan elementos
de esta tradicion, como algunos santos del panteén
catolico local que no aparecen en la lista oficial de la
iglesia; por e¢jemplo, Nuestra Seniora Aparecida, san
Sebastidn o san Juan Marifa."! La tradicién se carac-
teriza también por algunas actividades especificas,
como rezos del rosario en las casas y fiestas de santos,
procesiones y bautizos. La (re)produccién de estos
saberes y practicas estd ligada a las actividades tera-
péuticas de los rezadores del rosario, las benzedeiras, las
curanderas, los fiesteros de santos o incluso los kuid."?

En este contexto, la preparacién de las aguas
de hierbas no se reduce a la infusién de hierbas en
agua caliente. La parte fundamental del proceso de
produccidn es la bendicion de la sustancia, otro aspec-
to que evidencia una redefinicién de los elementos
simbdlicos en cuanto a la entidad espiritual que se
pretende convocar. En las pricticas localmente aso-
ciadas a la tradicién, por lo general se pide que algiin
santo catdlico, casi siempre el patrono de la persona
que prepara el agua, coloque su fuerza y sabiduria
de curacién en la sustancia. Como los creyentes
no conciben en sus formulaciones a los santos y sus
representaciones en imdagenes, ahora Luciana hace
oracién®™ sobre el agua de hierbas y le pide a Jesus
que la bendiga. Explica que entre los evangélicos el
uso de esas aguas estd prohibido cuando contienen
alguna sustancia alcoholica.

Esta articulacidon también estd presente en la
argumentacion de Luciana sobre los procesos de
transferencia de los saberes de las hierbas medici-
nales a otras personas, en los que el don, ademds de
prerrequisito, es una predisposicidon involuntaria
designada por Dios: “no sirve ensefiar, necesita te-
ner don para aprender”. Luciana percibe, sin em-
bargo, que para el desarrollo de este don también
son fundamentales algunas pricticas iniciticas con-
sideradas tradicionales, como lavar al nifio con los

remedios del monte:

Ensené alli en el Imbu [Abelardo Luz] a unas tres
personas, pero tiene que tener ¢l don, porque la per-
sona que no tiene el don, no lo domina, no se inte-
resa, no lo graba en la cabeza. Creo que Camila va
a heredar mi don, ella y ese nifio. Este nifio va a
heredar mi don, porque cuando voy a hacer reme-
dio €l estd viendo, cuando yo recojo remedio ¢l va

junto, preguntay ya sabe. Y la tia Maria lo lavé con

10

n

12

13

El Ritual del Kiki es una ceremonia de culto a los muertos en
la que los vivos se encuentran con los antepasados. Se uti-
liza una araucaria, como un cocho, para la preparaciéon del
Kiki, la bebida ritual. Si se prepara de manera tradicional, es
un fermentado a base de agua, miel y sédmora. En fechas
mas recientes, se hace con aguardiente u otras bebidas al-
coholicas. Los participantes se adornan con pinturas corpo-
rales, segun la pertenencia a las mitades exogamicas, que
expresan la concepcion del mundo vy la organizacién social
a partir de las funciones ceremoniales (Crépeau, 1994).
El ultimo Kiki del que se tiene registro en la T1x data de 1998
(Tommasino y Rezende, 2000). Segun interlocutores indi-
genas, su continuidad se vio afectada por el fallecimiento de
los rezadores. En la actualidad, Luciana estd involucrada en
la discusion de la revitalizacion del ritual con lideres indige-
nas de la TIx y otros actores importantes, como parientes de
antiguos rezadores. Llama la atencién la presencia de cre-
yentes en la comision organizadora y algunas adaptaciones
al contexto actual de la Tix, como la utilizacion de dos tipos
de sustancias rituales, una fermentada y otra no.

Se dice que san Juan Maria es un astuto peregrino que aun
camina por la Tierra. Cuando encuentra a alguien en sus
andanzas por la TIx, puede demostrar poderes curativos o
hacer profecias acerca de la decadencia de los modos de
vida tradicionales y la llegada de un apocalipsis. Es una
figura asociada por la literatura a uno de los monjes que par-
ticiparon en la Guerra del Contestado, un conflicto que
redefinié los limites entre los estados de Parand y Santa
Catarina, en 1917.

Kuid es el chaman kaingang. Tiene el poder de entrar en
contacto con los espiritus-guias animales, iangré, por medio
del suefno para obtener informaciones acerca de diagndsti-
cos y procedimientos para el tratamiento de desgracias en
general (Veiga, 2006).

La oracion es una practica individual cotidiana entre los cre-
yentes y no es necesario estar en lugares adecuados para
efectuarla. Se trata de agradecimientos o pedidos indivi-
duales hechos en voz alta a Dios para satisfacer diversas
necesidades.

Trayectorias y articulaciones de una sanadora kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

41



42

remedio alld en el bosque, alld arriba, y ahi da ese
don (entrevista con Luciana, Terra Indigena Xa-

pecd, 18 de diciembre de 2013).

A pesar de que subraya y reinterpreta su practica
terapéutica a partir de su condicidén actual de practi-
cante evangélica, Luciana pasé por otros ambientes
en su proceso de aprendizaje. Tal vez uno de los mas
importantes fue el familiar. Su familia era una de
las organizadoras del Ritual del Kiki, principalmen-
te su padre, hasta la daltima vez que se realizd, en
1998, lo que sin duda influyd en su postura actual
acerca del mantenimiento de esta tradicion indige-
na. Cuenta que aprendié mucho sobre los remedios
del monte con su padre, ya fallecido, y su tia, una
vieja indigena reconocida en la TIX por sus practicas
terapéuticas en esta especialidad.

Sumado a ello, Luciana considera importantes
para su aprendizaje los cursos sobre hierbas medi-
cinales ofrecidos por la Pastoral de la Salud." En su
practica, aproxima las categorias de remedios del
monte y hierbas medicinales y las trata como sind-
nimos, aunque reconoce que los remedios del mon-
te, en el sentido tradicional, son mas poderosos que
las hierbas medicinales porque crecen de manera
espontanea como malezas.

Recuerda con nostalgia su actividad como par-
tera. Hoy no lo hace mais, pues el procedimiento
estandar de las embarazadas en la TIx es el ingreso
al hospital, con un alto indice de cesdreas. Hace
muchos afios trabajé en la antigua enfermeria de la
aldea sede,’® como auxiliar. Considera que esta ex-
periencia fue relevante para su ¢jercicio de partera,
a pesar de que utiliza poco los conocimientos bio-
médicos para justificar su practica actual y de que en
diversas ocasiones la vi recetar paracetamol, ademas
de su agua de hierbas.

Cuando Luciana habla de las posibilidades de
tratamiento ofrecidas a partir de su don, cita enfer-
medades diagnosticadas en la TIX, como el “amari-

l16n”, y otras reconocidas por la biomedicina, como

Desacatos 58 » Ari Ghiggi Junior

el cincer, el sindrome de inmunodeficiencia adqui-
rida (sida) o los problemas de prostata. Sus evalua-
ciones sobre la 16gica del tratamiento y diagndstico
de las enfermedades por lo general destacan las di-
ficultades de los médicos para reconocer los limites

de su propio conocimiento:

La mayoria de las mujeres tiene infeccion en el ova-
rio, en las trompas, quistes, también amarillon y
anemia. A veces confunden amarillén con anemia.
Yo digo: “no, amarillon es una cosa y la anemia es
otra”. Porque digo que cada caso es un caso, el ama-
rillon ataca el higado y la anemia no, la anemia es
en la sangre, ;no? A veces el blanco va a hacer exa-
menes, ahi el médico dice que estd con anemia. El
amarillén amarilla las vistas, da mucho sueno, do-
lor en el cuerpo vy falta de apetito. Entonces la ane-
mia es mas peligrosa que el amarillén, porque si
no la trata da leucemia. Y si no cura el amarillon,
mata también, se convierte en hepatitis. Porque los
médicos no dicen amarillén, ellos dicen hepati-
tis, sno? Porque nosotros, que somos asi, las per-
sonas del interior, entendemos como amarillon lo
que para los médicos es hepatitis. Nosotros hace-
mos tratamiento con siete hierbas y tienen que ser
amargas. Hay muchos que hacen agua de hierbas

dulces, pero no se puede, porque él ataca el higado.

14 La Pastoral de la Salud es un organismo de accién social
relacionado con los sectores asistencialistas de la Iglesia
catdlica. Empezo sus actividades en la Tix alrededor de
1993, con un plantio de huertas comunitarias, e incentivo el
uso de hierbas medicinales. La Pastoral produce y distribu-
ye tintes, jabones, pomadas y jarabes para enfermedades
leves, para la poblacion local.

15 En 1981 se instalaron las primeras enfermerias en la Tix. Hoy
son cinco puestos de salud de atencion primaria con el
equipo multidisciplinario de salud indigena, que cuenta con
un médico, enfermeras, un nutricionista, un auxiliar de den-
tista, técnicos en enfermeria y agentes indigenas de salud.
Los papeles desempefados por el equipo obedecen a una
jerarquia que implica la distribucion de actividades y poder
de decision, lo cual, en la TiX, atraviesa contextos sociopoli-
ticos locales (Diehl, 2001).



Entonces tiene que ser amargo, porque mata el
animalito del higado. Cancer también, ;no? Cuan-
do ellos examinan, entonces ellos cuentan dénde
esta el tal cancer. Entonces ya hago el medicamen-
to y ya vienen a buscarme por ¢l medicamento. Yo
doy hierba malvén para el cincer. Los hombres de
alld afuera también me buscan mucho con pro-
blemas de préstata y también les receto su agua de
hierbas (entrevista con Luciana, Terra Indigena
Xapecd, 18 de diciembre de 2013).

En ultima instancia, para Luciana, el saber biomé-
dico es limitado por definicion, porque “solo Dios
puede curar cualquier enfermedad”. Incluso cuando
un médico cura una enfermedad compleja, es Dios
quien estd orientando o permitiendo la curacidn.
Ante esta omnipotencia, desde su conversion, Lucia-
na reinterpreta los acontecimientos de su trayectoria
de vida, la diversidad de aprendizajes terapéuticos
con los que ha tenido contacto y entiende su propia
practica dentro de la 16gica evangélica, como re-
sultado de un “plan divino” que se manifiesta por

medio de su cuerpo.

Dindmicas de circulacién

Fueron pocos los momentos en los que acompa-
fi¢ a Luciana a tratar personas en su propia aldea.
De hecho, durante la investigacion ella estaba muy
orientada a atender sujetos fuera del drea indigena,
los visitaba en Xanxeré y Abelardo Luz. La acompa-
ié con frecuencia en sus viajes a Xanxeré, con una
logistica que era casi idéntica todas las veces.

Muy temprano, a eso de las seis de la mafia-
na, despertibamos y nos prepariabamos para tomar
el autobus hacia la ciudad. Dias antes, Luciana se
ponia de acuerdo con su amiga Arlete, la mujer que
nos recibiria en la ciudad. Mientras yo tomaba café
junto al pequenio Juliano, nieto de Luciana, ella sa-

lia de casa con discrecién e iba al puesto de salud,

todavia cerrado a esa hora. La veia cuando ella en-
traba en el patio, donde habia una antigua huerta
de hierbas medicinales, construida hace tiempo por
los funcionarios del puesto. Permanecia alli unos
minutos y regresaba con un paquete de hierbas, ho-
jas y ramas de plantas que colocaba en una bolsa de
plastico. En una ocasién le pregunté si ésos eran los
remedios que utilizaba para atender al personal de
la ciudad: “si, son remedios del monte”, respondid
rapidamente.

Luciana tomaba un poco de café, alistaba a su
nieto y esperdbamos el autobts delante de la casa.
El autobus pasaba, como todos los dias, a las 7:30.
Abordibamos y unos 45 minutos después llegibamos
a Xanxeré. Bajidbamos en un lugar periférico,
un poco distante del centro de la ciudad. Entraba-
mos por una calle alejada y recorrfamos unos 500 m
de un barrio de casas. En el camino, Luciana avis-
taba y recogia la rama de algtin 4rbol plantado en
la calle y la juntaba con las otras hojas en la bolsa:
“ése, aqui, también es remedio, para infeccién”,
decia. Camindbamos un poco mais hasta llegar al
barrio donde vivia su anfitriona. Se diferenciaba
del anterior por las casas mds simples y las calles sin
pavimento. Parecia ser un lote nuevo. Arlete nos
recibia con el desayuno.

Arlete es hermana de Ignacio, un indigena que
yo conocia, que trabajaba como técnico de enfer-
meria en el puesto de salud de la aldea Fazenda Sao
José en la TIX: “somos hermanos por parte de ma-
dre, ella era indigena; mi padre era un italiano, aqui,
de Xanxeré. Yo vivi un tiempo en el area. Después,
cuando creci, venimos aqui y me casé¢” (entrevista
con Arlete, Xanxer¢, 20 de diciembre de 2013). Ar-
lete trafa pedidos de Paraguay, compraba y revendia
mercancias para algunos clientes especificos en la
ciudad. Me contd que Luciana la habia curado de
un problema de salud y a partir de entonces comen-
z4 una amistad intensa.

Cierto dia, después del café, subimos al carro

de Arlete, quien nos llevo a otra casa ubicada en un

Trayectorias y articulaciones de una sanadora kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

43



44

barrio mds central de Xanxeré y de mayor estrato
socioecondmico que el suyo. La casa grande era de
Isabel y su familia. Hablamos con ella y advirti6é que
pronto llegarian sus cuatro amigas, quienes arribaron
unos 15 minutos después. Saludaron e Isabel les pre-
sentd a Luciana: “ésta es nuestra médica”. En unos
momentos, la casa de Isabel se convirtié en el con-
sultorio de Luciana. Nos ubicamos en un drea ex-
terna, separada de la cocina por una puerta. Luciana
preguntd a cada una sobre sus problemas. Una res-
pondié que tenia un problema en la rodilla, otra que
sufria de depresion y a las otras dos no les entendi.

Mientras esperabamos, Luciana fue a la cocina
a preparar el agua de hierbas. Tomoé dos ollas, las
llen6 de agua y las puso a hervir. Separd ramas de
las hojas que trafa consigo y las puso en las ollas.
Esper6 el hervor y apagd el fuego. Coloc6 la tapa
sobre las ollas y las dejé ahi.

Las mujeres esperaban afuera y conversaban
sobre las experiencias y sintomas de las enferme-
dades que padecian. En esa conversacion descubri
que sdlo una era amiga de Isabel, quien llevd a las
otras dos para esa ocasion. Fue interesante que esta
conversacién transformara la casa de Isabel en una
sala de espera en la que se compartieron las expe-
riencias de las enfermedades. Isabel recomendaba la
actividad de Luciana. Coment6 que tenia un pro-
blema en la rodilla y se habia operado, que siempre
le dolfa, pero mejoraba con la infusién de Luciana.
Isabel comentd en varias ocasiones que “los indios
saben bastante de medicinas y hierbas” y coincidié
con otra de las sefioras en que habia “mucha pobreza
en el drea indigena” (notas de campo).

Luciana terminé de preparar las aguas y lle-
noé cuatro botellas de dos litros cada una. No me di
cuenta de que hubiera hecho aguas diferentes para
cada mujer, a pesar de que en las conversaciones
afirmé que cada hierba servia para un tipo de en-
fermedad. Luciana llamé a cada mujer por separa-
do. La que entraba en la cocina se sentaba en una
silla al lado de Ia mesa donde estaba la botella de la

Desacatos 58 » Ari Ghiggi Junior

infusion. Luciana preguntaba el nombre de la mu-
jer, ponia la mano derecha sobre la botella y hacia
una oracioén. Después se volvia hacia la mujer sen-
tada, ponia la mano sobre su cabeza y hacia otra
oracion en voz alta: “Padre, saca esa enfermedad del
cuerpo de esa persona, eres un gran padre, lo pone-
mos todo en tu mano. Este remedio, Padre, bendice
este remedio, para quitar la enfermedad, para toda
tu gloria, salva a tu hija que cree en tu poder, Pa-
dre, amén”. Luciana miraba a la persona y pasaba
a la prescripcion: “puede tomar el agua tres veces
al dia, un vaso cada vez, usted va a ver, manana ya
va a estar mejor, ¢si?”. Al terminar, cada mujer le
entregaba diez reales. Luciana dijo que estaria de
vuelta en diez dias y que las mujeres debian volver
para reforzar el tratamiento.

Todas le agradecieron y se marcharon. Isabel
dijo que en diez dias las recibiria de nuevo en su
casa. Arlete y Luciana agradecieron y subimos al co-
che de Arlete, que nos dejé en el centro de la ciudad
de Xanxeré para ir a casa de Marta, otra clienta de
Luciana.

Marta y su hermana Meire conocieron a Lu-
ciana unos dias antes, también en casa de Isabel,
por intermedio de Arlete. En esa ocasién, Luciana
le informd que necesitaria mads atencidn para que
el tratamiento fuera eficaz debido a la gravedad del
problema. El caso de Marta parecia complicado,
pues la primera vez que se encontrd con Luciana
hablé poco, mantuvo un semblante de tristeza y
llord varias veces. Como era poco comunicativa, la
acompaifiaba Meire, su hermana menor. En la pri-
mera sesion, Luciana habia hecho oraciones para las
dos hermanas y un té para Marta. Vi que Meire dejo
50 reales como contribucién. En la segunda visita,
fuimos a la casa de Marta, que en realidad vivia con
la familia de Meire. Era un apartamento amplio en
un edificio de tres pisos en el centro de Xanxeré,
propiedad de su familia. Por la conversacién que
tuve después con Meire, supe que posefan otros in-

muebles, fruto de la carrera de Meire y su marido,



RicARDO RAMIREZ ARRIOLA » Las comadronas alternan la atencion a las

embarazadas con la practica de la herbolaria, el cuidado de la milpa y

la siembra. San Pedro Pinula, Jalapa, Guatemala, 2000.

Arsenio, en el comercio local. Marta era muy co-
nocida por su carrera de educadora en uno de los
principales colegios publicos de la ciudad. Luciana,
su nieto y yo fuimos recibidos por Meire. Camino
hacia la cocina, encontramos a Marta sentada leyen-
do la Biblia. Luciana la saludé y le preguntd cémo
estaba. Ella no hablaba mucho, sélo lloraba. La de-
jamos sola y nos dirigimos al fondo, a la cocina.
Meire me dijo que su hermana sélo lloraba, pero
que habia mejorado desde la Gltima vez que Luciana
la habia atendido. Luciana hizo el mismo procedi-
miento, fue a la cocina, separd las hierbas y las cocind
en una olla. Después llend dos botellas desechables

de dos litros e hizo oracién sobre ellas. Luciana quiso

conocer la habitacién de Marta. Encima de su cama,
extendid la mano e hizo una oracién.

Meire nos acompand hasta la puerta, Luciana
dijo que seria bueno volver otras veces. Meire dijo que
hablarfa con Arlete para saber la mejor fecha y entre-
g6 una contribucién en efectivo a Luciana. También
le dondé dos grandes bolsas de ropa usada. Arsenio
nos llevd a la carretera para tomar el autobus.

Estas consultas ocurrieron por la mafana. Por
la tarde, dejamos las mochilas y bolsas en el guar-
darropa de la terminal de autobuses, almorzamos
y fuimos al supermercado a comprar viveres. A las
cuatro de la tarde regresamos a la casa de Luciana en
la aldea sede de la TiX. Por la noche, Luciana tenia
el compromiso de asistir al culto de su iglesia. Cabe
mencionar que los desplazamientos de Luciana se
parecen mucho a los de su tia Marfa, quien también
va a las ciudades vecinas a distribuir infusiones de
remedios del monte, con la diferencia de que ella no
es creyente.

Luciana también interviene en otro tipo de ar-
ticulacién mediada por su conocimiento e insercion
en practicas de salud. Desde hace afios, muchos in-
vestigadores la visitan en la TIX. Yo mismo me alojé
varias veces en su casa. Esta relacion se cultivd des-
pués de la muerte de su padre, Antonio, un indigena
muy involucrado en las actividades politicas en torno a
la valoracién de la cultura y la tradicion kaingang. Las
relaciones de Luciana con los investigadores, de pro-
gramas de historia, farmacia, nutricién y antropologia
principalmente, resultan en viajes a Floriandpolis,
capital del estado, y visitas a sus casas, aunque su
motivacion principal es visitar a su hijo, quien vive
y trabaja en una ciudad vecina. Su conocimiento de
practicas de atencién vinculadas a las plantas, hier-
bas o remedios del monte, incluso sobre el parto,
también han derivado en su participacién en con-
gresos de fitoterapia para los alumnos del curso de
licenciatura intercultural indigena de la Universidad
Federal de Santa Catarina (UESC) y otros eventos de

esta institucion.

Trayectorias y articulaciones de una sanadora kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

45



46

Este conocimiento del mundo exterior, del
blanco, y las relaciones con sujetos “de fuera”, en
las que Luciana se muestra habilidosa, también la
convierten en referente para auxiliar a personas en-
fermas en otros contextos de la TIX que se extienden
por la regién mds cercana. Estuve con Luciana en el
caso de Andreia, una joven indigena que padecia
cancer en la cara, diagnosticado por los médicos del
sistema publico en Xanxeré. Después de intentar
todas las posibilidades de tratamiento disponibles
en la regidn, incluso sesiones de quimioterapia en el
hospital regional de Xapecd, el avance de la enfer-
medad hizo que Andreia fuera enviada al Centro de
Investigaciones Oncolégicas (Cepon, por su acroni-
mo en portugués), en Florian6polis. Como Andreia
no conocia la ciudad y necesitaba un acompanante,
su madre buscé a Luciana para que hicieran el viaje
juntas. Un vehiculo de la Secretarfa de Salud de la
Alcaldia de Ipuacu'® las llevd a la capital y se hos-
pedaron en una casa de apoyo!” durante los dias de
tratamiento. Cada viaje duraba alrededor de una
semana para cumplir un ciclo de quimioterapia.
Como el vehiculo no quedaba a su disposicién en
Florianépolis, Luciana utilizaba el sistema de auto-
buses de la ciudad. En ocasiones criticas, recurrid a
los investigadores para que la auxiliaran a trasladar
a Andreia de la casa al Cepon y viceversa. Los inves-
tigadores también les daban ayuda monetaria para
hacer el viaje un poco menos costoso. Andreia y
Luciana repitieron este trayecto a Floriandpolis po-
cas veces, pues entre fases buenas y malas, la joven

fallecié meses después del primer viaje.

Consideraciones finales

En este texto intenté explorar los procedimientos
para la oferta de pricticas terapéuticas de Luciana
con el fin de ilustrar el pluralismo médico local co-
mo una zona intermédica emergente, en la que se

enfatiza la autonomia indigena frente a los procesos

Desacatos 58 » Ari Ghiggi Junior

de hegemonia y subalternidad que recorren el cam-
po de la atencién a la salud. En la composicion de su
practica se articulan los diversos saberes que Luciana
adquirid en su trayectoria de vida. Hay elementos
considerados tradicionales en el dmbito local, rela-
cionados con los remedios del monte, heredados del
seno familiar y complementados con cursos sobre
fitoterapia de la Pastoral de la Salud, asi como sa-
beres biomédicos, provenientes de su experiencia
como auxiliar de enfermeria en el puesto de salud
local, ademis de las concepciones y practicas evan-
gélicas de su conversion a las iglesias pentecostales
que ejercen en la TIX.

Desde una perspectiva critica, la preocupacion
de Luciana se orienta mds a establecer didlogos entre
las tradiciones médicas, que a negar algunas de ellas.
Lo que ocurre es una valoracién de las concepcio-
nes cristianas evangélicas que ayudan a justificar su
prictica actual y reinterpretar su trayectoria des-
de la perspectiva creyente. El fundamento religioso
le permite buscar las causas de las enfermedades y
proponer soluciones amplias, en las que la resignifi-
cacidn e incorporacioén de elementos de los saberes
terapéuticos pasan a formar parte del conjunto de
argumentos para la difusion de la palabra de Dios.

Por lo tanto, la cuestion de la resistencia con-

trahegemonica, analizada desde el punto de vista

16 Todas las alcaldias de las pequenas ciudades del interior del
estado invierten parte de su presupuesto en la compra de
automoviles y ambulancias para trasladar a sus habitantes
hacia centros principales de atencion a la salud.

17 Las casas de apoyo son alojamientos colectivos vinculados
a organizaciones no gubernamentales u organizaciones de
la sociedad civil de interés publico para acoger a familiares
de pacientes en tratamientos en los hospitales en varias
ciudades del estado. Se enfocan en la circulacion de perso-
nas oriundas de las mas diversas localidades que no poseen
recursos para pernoctar en otro lugar. Las casas ofrecen ca-
mas vy alimentos basicos, recaudados mediante donacion
para preparacion colectiva por parte de los beneficiados,
quienes también se encargan de la limpieza y el manteni-
miento del espacio.



pragmitico a partir de los procedimientos de Lucia-
na, también revela estrategias para establecer vincu-
los con los no indigenas y desarrollar relaciones de
clientela en las que se afirma como referencia te-
rapéutica. Ademds, esas estrategias demuestran un
conocimiento excepcional de las localidades del
entorno de la TIX, construido sobre la base de su
circulacién por los centros urbanos regionales en
funcioén de su trabajo.

Por un lado, su conocimiento de las localida-
des la convierte en referente importante para auxi-
liar a los que necesitan circular por estos espacios, lo
que se corrobora por la centralidad de las mujeres
en la gestion de los procesos de salud/enfermedad/
atencién en la TIX. Por otro lado, esta circulacién
permite el establecimiento de redes de actividad
terapéutica que conllevan aspectos de cooperacion
y aproximacidén para el acceso a circulos mas es-
pecificos, como los estratos sociales de familias no
indigenas acomodadas.

Luciana aprovecha su prictica para fortalecer
su empoderamiento en el desempeno de un papel
mads simétrico en el campo de las relaciones interét-
nicas locales. Asi, la cuestion de la hegemonia y la
subalternidad tiene efectos sobre las posibilidades de
autonomia de los kaingang, una vez que la articu-
lacién de los saberes pasa y pone en primer plano la
cuestion de la precarizacion de las formas de subsis-
tencia en el contexto de desigualdad y pobreza. Por
lo tanto, la emergencia de las relaciones fomentadas
por Luciana en la atencién a los no indigenas tam-
bién se relaciona con la obtencidén de alimentos,
ropa, dinero y otros recursos de subsistencia. Asi,
si consideramos que sus procedimientos tienen por
finalidad ultima subsidiar las posibilidades de re-
produccion biosocial del grupo doméstico de forma
auténoma, podemos entender sus actividades co-
mo una practica de autoatencién en sentido amplio,
conforme a lo propuesto por Menéndez (2009).

Tratar la intermedicalidad y los procedimien-

tos de oferta terapéutica en la emergencia de una

practica hibrida y dindmica, en un contexto indi-
gena, es un intento de problematizar la imagen ro-
mantizada e hiperreal del indigena, apoyada en una
nocidn esencialista de la cultura, que subyace en
las miradas externas y los estercotipos sobre estas
poblaciones. Para Bartolomé (2005), hablar de hi-
bridismo al tratar los aspectos culturales presentes
en poblaciones indigenas es, en realidad, una tau-
tologia, pues, por definicion, las culturas en general
siempre han sido hibridas y dindmicas. Culturas e
identidades son resultado de sistemas interactivos
que constituyen expresiones contextualizadas en
procesos de estructuracidn y reestructuracion his-
torica. Al acunar la nocién de situacion etnogrifica
para definir a los indigenas como sujetos historicos
plenos, Oliveira Filho (1999) trata como un grave
equivoco la exacerbacién de la singularidad de las
culturas indigenas al considerarlas incontamina-
das por las instituciones coloniales. Asi, para ser
componentes legitimos de una cultura, los rasgos
no necesitan ser exclusivos de esa sociedad, pueden
compartirse con otras poblaciones. Tampoco nece-
sitan ser ancestrales o antiguos, pueden constituirse
en la adaptacion de pautas culturales en el mundo
moderno y globalizado. Transfiguracion étnica es el
nombre que Bartolomé da a este proceso de adapta-
bilidad estratégica que las sociedades subordinadas
generan para sobrevivir en el tiempo, que desen-
focan en el proceso su propio perfil cultural. Los
mecanismos presentes en las transfiguraciones ét-
nicas comprenden la autonomia de sujetos sociales
que interactian con las estructuras coyunturales.
Se trata de aceptar que las culturas poseen configu-
raciones dindmicas creadoras del presente y que tal
vez nunca haya existido una configuraciéon esencial,
sino configuraciones sucesivas entre las cuales estd la
que se manifiesta en el presente.

Por lo tanto, las formas en que se presentan
las religiosidades cristianas en la TIX remiten a una
continuidad, a un telén de fondo comin que va

mas alld de los aspectos simbdlicos que las separan.

Trayectorias y articulaciones de una sanadora kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

47



48

Las representaciones y pricticas asociadas a las reli-
giosidades locales nos hacen pensar en la existencia
de una cosmologia de fondo, presente y compartida
por los indigenas; una logica sobre la cual emer-
ge como respuesta una cierta visiéon del mundo. Es
decir, las actuaciones pragmiticas, las dinimicas de
circulacidn, y sobre todo, la agencia kaingang, re-
miten a una transfiguracién étnica que denota la
manera en la cual la configuracién cultural se ex-
presa en la actualidad por la via de la religiosidad. En
este sentido, las praxis relacionadas con el cristianis-
mo podrian tomarse como extensién de las propias
cosmologias nativas, como demostraron diversos
autores en relacion con otros grupos indigenas bra-
silenios (Wiik, 2004a; 2004b; Wright, 1999; Veiga,
2004; Vilaga y Wright, 2009).

Esta discusion ilumina la comprension sobre
la medicina tradicional como categoria que evita la
especializacion y la demarcacidn de fronteras cultu-
rales rigidas para, ante todo, ser tomada como emer-

gente en los contextos interculturales (Menéndez,

Bibliografia

1994). Asi, la cuestion del pluralismo médico como
contexto intermédico se refiere a las influencias, en
términos de las referencias terapéuticas y los mo-
delos de atencién dindmicos, que resultan en es-
pecialistas que utilizan las terapias disponibles. En
otras palabras, estas reformulaciones no significan la
desestabilizacion de las identidades étnicas.

El argumento acerca de los cambios y la pér-
dida de los rasgos culturales originales parte de una
posicién hegemonica y sirve a la reproduccion de
las relaciones asimétricas en el campo interétnico,
que por desgracia orienta acciones institucionali-
zadas que median el acceso de los indigenas a las
politicas publicas sobre salud y derechos en general.
Entender el pluralismo médico desde la perspec-
tiva de la intermedicalidad y la emergencia de las
practicas terapéuticas de Luciana es una tentativa de
valorar sus posibilidades de autonomia, superar im-
posibilidades epistemologicas y respetar a las socie-
dades y las configuraciones culturales que asumen

los indigenas, sin juzgarlos. @

Almeida, Ledson Kurtz de, 1998, Dinamica religiosa entre os kaingang do posto indigena Xapeco-sc, tesis de maestria en antropologia social,

Universidade Federal de Santa Catarina, Floriandpolis.

Baer, Hans, Merril Singer y John Johnsen, 1986, “Toward a Critical Medical Anthropology”, en Social Sciences & Medicine, vol. 23, num. 2,

pp. 95-98.

Bartolomé, Miguel A., 2005, Procesos interculturales. antropologia politica del pluralismo cultural en América Latina, Siglo XXI Editores,

México.

Crépeau, Robert, 1994, “Mythe et rituel chez les indiens kaingang du Brésil méridional”, en Religiologiques, num. 10, pp. 143-157.

Diehl, Eliana Elisabeth, 2001, Entendimentos, praticas e contextos sociopoliticos do uso de medicamentos entre os kaingang (Terra Indigena

Xapecd, Santa Catarina, Brasil), tesis de doctorado, Fundacdo Oswaldo Cruz, Rio de Janeiro.

Follér, Maj-Lis, 2004, “Intermedicalidade: a zona de contato criada por povos indigenas e profissionais de saude”, en Esther Jean Langdon y

Luiza Garnelo (orgs.), Satde dos povos indigenas: reflexdes sobre antropologia participativa, Associacao Brasileira de Antropologia/

ContraCapa, Rio de Janeiro, pp. 129-148.

Frankenberg, Ronald, 1980, “Medical Anthropology and Development: A Theoretical Perspective”, en Social Science & Medicine, Medical

Anthropology, vol. 14b, num. 4,197-207.

Ghiggi Junior, Ari, 2006, Representacoes e praticas no tratamento de infortunios entre os kaingang crentes da aldeia sede da Terra Indigena

Xapeco, tesis de licenciatura en ciencias sociales, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianépolis.

——, 2010, Estudo etnografico sobre alcoolizacdo entre os indios kaingang da Terra Indigena Xapeco: das dimensées construtivas a pertur-

bacao, tesis de maestria en antropologia social, Universidade Federal de Santa Catarina, Floriandpolis.

Desacatos 58 » Ari Ghiggi Junior



—— 2015, Uma abordagem relacional da atencdo a saude a partir da Terra Indigena Xapeco, tesis de doctorado en antropologia social,
Universidade Federal de Santa Catarina, Floriandpolis.

Ghiggi Junior, Ari 'y Esther Jean Langdon, 2013, “Controle social como autoatencdo: estratégias kaingang diante os abusos das bebidas al-
codlicas”, en Maximiliano Loiola Ponte de Souza (ed.), Processos de alcoolizacdo indigena no Brasil: perspectivas plurais, Fundacdo
Oswaldo Cruz, Rio de Janeiro, pp. 159-178.

—— 2014, “Reflections on Intervention Strategies with Respect to the Process of Alcoholization and Self-Care Practices among Kaingang
Indigenous People in Santa Catarina State, Brazil”, en Cadernos de Saude Publica, vol. 30, nim. 6, pp. 1250-1258.

Greene, Shane, 1998, “The Shaman’s Needle: Development, Shamanic Agency, and Intermedicality in Aguaruna Lands, Peru”, en American
Ethnologist, vol. 25, num. 4, pp. 634-658.

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica (18Gg), 2012, Os indigenas no censo demografico: primeiras consideracées com base no quesito
cor ou raca, Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica, Rio de Janeiro, Disponible en linea: <http:/www.ibge.gov.br/indigenas/indi-
gena_censo2010.pdf>.

Instituto Socioambiental (1sa), 2015, “Terra Indigena Xapeco: povos e demografia”, en Terras Indigenas no Brasil. Disponible en linea: <http:/
ti.socioambiental.org/pt-br/#!/pt-br/terras-indigenas/3906>.

Langdon, Esther Jean y Marina Cardoso (eds.), 2015, Sadde indigena: politicas comparadas na América Latina, Universidade Federal de Santa
Catarina, Floriandpolis.

Menéndez, Eduardo, 1994, “La enfermedad y la curacion. éQué es medicina tradicional?”, en Alteridades, vol. 4, num. 7, pp. 71-83.

—— 2009, Sujeitos, saberes e estruturas: uma introducdo ao enfoque relacional no estudo da satde coletiva, Hucitec, Sdo Paulo.

Oliveira, Maria Conceicdo de, 1996, Os curadores kaingang e a recriacdo de suas praticas: estudo de caso na aldeia Chapeco (oeste S. C.),
tesis de maestria en antropologia social, Universidade Federal de Santa Catarina, Floriandpolis.

Oliveira Filho, Jodo Pacheco de, 1999, Ensaios em antropologia histdrica, Editora de la Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro.

Ortner, Sherry, 2007, “Poder e projetos: reflexdes sobre a agéncia”, en Miriam Grossi, Cornelia Eckert y Peter Fry (eds.), Conferéncias e diglo-
gos: saberes e praticas antropoldgicas, Associacao Brasileira de Antropologia/Nova Letra, Brasilia y Blumenau, pp. 45-80.

Scopel, Daniel, Raquel Paiva Dias-Scopel y Flavio Braune Wiik, 2012, “Cosmologia e intermedicalidade: o campo religioso e a autoatencado as
enfermidades entre os indios munduruku do Amazonas, Brasil”, en Tempus: Actas de Satude Coletiva, vol. 6, nim. 1, pp. 173-190.

Seppilli, Tullio y Rosario Otegui, 2005, “Antropologia médica critica: presentacion”, en Revista de Antropologia Social, vol. 14, pp. 7-13.

Singer, Merrill, 1990, “Reinventing Medical Anthropology: Toward a Critical Realignment”, en Social Science & Medicine, vol. 30, nim. 2, 179-187.

Tommasino, Kimiye y Jorgisnei Ferreira de Rezende, 2000, Kikikoi: ritual dos kaingang na drea Indigena Xapecd/sc. Registro Audio-
Fotografico do Ritual dos Mortos, Midiograf, Londrina.

Veiga, Juracilda, 2004, “As religides cristas entre os kaingang: mudanca e permanéncia”, en Robin Wright (ed.), Transformando os deuses,
vol. 2: Igrejas evangélicas, pentecostais e neopentecostals entre os povos indigenas no Brasil, Universidade Estadual de Campinas,
Campinas, pp. 169-198.

—— 2006, Aspectos fundamentais da cultura kaingang, Curt Nimuendaju, Campinas.

Vilaca, Apareciday Robin Wright (eds.), 2009, Native Christians: Modes and Effects of Christianity among Indigenous Peoples of the Americas,
Ashgate, Farnham.

Wiik, Flavio Braune, 2004a, Christianity Converted: An Ethnography Analisis of The Xokleng Laklané Indians and the Transformations
Resulting from their Encounter with Pentecostalism, tesis de doctorado en antropologia social, Universidad de Chicago, Chicago.

———,2004b, “O evangelho transformado: apropriacdes xokleng (j&) do cristianismo pentecostal”, en Robin Wright (ed.), Transformando os
deuses, vol. 2: Igrejas evangélicas, pentecostalis e neopentecostals entre os povos indigenas no Brasil, Universidade Estadual de
Campinas, Campinas, pp. 141-168.

Wright, Robin, 1999, “O tempo de Sophie: histéria e cosmologia da conversao baniwa”, en Robin Wright (ed.), Transformando os deuses, vol. 1:
Os multiplos sentidos da conversdo entre os povos indigenas no Brasil, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, pp. 155-216.

Entrevistas

Luciana, Terra Indigena Xapeco, Santa Catarina, 18 de diciembre de 2013.
Arlete, Xanxeré, Santa Catarina, 20 de diciembre de 2013.

Trayectorias y articulaciones de una sanadora kaingang en Santa Catarina, Sur de Brasil

49



