
209Nuevas aportaciones al estudio transatlántico de la memoria social

�

New Contributions to the 
Transatlantic Research  

on Social Memory

MIGUEL FIGUEROA SAAVEDRA

Instituto de Investigaciones en  

Educación, Universidad Veracruzana,  

Xalapa, Veracruz, México

migfigueroa@uv.mx

Desacatos 58, 

septiembre-diciembre 2018, pp. 209-213

La publicación póstuma del libro de Maurice Halbwachs, La mé-
moire collective, en 1950, dio pie a considerar la memoria un obje-

to de estudio sociológico. Hasta entonces, la memoria se había tomado 
como un concepto esencial, vinculado de manera indisociable a la histo-
riografía. En adelante, se fue mostrando como un fenómeno construido 
socialmente que, por lo tanto, podía ser estudiado desde varias perspec-
tivas y disciplinas. De esta manera, se ha convertido en un concepto 
epistemológico que permite ahondar en el aspecto diacrónico de la 
construcción de la identidad, pero también en el carácter cambiante de 
los contextos que exigen esas construcciones.

A partir de este giro, el estudio antropológico y sociológico de la 
memoria empezó a definirse en la década de 1990 (Connerton, 1989), 
cuando sucesos como la caída del bloque soviético, el incremento de 
los flujos migratorios a la Unión Europea y Estados Unidos, la hiper-
tecnologización del acceso y manejo de la información y la comuni-
cación, y la generación de culturas híbridas y transnacionales supuso 
redibujar las identidades asentadas en la memoria histórica.

Nuevas aportaciones 
al estudio transatlántico 

de la memoria social

MIGUEL FIGUEROA SAAVEDRA

El poder de la memoria. 

Reconstrucción de identidades 

colectivas en el triángulo atlántico

GUNTHER DIETZ, CHRISTIANE STALLAERT 

E IRLANDA VILLEGAS (COORDS.), 2016

Universidad Veracruzana, Xalapa



210 Desacatos 58 � Miguel Figueroa Saavedra

Términos como “memoria colectiva”, “me-
moria social” o “memoria cultural” empezaron a 
abrirse camino de modo fructífero, como un as-
pecto que se transfiere a algo más que el registro 
documental de los hechos y las genealogías: las ce-
remonias, el cuerpo, los medios de comunicación, 
los relatos, las geografías, las migraciones, las icono-
grafías, los nombres, la lengua, todo forma parte de 
un complejo artificio cultural que establece el valor 
social del recuerdo y el olvido en la construcción de 
la identidad personal y colectiva.

Tanto la afirmación de la identidad como de la 
tradición requerían una articulación de la memoria 
social maleable, que permitiera a las comunidades 
humanas fijar aspectos que fueran significativos pa-
ra explicar su condición presente y futura, y dotarse 
de elementos performativos, discursivos e ideati-
vos que los vincularan y expresaran en sus nuevos 
contextos. Como un fenómeno de cognición so-
cial, ese proceso implica, además, la innovación y la 
mistificación, actos que no están exentos de generar 
conflictos y contradicciones, aunque también de re-
solverse como parte de procesos dialógicos dentro y 
entre grupos humanos.

Sin embargo, la definición y tratamiento de la 
memoria como construcción social se estudió des-
de conceptos difusos y en ausencia de un desarro-
llo teórico compartido entre las ciencias sociales, 
como menciona Ana Ramos (2011: 132) cuando 
cita las reflexiones que a finales de esa década se 
planteaban en el terreno de la sociología y la histo-
ria sobre la memoria colectiva (Olick y Robbins, 
1998: 106).

En el siglo XXI, sigue siendo un tema apasio-
nante, reavivado por la dimensión política de la me-
moria, que la hace, no ya un fenómeno derivado de 
la “inmersión” dentro de un determinado grupo so-
cial o cultural, sino un elemento cultural que sirve a 
las necesidades de “explicarse” y “entenderse”, pero 
también de “reconstruirse”, y permite redibujar, re-
visar, incluso manipular nuestra identidad personal y 

social, y justificar una dicotomía naturalizada entre 
tradición y modernidad.

En ese camino, encontramos trabajos como 
Los abusos de la memoria, de Tzvetan Todorov (2013), 
en el que reflexiona sobre la instrumentalidad del 
recuerdo y su puesta al servicio de la construcción 
de una memoria al servicio del poder. En estos con-
textos de “revisión” de la memoria histórica —esa 
polaridad de la memoria que supone querer recor-
dar y querer olvidar—, la construcción social de la 
memoria, más que perseguir la conservación de un 
recuerdo, lo que busca es resistirse a olvidarlo. A 
este respecto, y como mostraba en su revisión del  
estado del arte, Ana Ramos concluía que:

Sin cerrar ninguno de los debates presentados […], 

estas lecturas nos permiten empezar a incorporar 

los reclamos que algunos grupos y personas rea-

lizan en nombre de la memoria de sus ancestros. 

Reclamos de marcos de interpretación alternati-

vos y de sus propias tradiciones epistemológicas de 

conocimiento, reclamos de verdad que desafían las 

imágenes dominantes sobre el pasado y reclamos 

de autonomía en las decisiones que involucran el 

curso de su historia (2011: 144).

En esta compleja e imbricada relación entre poder, 
resistencia e historia colectiva y personal, estos deba-
tes contemplan la memoria y la historia como fun-
damentos que establecen un principio de certeza en 
la comprensión de los procesos sociales. Se muestra 
de este modo cómo la memoria se pone al servicio de 
la definición contingente de un ser social.

En este marco se integra la aportación del li-
bro El poder de la memoria. Reconstrucción de identidades 
colectivas en el triángulo atlántico. Los estudios de caso 
que contiene plantean continuar profundizando en 
los fenómenos de la memoria, pero también de des-
memoria, que se desarrollan hoy en el marco de la 
globalización y la transnacionalización. Como se-
ñalan los antropólogos Gunther Dietz y Christiane 



Nuevas aportaciones al estudio transatlántico de la memoria social 211

Stallaert, la memoria es una recuperación, una re-
construcción de lo “propio” en procesos en los que 
la dimensión temporal y espacial se ven sacudidos 
por la transterritorialidad y la interculturalidad de 
las ubicaciones y relaciones de los sujetos que tra-
tan de mantener una identidad distintiva frente a lo 
ajeno. El contexto, el espacio que da unidad a estos 
estudios, es precisamente el mundo atlántico como 
región de interconexión en la que por migración, 
exilio, diáspora o secuestro masivo se ha configura-
do históricamente un “paisaje de memoria”, en el 
que la conservación o la recuperación de la memo-
ria se ha transformado en un ejercicio de poder en 
las políticas de la identidad.

Por lo tanto, como se acota en este libro, el 
poder de la memoria se transforma también en una 
memoria del poder, no sólo en el sentido estructu-
ral y orgánico de la sociedad o de la expansión co-
lonizadora e imperialista de las naciones, sino en la 
capacidad de acción de los grupos humanos para su 
transformación o conservación ante los diferentes 
contextos y situaciones vivenciales de la colectivi-
dad y las culturas.

Desde su título, el libro quiere poner en situa-
ción al lector —especialista o interesado— sobre la 
posibilidad de ahondar en los fenómenos de etnogé-
nesis y políticas de identidad en el amplio espacio de 
las dos orillas del océano Atlántico, en torno a gru-
pos y colectivos cuya memoria y recuperación, pero 
también su desmemoria y olvido, se ha desplazado a 
través de esa territorialidad líquida que enlaza Amé-
rica, Europa y África.

La estructura del libro es por lo menos con-
movedora, y cuanto más, motivadora, al invitarnos 
a revivir esos tránsitos entre sendas orillas y enten-
der lo que para muchos pueblos ha representado el 
reto de “rememorar” su origen y presencia. Como 
se ha dicho, las experiencias y situaciones son varia-
das, y a su organización responde el hecho de que 
el libro se divida en tres conjuntos de contribucio-
nes: 1) memorias desterradas, memorias itinerantes;  

2) memorias amputadas, memorias reterritorializa-
das, y 3) memorias devoradas, memorias regeneradas.

El primer conjunto se compone de tres estu-
dios sobre aspectos poco considerados por nuestra 
mirada cultural, como los sueños, los nombres y las 
devociones imagineras, que muestran la dimensión 
etnográfica de la memoria como parte de los relatos 
de vida y la conformación del tejido social. El capí-
tulo “La memoria de los que estaban y de los que 
no estaban: sueños y visiones en la España contem-
poránea” (pp. 17-39), de la antropóloga Arianna 
Cecconi, analiza de modo comparativo el papel que 
juega la memoria onírica en el contexto de los con-
flictos sociales. Así, aquellos que vivieron la guerra 
civil en Perú y España muestran cómo su historia 
personal y familiar se hace presente en sus sueños, 
no como un viaje al pasado, sino como una visita 
del pasado en el presente, en un tiempo sin historia, 
cuya interpretación y validación como “recuerdo” 
se ve muy condicionada por el valor cultural que se 
otorga a lo onírico y la actualidad social de la me-
moria histórica como tema político. En “El nom-
bre, lugar de memoria de la identidad prohibida” 
(pp. 41-57), Christiane Stallaert, también de modo 
comparativo, revisa procesos históricos en los cuales 
el cambio del nombre se ha manifestado como una 
transformación planeada de la identidad. Examina 
el papel que juega el nombre personal en la estrate-
gia de conservación o negación de la memoria en el 
exilio y retorno de las comunidades judías, prime-
ro en la península ibérica durante los procesos de 
persecución, conversión forzada y expulsión entre 
los siglos XIV y XV, también en el caso morisco en 
el siglo XVI, y luego el proceso de extranjerización, 
deportación y exterminio durante el régimen nacio-
nalsocialista en Alemania en el siglo XX. En esos ca-
sos, el nombre como etiqueta es como un depósito 
de memoria que conviene afirmar o negar en con-
textos de rechazo y resistencia. Cierra este bloque el 
capítulo “Memoria colectiva, religión e identidad: 
el Señor de los Milagros, de huaca andina a patrono 



212 Desacatos 58 � Miguel Figueroa Saavedra

espiritual de los migrantes peruanos en Bélgica” 
(pp. 59-85), de Carmen Núñez-Borja, que analiza 
cómo la devoción a la imagen del Cristo de los Mi-
lagros trasciende el acto religioso para mostrarse co-
mo un elemento en el que se articula una memoria 
colectiva y cultural que reafirma la identidad perua-
na en contextos de migración internacional, hasta el 
punto de constituirse en una comunidad de memo-
ria y con ello en un medio de protesta y resistencia 
pública hacia la sociedad receptora.

El segundo bloque estudia no tanto procesos 
paralelos o migraciones más o menos forzadas, si-
no el papel de la memoria en procesos de desarraigo 
y rapto masivo, como fue el tráfico de esclavos de 
África a América. El capítulo “The Middle Passage (la 
trata atlántica)” (pp. 89-127), de Irlanda Villegas, se 
refiere a las controversias que aún subsisten en torno 
a la memoria histórica sobre este episodio en Esta-
dos Unidos. Mediante el análisis de la obra literaria 
de la escritora afroamericana Toni Morrison, se hace 
evidente el uso de la novela histórica, no meramente 
como un registro de recuerdos con la finalidad de dar 
testimonio, sino por la capacidad de la literatura para 
revivir emocionalmente la historia y hacer que el lec-
tor incorpore por medio del lenguaje esos recuerdos 
como parte de su memoria. En este caso, la literatura 
se manifiesta como un vehículo tanto de recupera-
ción y transmisión de una identidad colectiva como 
de responsabilidad y reconciliación social.

El capítulo de la antropóloga Argelia Ramírez 
Ramírez, “Fragmentos de la memoria histórica en 
una comunidad de origen afromestizo” (pp. 129-
145), habla de la memoria histórica como memoria 
selectiva. De esta manera, y a diferencia del estudio 
anterior, en su investigación de campo en una co-
munidad de afrodescendientes en Veracruz, Méxi-
co, el recurso de la “amnesia” como silencio, olvido 
o ignorancia sobre su pasado esclavista responde a 
una estrategia de resignificación en la que otros epi-
sodios históricos cobran mayor relevancia para en-
tenderse e identificarse como comunidad. De igual 

modo, el trabajo de la antropóloga Gloria Lara Mi-
llán, “Afromexicanos y negros: memoria y movili-
zación política” (pp. 147-165), considera la estrecha 
relación entre movimientos sociales y memoria his-
tórica en el caso de la población afromexicana y la 
dificultad para hacer de este referente un elemento 
importante para la construcción de una identidad 
étnica. En este caso, la “memoria de la piel” permi-
te ahondar en la dimensión política de la memoria 
de la negritud en la reivindicación de derechos y el 
reconocimiento de la identidad por parte de organi-
zaciones afro en Oaxaca y Guerrero.

El estudio presentado por Christiane Stallaert y 
Kaat Torfs, “La fuerza de la memoria colectiva en la 
lucha por un territorio. Los afroesmeraldeños en busca 
de justicia” (pp. 167-178), ubica un problema seme-
jante al del caso mexicano en el contexto ecuatoriano. 
Ante la identidad mestiza, las poblaciones afrodes-
cendientes reivindican una memoria colectiva cuyos 
fundamentos son la etnoeducación y la ancestralidad.

En el último conjunto de estudios se reflexiona 
sobre los fenómenos en los que la memoria persiste 
con nuevas reelaboraciones. La antropóloga Maya 
Lorena Pérez Ruiz, en su texto “Memoria, iden-
tidades y relaciones interétnicas en el área maya de 
Yucatán, México” (pp. 181-221), describe una so-
ciedad yucateca en la que la identidad maya y la orga-
nización social en la que se inscribe aún se articula de 
manera similar a como se organizaba la sociedad vi-
rreinal, pero de un modo más asimétrico y jerárquico 
si cabe, en el que existe una separación entre indios-
maceguales, mayeros y vecinos “españoles”, con una 
memoria que atraviesa todos los episodios históricos 
—Guerra de Castas, Revolución mexicana— prota-
gonizados por una comunidad ubicada en un territo-
rio marginal del proyecto nacional mexicano.

La antropóloga Yara Altez presenta “El olvido 
y la des-memoria en comunidades afrodescendien-
tes de la costa central venezolana” (pp. 223-242). 
A diferencia del bloque anterior, se muestra el ca-
so de las comunidades de afrodescendientes que 



Nuevas aportaciones al estudio transatlántico de la memoria social 213

han desarrollado un filtro de recuerdos en el que el 
olvido o la negación de su esclavitud originaria se 
emplean como una estrategia para sentirse represen-
tados en una modernidad más integrada.

Por último, con el estudio “Los usos de la tra-
dición en un pueblo acateko de Chiapas, México” 
(pp. 243-258), la antropóloga Verónica Ruiz Lagier 
comenta el caso de una comunidad indígena, los 
akatekos, que desde la década de 1980 llegó a Mé-
xico desde Guatemala en busca de refugio a causa de 
la guerra civil. En esas circunstancias, la memoria 
colectiva se asienta en la pervivencia de sus fies-
tas patronales y la coronación de la reina indígena, 
al mismo tiempo que articula una etnogénesis que 
mexicaniza su identidad indígena y recrea su tradi-
ción en una nueva estructura histórica.

La estructura que organiza los estudios de caso 
en amplios marcos, que no dejan de estar conectados 
y relacionados, permite fijar aspectos característicos 
de la construcción de la memoria en un mundo glo-
balizado, en el que la lejanía y la cercanía no se com-
prende sólo desde una dimensión espacial, sino desde 
una dimensión temporal, mediática y virtual. En este 
marco, los mundos psíquicos, familiares, corporales y  
sociales son más difíciles de controlar; lo olvidado  
y negado aflora como incómodo recuerdo, o lo man-
tenido y recordado se muestra como recreación que 
positiva su representación social. En todos los casos 
se logra explorar la complejidad de eso que llama-
mos memoria y que constituye el elemento más defi-
nidor de lo que entendemos como identidad cultural.

Hay que señalar que algunos de los trabajos in-
cluidos son investigaciones más extensas que expo-
nen resultados preliminares o tangenciales de otros 
temas centrales. Esto puede hacer que algunas de sus 
conclusiones todavía sean objeto de discusión o no 
hayan logrado llevarse más allá en las implicaciones 
que contienen para esclarecer ciertos debates sobre 
la función social de la memoria. Más que un demé-
rito, éste es un gran estímulo para el lector, pues le 
permite participar en la enunciación de nuevas vías 
de indagación a partir de investigaciones recientes 
que trabajan con estos temas en América y Europa, 
y también nos invita a apreciar las posibilidades de 
investigación etnográfica que ofrece esta perspecti-
va para una variedad situaciones sociales e históricas. 
En todo caso, se consigue reconocer la importancia 
de incluir la memoria como un elemento de análisis 
sociológico y antropológico, no sólo para comunida-
des que han sufrido procesos de desarraigo, traslado 
o reacomodo, sino para los retos que supone hoy la 
rememoración para la construcción de identidades 
transnacionales y supranacionales y el mantenimien-
to de las identidades locales y nacionales.

La lectura de estos trabajos permite situar-
nos como participantes y creadores de esas memo-
rias, y nos ayuda a reconocer procesos, estrategias y  
elementos que nos constituyen cada día como suje-
tos históricos y dar un sentido colectivo a cómo nos 
recordamos en el devenir de nuestras vidas, cómo 
nos reconocemos en el olvido y el recuerdo de nues-
tro ser social. 

Bibliografía

Connerton, Paul, 1989, How Societies Remember, Cambridge University Press, Cambridge.

Halbwachs, Maurice, 1950, La mémoire collective, Presses universitaires de France, París.

Olick, Jeffrey y Joyce Robbins, 1998, “Social Memory Studies: From ‘Collective Memory’ to the Historical Sociology of Mnemonic Practices”, 

en Annual Review of Sociology, vol. 24, pp. 105-140.

Ramos, Ana, 2011, “Perspectivas antropológicas sobre la memoria en contextos de diversidad y desigualdad”, en Alteridades, vol. 21, núm. 42, 

pp. 131-148.

Todorov, Tzvetan, 2013, Los abusos de la memoria, Paidós, Barcelona.


