
16 Desacatos 58 � septiembre-diciembre 2018, pp. 16-33 � Recepción: 23 de noviembre de 2017 � Aceptación: 9 de mayo de 2018

¿Quiénes son las parteras munduruku? 
Pluralismo médico y autoatención en el parto 

domiciliario entre indígenas en Amazonas, Brasil

RAQUEL PAIVA DIAS-SCOPEL Y DANIEL SCOPEL

RAQUEL PAIVA DIAS-SCOPEL

Fundação Oswaldo Cruz, Campo Grande, 

Mato Grosso do Sul, Brasil

raquel.scopel@gmail.com

DANIEL SCOPEL

Fundação Oswaldo Cruz, Instituto Leônidas  

& Maria Deane, Manaos, Amazonas, Brasil

daniel.amazonia@gmail.com

Traducción: Mauricio Pardo Rojas

A partir de la etnografía sobre embarazo y parto entre los indígenas mun-

duruku, se verificó que los saberes considerados tradicionales no se restrin-

gen a los especialistas y se comparten entre varias personas de la familia, en 

especial, entre las mujeres mayores, quienes pueden ser reconocidas como 

parteras o no. La actuación de las mujeres mayores y parteras munduruku 

ocurre en el contexto de participación creciente de profesionales de la salud 

y no se presenta como un simple antagonismo entre las formas de atención 

tradicional y biomédica, lo cual implica la articulación entre actores sociales 

con potencial para promover intercambios de saberes. Al mismo tiempo, las 

prácticas indígenas difieren de manera radical del paradigma biomédico y se 

perciben como necesarias para la salud del bebé y de la familia.

PALABRAS CLAVE: indígenas sudamericanos, etnografía, parto domiciliario, plu-

ralidad médica, parteras

Who Are the Munduruku Midwives? Medical Pluralism and Self-Care 
in Home Delivery among the Indigenous People of Amazonas, Brazil

Based on the ethnography on pregnancy and delivery among the Mundu-

ruku, we observed that knowledge regarded as traditional is not in fact re-

stricted to specialists but rather shared among many people in the family, 

particularly elderly women, who may or may not be viewed as midwives. 

The work provided by Munduruku elderly women and midwives takes place 

in a setting of growing participation of health professionals, which does not 

take the form of a simple antagonism between the traditional and biomedi-

cal modes of care, implying interaction among social actors who have the 

potential to promote knowledge exchange. At the same time, indigenous 

practices are radically different from the biomedical paradigm and are per-

ceived as mandatory to ensure the health of both the baby and the family.*

KEYWORDS: South American indians, ethnography, home delivery, medical 

pluralism, midwives



17¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención

Introducción

En Brasil, la Política nacional de atención a la salud de los pueblos indígenas (PNASPI; 
Fundação Nacional de Saúde, 2002) establece la atención diferenciada co-

mo principio de atención primaria prestada en las aldeas. La PNASPI propone la 
oferta de servicios adecuados a las especificidades geográficas, epidemiológicas y 
socioculturales de los pueblos indígenas y recomienda la articulación con sistemas 
tradicionales de salud. Aunque este instrumento reconoce la diversidad y las espe-
cificidades de las prácticas indígenas, los estudios etnográficos muestran que las 
políticas públicas todavía reproducen una imagen caricaturesca y estereotipada de 
los sistemas de salud tradicionales (Langdon, 2007; Ferreira, 2013; Scopel, 2013; 
Dias-Scopel, 2015).

A partir del año 2000, la categoría de partera tradicional reapareció como 
objeto de políticas públicas en Brasil, con el programa Trabajando con Parteras 
Tradicionales, que objetiva la valorización de los sistemas tradicionales de salud, la 
formación y capacitación de agentes locales y su inclusión en el servicio de atención 
primaria para reducir la mortalidad materna y neonatal (Ministério da Saúde, 2010).

En el estado de Amazonas, la implementación del programa se llevó a cabo 
desde 2008 y se buscó registrar y capacitar parteras tradicionales (Silva, 2017). La 
iniciativa tiene los méritos de hacer manifiesta la intervención de otros actores so-
ciales en la atención de la salud de la mujer, además de los servicios prestados por 
profesionales de la salud de tipo biomédico; exaltar su respeto y valoración, y pro-
poner una articulación con las parteras tradicionales como una forma de ampliar las 
medidas de atención primaria en salud orientadas a obtener mejores indicadores. 
Sin embargo, hay puntos que merecen ser repensados, en especial cuando estas 
acciones se extienden a las poblaciones indígenas.

* Traducción al inglés de Amanda Francisco.



18 Desacatos 58 � Raquel Paiva Dias-Scopel y Daniel Scopel

Con base en el problema teórico del contexto 
de pluralidad médica en Latinoamérica, en parti-
cular en el campo de la salud indígena brasileña, 
varios autores se cuestionan una serie de conceptos 
y preconceptos relacionados con la polarización 
entre las categorías “moderno” y “tradicional” 
(Menéndez, 1987; 2009; Langdon, 2007; Garne-
lo, 2003). El concepto de tradicional, cuando se 
define como oposición a lo moderno, no se sos-
tiene etnográficamente, pues en la práctica, los ac-
tores sociales acumulan una diversidad de saberes. 
Entre los munduruku, los saberes tradicionales no 
son estáticos ni herméticos, sino que se encuentran 
en reformulación continua (Scopel, Dias-Scopel y 
Langdon, 2018).

En este artículo describimos las prácticas de 
atención y autoatención durante el embarazo y par-
to entre los munduruku, con el objetivo de com-
prender quién es la partera munduruku. El enfoque 
etnográfico es relevante para reflexionar sobre las 
limitaciones y equívocos derivados de una tipifica-
ción que opone las categorías tradicional/moderno, 
característica en las prácticas de los profesionales de 
la salud (Langdon, 2007) y en las políticas públicas 
para los pueblos indígenas (Ferreira, 2013). Argu-
mentamos que, desde un punto de vista indígena, el 
contexto de pluralidad de formas de atención entre 
los munduruku se distingue por la posibilidad de 
articulación entre las formas tradicionales y biomé-
dicas, al menos en lo que respecta a la atención de la 
gestación y el parto.

Con la ampliación de la cobertura de los ser-
vicios de salud biomédicos, el parto hospitalario en 
entidades públicas se ha convertido en un recurso ac-
cesible para las mujeres indígenas brasileñas. Aunque 
todavía no existe un análisis nacional del contexto 
del parto entre indígenas, a partir de relatos en in-
vestigaciones etnográficas podemos señalar que hay 
casos extremos en los que la totalidad de los partos es 
hospitalaria (Gigghi, 2015) o domiciliaria, y en otros 
hay variaciones de lugar (Wakanã y Pérez, 2007).

En esta ocasión, analizamos sólo el contexto 
del parto domiciliario munduruku, pues en otro 
trabajo examinamos la inserción de las gestantes en 
la atención básica y concluimos que la tendencia 
a la hospitalización del parto es una realidad no 
consolidada en este grupo, a pesar de que algu-
nas indígenas demandan la realización de cesáreas 
y esterilización femenina (Dias-Scopel, Scopel y 
Langdon, 2017). Entre 2008 y 2010, 77 de los 143 
partos ocurridos fueron domiciliarios —54%—, 
es decir, los partos fuera del ambiente hospitalario 
son frecuentes. El caso munduruku muestra que la 
medicalización de la gestación y el parto no es un 
proceso acabado. A pesar de las actitudes ambiguas 
de los profesionales de la salud, los indígenas buscan 
integrar sus prácticas tradicionales a la creciente y 
más constante presencia de servicios biomédicos 
en las aldeas, al menos desde la implantación de la 
PNASPI. Entre los munduruku, el parto domiciliario 
es conducido por una mujer indígena experimen-
tada o por una partera que auxilia a la gestante. Sin 
embargo, el parto no es un evento aislado, sino que 
forma parte de un proceso más amplio, cuyo éxito, 
como veremos, depende de las prácticas de autoa-
tención llevadas a cabo desde el comienzo de la ges-
tación bajo la guía de mujeres indígenas que pueden 
ser reconocidas o no como parteras tradicionales.

Trabajo de campo y metodología

El pueblo munduruku está formado por aproxi-
madamente 10 000 personas que viven en Tierra 
Indígena de los estados de Pará, Mato Grosso y 
Amazonas. En Amazonas, cerca de 2 500 mun-
duruku ocupan la Tierra Indígena Kwatá-Latanjal 
(TIKL), en 33 aldeas distribuidas a lo largo de los dos 
ríos que la atraviesan, 12 aldeas en el río Mari-Mari 
y 21 en el río Canumã. Las selvas de la TIKL están 
bien conservadas y tienen abundancia de animales y 
peces. Todos hablan portugués y sólo algunos viejos 



19

5°
S

4°
S

60
°W

59
°W

Au
ta

ze
s

No
va

 O
lin

da
do

 N
or

te

M
au

és

No
vo

 A
rip

ua
nã

B

A
m

az
on

as

or
ba

Ri
o 

M
ad

eir
a

0
10

20
 k

m

Lí
m

ite
 m

un
ic

ip
al

T 
e i
rra

 I
nd

íg
en

a

H
id

ro
gr

af
ía

A
ld

ea
s

Rio Canumã

Rio Marimari

M
A

PA
 1.

 T
IE

RR
A

 IN
D

ÍG
EN

A
 K

W
AT

Á
-L

AT
A

N
JA

L

El
ab

or
ad

o 
po

r D
an

ie
l S

co
pe

l y
 F

er
na

nd
a 

Fo
ns

ec
a,

 c
on

 b
as

e 
en

 F
un

ai
 y

 M
in

is
té

rio
 d

a 
Ju

st
iç

a 
(2

00
2)

.

¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención



20 Desacatos 58 � Raquel Paiva Dias-Scopel y Daniel Scopel

hablan munduruku, del tronco lingüístico tupi. La 
ciudad más cercana a la TIKL, donde se ubica el hos-
pital, es Nova Olinda do Norte. Los indígenas van a 
la ciudad con frecuencia para comprar víveres en el 
comercio local, vender productos agrícolas y extraí-
dos del bosque y recibir beneficios sociales.

Nuestro trabajo de campo etnográfico se llevó 
a cabo entre 2009 y 2011, así como en 2017, para 
sumar casi diez meses que incluyen tres estadías lar-
gas en la TIKL. Las técnicas de obtención de los datos 
principales fueron la observación participante, el le-
vantamiento de genealogías, el registro de narrativas 
y entrevistas. Utilizamos seudónimos para preservar 
la identidad de los interlocutores.

A partir del levantamiento genealógico, la 
morfología de las aldeas munduruku puede des-
cribirse por la ocupación territorial de las familias 
elementales, que se organizan en grupos domésticos 
comensales y en familias extensas, compuestas por 
un conjunto de familias elementales que comparten 
el mismo segmento residencial, es decir, constru-
yen habitaciones contiguas. Así, es posible observar 
una correlación entre la ocupación territorial y la 
organización social basada en redes de parentesco. 
La familia elemental es la unidad mínima de orga-
nización del trabajo en la producción y consumo 
de harina de yuca, su principal producto agrícola. 
Cada familia elemental tiene su casa y cultiva una 
chagra propia, en la que se planta yuca. Las familias 
elementales se organizan en un sistema de trabajo 
comunal que refuerza los lazos entre ellas. Los mun-
duruku también se dedican a la caza y la pesca arte-
sanal para subsistir. Pocas personas reciben salarios, 
como profesores o agentes de salud.

Empezamos la etnografía en un segmento 
residencial en el que compartimos vivienda con 
una familia nuclear. Después la extendimos hacia 
otros segmentos en las aldeas de Niterói, Frontera 
y Cajual. La observación participante incluyó des-
de actividades diarias hasta momentos festivos o 
ceremoniales, como trabajos del ámbito de la casa 

—cocinar, buscar agua, limpiar el terreno, etc.—, 
prácticas de autoatención en salud y enfermedades, 
trabajo en la chagra, producción de harina, grupos 
de conversación, consultas a los curadores payés, ve-
lorios, festividades, reuniones de salud y asambleas 
políticas.

La observación participante se realizó con nueve 
mujeres de la vecindad que quedaron embarazadas y 
cumplieron la dieta del posparto. Recolectamos na-
rrativas de 24 mujeres sobre sus experiencias de em-
barazo, parto domiciliario y hospitalario. Hicimos 
entrevistas con profesionales de la salud y hombres 
munduruku —padres, profesores, agentes indíge- 
nas de salud (AIS), consejeros de salud, curadores 
payés, caciques jóvenes y viejos—.

De manera análoga, se observaron las activida-
des del servicio de salud oficial, a cargo de un equi-
po multidisciplinario de salud indígena (EMSI), con 
sede en Polo Base Kwatá o aldea Kwatá. El polo base 
funciona como un centro de salud y es la primera 
referencia para el EMSI que actúa en las aldeas del río 
Canumã. El EMSI está compuesto por una enferme-
ra coordinadora, un médico, un dentista y técnicos 
en enfermería y AIS. Las demás aldeas sólo cuentan 
con AIS (Scopel, Dias-Scopel y Langdon, 2015). Las 
indígenas van a la ciudad de Nueva Olinda del Nor-
te para acceder al parto hospitalario. El trayecto de 
la aldea a la ciudad es por río.

De la experiencia de Raquel, coautora de este 
texto, que estaba embarazada, surgió información 
importante. Al convivir con ella, hombres y mujeres 
munduruku compartieron vivencias, dieron conse-
jos e hicieron interpretaciones sobre los sucesos al-
rededor del embarazo. Gracias al trabajo etnográfico 
fue posible percibir que en la sociedad munduruku 
los saberes sobre embarazo, parto y posparto están 
ampliamente difundidos entre hombres y mujeres, 
y las prácticas de atención relativas a la gestación y 
el parto no están restringidas a los especialistas y las 
parteras (Scopel, Dias-Scopel y Wiik, 2012).



21

Prácticas de atención a la salud  
de la mujer munduruku

EN EL EMBARAZO

Las mujeres munduruku pueden contactar una plu-
ralidad de actores sociales durante el embarazo y el 
parto. Algunos fundamentan su legitimidad en las 
relaciones de parentesco, es decir, actúan en el inte-
rior de la familia extensa, la cual reconoce y legitima 
su experiencia. Éste es el caso de ciertas mujeres de 
la familia extensa, cuyo prestigio se sustenta en la 
experiencia de atención a las otras mujeres de su 
familia. Los llamados curadores payés, hombres y 
mujeres, son reputados por dominar conocimiento 
sistematizado sobre el mundo invisible y espiritual. 
Su legitimidad se construye y mantiene con el ejer-
cicio de prácticas chamánicas. Además, están aque-
llos cuya legitimidad reside en el dominio de saberes 
y prácticas biomédicas, como los profesionales de la 
salud que trabajan en la aldea.

“Agarrar la barriga” es una práctica central de 
atención a la salud de la mujer en general y de las 
embarazadas en particular. Siempre que las mujeres 
munduruku adultas sienten un malestar o sospe-
chan que ha comenzado el embarazo, se someten 
a la práctica de agarrar la barriga por otra mujer 
mayor de la familia extensa, una partera o un cura-
dor payé. Agarrar la barriga consiste en masajear y 
palpar el vientre con aceites vegetales extraídos de la 
selva o con cremas y aceites comprados en la ciudad 
en farmacias o supermercados.

En la familia extensa con la que convivimos, 
Araci era una de las mujeres más viejas y sabía agarrar 
la barriga. Naná, que vivía en el mismo segmento 
residencial, nos contó que acudió a Araci para que 
le agarrara la barriga para “halar la madre del cuer-
po”. Para los munduruku, las mujeres poseen una 
madre del cuerpo que se aloja en el vientre, debajo 
del ombligo. La madre del cuerpo no es el útero. 
Aunque tiene materialidad para ser palpada durante 

los masajes, se describe como una especie de fuerza 
responsable de la salud y vida de las mujeres. El des-
plazamiento de la madre del cuerpo fuera de su lugar 
puede causar enfermedades y muerte. Cuando se 
siente malestar, dolor de cabeza, fiebre, mareo, dolor 
abdominal, cólico, diarrea o dolor en el cuerpo, lo 
primero que hacen las mujeres munduruku es bus-
car a alguien que les agarre la barriga para comprobar 
si la madre del cuerpo está en su lugar. De manera 
complementaria, las mujeres también pueden hacer 
uso de infusiones y “remedios de la selva”.

Durante el embarazo, la madre del cuerpo se 
desplaza para dar lugar al bebé. Por eso, las mujeres 
van con alguien que les agarre la barriga. Las pri-
meras en confirmar el embarazo son las que saben 
agarrar la barriga. Al sospechar el embarazo, las 
mujeres a quienes acompañamos fueron con una 
de las más viejas de la familia extensa para que les 
agarrara la barriga.

Después de confirmar el embarazo, las que vi-
vían en la aldea Kwatá, sede del EMSI, buscaron los 
servicios biomédicos para empezar el control prena-
tal, una de las acciones previstas por el Ministerio 
de Salud (MS). En el trabajo al que ya hemos hecho 
referencia analizamos la participación de las muje-
res munduruku en el programa biomédico prenatal 
y las negociaciones sobre la elección del lugar del 
parto (Dias-Scopel, Scopel y Langdon, 2017). Este 
programa es ejecutado por técnicos de enfermería 
—hombres y mujeres—, la enfermera y el médico. 
En 2011, sólo 75% de las 39 mujeres embarazadas 
en las 21 aldeas del río Canumã recibieron segui-
miento biomédico del equipo, con al menos una 
consulta. El MS brasileño recomienda un mínimo 
de seis. Para las mujeres indígenas que viven en las 
aldeas del río Canumã, la centralización de los ser-
vicios biomédicos y el EMSI en la aldea Kwatá so-
bresale como una de las dificultades para ingresar y 
permanencer en el programa. De acuerdo con Dias-
Scopel, Scopel y Langdon (2017), las motivaciones 
para elegir el lugar del parto tomaban en cuenta 

¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención



22 Desacatos 58 � Raquel Paiva Dias-Scopel y Daniel Scopel

que las aldeas munduruku del Canumã están a una 
distancia considerable del hospital más cercano, y el 
viaje, que se hace sólo por río, puede durar de dos a 
ocho horas. Se observó que la elección del lugar de 
parto —domicilio u hospital— se construye des-
de la gestación, por lo tanto, involucra negociacio-
nes entre varios actores sociales: gestante, cónyuge, 
mujer mayor de la familia extensa, parteras, payés y 
profesionales de la salud. Aunque estos últimos in-
centivaban el parto hospitalario, las negociaciones 
se sustentaban en una gama de expectativas diversas; 
no eran simples imposiciones biomédicas, incluían 
criterios compartidos por profesionales de la salud 
e indígenas, como estimaciones de edad, estado de 
salud y experiencias anteriores de la gestante, posi-
ción del bebé y consulta a payés o parteras.

Queremos subrayar que los profesionales de 
la salud apoyan el parto hospitalario en especial 
cuando atienden a mujeres primerizas: “a todas las 
primíparas las enviamos al hospital”, afirmó Alice, 
una de las técnicas de enfermería. También criti-
có el trabajo de las parteras: “mandan pujar antes 
de tiempo, mientras que en el EMS se evalúa por 
la dilatación”. Se refería a una experiencia de par-
to domiciliario en la que participó: “cuando llegué 
allí, la mujer ya estaba tirada, cansada” (entrevista 
con Alice, aldea Laranjal, 16 de febrero de 2010). 
El discurso de Alice sobre el trabajo de la partera no 
es unánime en el EMSI. La enfermera y el médico 
(entrevista, aldea Kwatá, 31 de enero de 2010) adu-
jeron la necesidad de “trabajo en asociación” con las 
parteras, curadores payés y AIS.

A pesar de los discursos ambiguos de los pro-
fesionales de la salud, que incentivan la medicali-
zación del parto en ciertos momentos, las mujeres 
que ingresan a los servicios de salud biomédica 
para realizar el control prenatal continúan con las 
prácticas de agarrar la barriga y halar la madre del 
cuerpo, entre otras, como restricción alimentaria, 
prescripciones morales y baños (Dias-Scopel, Sco-
pel y Langdon, 2017).

Agarrar la barriga es una práctica recurrente 
durante todo el embarazo y el posparto para mante-
ner la salud y obtener información sobre la madre y 
el bebé. En ciertos momentos, se hace más de una 
vez al mes. Para los munduruku, las mujeres pueden 
quedar embarazadas de animales-espíritus subacuá-
ticos —delfines y “encantados”— y dar a luz bichos 
o animales (Dias-Scopel, 2015). Las mujeres que 
saben agarrar la barriga identifican si es embarazo 
de gente o de animal por la consistencia de lo que 
palpan. Dicen que el niño, la gente, el feto huma-
no, tiene consistencia firme, semejante a un objeto 
sólido y entero. El hijo de animal, por el contrario, 
tiene una consistencia flácida e inestable y se des-
líe al ser palpado, es decir, al toque de las manos el 
contenido se “esparce entre los dedos”, “se esparce 
en la barriga”, “como si se deshiciera” (notas de 
campo, 20 de marzo de 2011). Este saber reside en 
la investigación de la anatomía del feto a partir de un 
modelo cultural del cuerpo humano que las mujeres 
mayores de la familia extensa aprendieron con otras 
mujeres, sobre todo con la práctica de agarrar la ba-
rriga de sus hermanas, hijas, sobrinas, nietas, entre 
otras parientes. Además de la anatomía del feto, 
hay otros signos y síntomas indicativos de la gesta-
ción de un hijo de animal, como adelgazamiento, 
debilidad, dolores abdominales y en la cadera.

El análisis de los movimientos fetales también 
es un saber que informa sobre la salud en el emba-
razo. Las mujeres munduruku saben que el hijo de 
animal no se mueve. Iara, por ejemplo, fue a que su 
cuñada le agarrara la barriga porque el bebé no se 
movía al final del tercer mes de gestación (notas de 
campo, 20 de marzo de 2011). Además de señalar 
un embarazo sano, los movimientos fetales se eva-
lúan para indicar el sexo del niño. Las mujeres que 
saben agarrar la barriga combinan los conocimien-
tos sobre movimiento fetal con los de la anatomía 
del feto para predecir el sexo del bebé.

Mujeres y hombres munduruku conversaron 
con frecuencia con nosotros sobre el embarazo de 



23

Raquel, en particular porque alrededor del tercer 
mes la investigadora no sentía que el bebé se mo-
viera y no se le antojaban ciertas comidas. Entre 
sus interpretaciones, dijeron que había diferencias 
entre los fetos masculinos y femeninos relativas a la 
forma y el movimiento en la barriga de la madre. El 
feto femenino se forma hasta el quinto mes y no se 
mueve hasta entonces, tiene consistencia dura, sin 
forma humana, como una bola, sin tronco, brazos, 
dedos, pies, etc. El feto masculino, por el contrario, 
a pesar de ser pequeño, desde el primer mes pre-
senta el cuerpo completo y formado, por lo que la 
gestante siente los movimientos fetales desde el co-
mienzo del embarazo. Aunque este modelo cultural 
de la anatomía del feto humano es de conocimiento 
extendido entre los munduruku, sólo las personas 

que saben agarrar la barriga —las mujeres más viejas 
de la familia extensa, las parteras y los curadores 
payés— dominan la técnica de masajear y palpar, y 
tienen la habilidad para identificar si el feto es hu-
mano, su sexo y la posición en la que se encuentra.

Una vez, las mujeres sugirieron que Raquel 
fuera a que Araci, nuera de nuestra anfitriona, le 
agarrara la barriga. Al llegar a la casa de Araci, la in-
vestigadora fue llevada a la habitación y colocada so-
bre la cama. Araci le solicitó que se levantara la blusa 
hasta la altura de los senos y se bajara las bermu- 
das hasta las ingles. Extendió aceite en sus manos y 
sobre la barriga de la embarazada e hizo varios tipos 
de movimientos —circulares, del ombligo hacia la 
espalda, de los laterales hacia el centro—, y presionó 
poco a poco todo el vientre.

CONSUELO MORALES PAGAZA � Ancelma, partera de la comunidad Los Liros, revisa a una mujer que está próxima a parir y enseña a las nuevas generaciones 

el trabajo de la partería, Costa Chica, Guerrero, 2015.

¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención



24 Desacatos 58 � Raquel Paiva Dias-Scopel y Daniel Scopel

La técnica de agarrar la barriga también se uti-
liza para comprobar si el feto está en la posición 
correcta. Si es necesario, se coloca en el “nacedero”, 
es decir, con la cabeza hacia abajo. Por ejemplo, 
observamos que Iara se hizo agarrar la barriga varias 
veces alrededor de los siete meses de gestación, por 
varios motivos; entre ellos, por la desconfianza so-
bre un posible embarazo de animal o por creer que 
el niño no estaba en la posición correcta. Buscó a 
su cuñada Araci para que le agarrara la barriga y al 
curador payé Porã, quien recomendó que tuviera el 
bebé en el hospital, pues el feto estaba atravesado. 
Iara siguió con las prácticas de autoatención pa-
ra reposicionar al bebé y facilitar el momento del 
parto, al mismo tiempo que asistía a las consultas 
prenatales en el EMSI. Decidió parir en el hospi-
tal, por recomendación del curador payé. Este caso 
ejemplifica una actitud frecuente entre las mujeres y 
los especialistas munduruku: solicitan o proponen 
servicios de atención biomédica durante la gesta-
ción, sin que ello implique contradicción con las 
prácticas de autoatención y atención conducidas por 
las mujeres mayores de la familia extensa, parteras o 
curadores payés.

A lo largo del embarazo, las mujeres mundu-
ruku toman baños terapéuticos con el objetivo de 
abreviar el tiempo de expulsión del bebé. Araci, por 
ejemplo, preparó varios baños para Iara y para Ra-
quel, la investigadora, con una mezcla de hojas de 
árboles y agua entibiada al sol. Las hojas seleccio-
nadas deben ser lisas, porque tienen la propiedad 
de facilitar la salida del bebé. A diferencia del baño 
para higiene personal en el río o cerca del pozo, el 
baño de hojas debía tomarse dentro de la casa y una 
parte de la infusión puede beberse. En el caso espe-
cífico de la preparación de los baños, otras mujeres 
de la familia podían hacerlo. La madre de Gigi, por 
ejemplo, también le preparó baños a lo largo del 
embarazo, aunque no era una de las mujeres más 
viejas de esa familia extensa (entrevista, aldea Kwa-
tá, 5 de noviembre de 2010).

Las prácticas de autoatención reconocidas por 
los munduruku por su eficacia en el embarazo y 
el parto son centrales en la reproducción biosocial 
de la colectividad, aunque las mujeres no quedan 
restringidas sólo a las prácticas consideradas tradi-
cionales. En Dias-Scopel, Scopel y Langdon (2017) 
describimos la actuación del EMSI en el programa 
prenatal y la participación de las mujeres mundu-
ruku. Por ello, basta apuntar que las embarazadas, 
sus familiares, los curadores payés, las parteras y las 
mujeres mayores de la familia extensa no percibían 
a los miembros del EMSI como antagonistas sino co-
mo un recurso más, disponible en la aldea.

 En este escenario de pluralismo médico, entre 
los actores sociales participantes en el proceso de 
atención del embarazo y el parto destaca la actua-
ción de las mujeres mayores de la familia extensa, 
quienes ocupan un lugar primordial en las prácticas 
de autoatención.

EN EL PARTO

Los relatos de mujeres de diferentes edades, incluso 
de aquellas cuya experiencia de parto fue anterior a 
la presencia de los servicios biomédicos en la Tierra 
Indígena, permiten identificar una pluralidad de ac-
tores que auxilian en el parto domiciliario. Entre los 
munduruku, el nacimiento de un niño requiere la 
participación de varias personas, en especial, el cón-
yuge y una mujer mayor de la familia extensa, como  
la madre, la tía, la abuela o la suegra de la partu-
rienta. Las mujeres mayores de la familia asumen la 
función de “recibir al niño” e influyen en la deci-
sión de solicitar o no la ayuda de personas de fuera 
de la familia extensa si hay complicaciones. En esos 
casos, se recurre a las parteras o curadores payés, 
por ser personas experimentadas y con don para 
resolver trabajos de parto complicados. En fechas 
más recientes, en los relatos se menciona la partici-
pación de técnicos de enfermería y médicos. Todos 



25

desempeñan un papel de ayuda en el trabajo de par-
to domiciliario.

A continuación, analizamos un parto para mos-
trar la capacidad de los munduruku para articular las 
prácticas tradicionales con la actuación del equipo 
biomédico de salud y su apertura hacia los servi-
cios biomédicos, pues esos procesos no suplantan la 
agencia y las prácticas indígenas.

Elis narró su parto tres días después del naci-
miento de su sexto hijo, en noviembre de 2010, en 
el que participaron varios actores sociales: el cón-
yuge, la partera y el médico del EMSI (entrevista con 
Elis, aldea Kwatá, 15 de noviembre de 2010). El 
matrimonio de Elis es de tipo virilocal, es decir, 
la esposa pasa a vivir cerca de la familia del marido 
después del matrimonio, por lo tanto, su madre y 
sus hermanas viven en otra aldea. Bia, reconocida 
como partera de gran experiencia, es esposa del tío 
del marido de Elis. Las mujeres no se reconocían 
como parientes. El análisis de las genealogías reveló 
la relación de afinidad entre parturienta y partera, 
que ocupaban el mismo segmento residencial, orga-
nizado a partir de la consanguinidad de los maridos, 
en este caso específico. Con 69 años de edad, Bia 
era una de las mujeres más viejas del segmento resi-
dencial y vivía a unos 50 m de Elis.

En el relato de Elis, su cónyuge la tomó por 
la espalda para proporcionarle apoyo para sentarse 
en un pequeño banco utilizado para parir. Ésta es la 
posición de parto considerada tradicional por los 
munduruku. Sin embargo, identificamos otras po-
siciones de parto en las narraciones: de rodillas con 
las manos apoyadas en la hamaca; parcial o total-
mente sentada en el suelo, con alguien que sostiene 
por la espalda con los brazos alrededor de la mujer; 
sentada en un taburete. Bia preparó el lugar del par-
to y cubrió el banco con telas. Desde la perspec-
tiva de Elis, Bia recibió al bebé. Narró que estaba 
feliz por la presencia de John, el médico, pues el 
bebé nació con el “cordón enrollado en el cuello”. 
El médico examinó al niño, le hizo asepsia a Elis  

y se fue. Entonces Bia haló la madre del cuerpo y 
ayudó a Elis en las tareas domésticas durante tres 
días. La actuación de una partera no se restringe al 
momento del parto y puede extenderse más allá de 
los procedimientos técnicos específicos, para cuidar 
de la casa y del recién nacido durante el posparto, si 
es necesario (entrevista con Elis, aldea Kwatá, 15 de 
noviembre de 2010).

El caso de Elis muestra una situación poco fre-
cuente entre los munduruku, en la que participan 
una partera experimentada y un médico. La acti-
vidad de John era limitada, sus estadías de trabajo 
eran de 20 días al mes, por la extensión geográfica y 
la distribución de las aldeas en la TIKL, que no cuen-
tan con servicio de telefonía o radiofonía. La actua-
ción conjunta del médico y la partera era positiva, 
según John, quien reconocía el “saber empírico” de 
ellas. Éste era su primer empleo como médico. A pe-
sar de que tenía 39 años de edad, era recién graduado 
en la Universidad Federal del Amazonas. Afirmaba 
haber crecido en una zona rural muy pobre y haber 
trabajado para pagarse los estudios. También decía 
que cumplía una “promesa de trabajar dos años en la 
salud indígena”, pues se había sensibilizado respecto 
a la “necesidad” de los indígenas durante su perma-
nencia en la universidad (entrevista con John, aldea 
Kwatá, 31 de enero de 2010).

Bia dijo mantener una relación estrecha con los 
profesionales de la salud del EMSI para la atención de 
partos domiciliarios en la aldea Kwatá. Narró su par-
ticipación en otro parto, a petición de la enfermera 
Suzy. Aunque Bia afirma que ya no asiste más partos 
por la edad y porque sufre de cataratas, cuenta que 
se sintió alentada por la enfermera, quien aseaba a la 
parturienta mientras ella tomaba al niño y le cortaba 
el cordón umbilical (entrevista con Bia, aldea Kwa-
tá, 22 de marzo de 2011). Suzy tenía más de diez 
años trabajando en la salud indígena, primero como 
técnica de enfermería entre los mura, y después de 
graduarse, entre los munduruku, como jefa del equi-
po. Afirmó que “no tenía experiencia en partos” y 

¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención



26 Desacatos 58 � Raquel Paiva Dias-Scopel y Daniel Scopel

solicitaba la presencia de Bia en partos domiciliarios 
(entrevista con Suzy, aldea Kwatá, 22 de abril de 
2011). Esta apertura del médico y la enfermera hacia 
el trabajo de la partera refleja la posición de respe-
to de ambos, al menos en cuanto a la atención de 
partos. Los dos ocupaban posiciones de liderazgo y 
ejercían una influencia importante sobre los demás 
técnicos del EMSI, aunque éstos tendían a competir 
con los saberes indígenas y negar su validez.

La narración de un parto asistido por Araci, 
quien no se identifica como partera, comenzó des-
pués de que le preguntamos quién ayudó a Naná en 
el parto:

Yo, Iara, la tía de la parturienta y José, el mu-

chacho, el técnico de enfermería del polo base. 

Entonces, cuando ella estaba sufriendo con los do-

lores, ¿no?, nosotros ayudándola. Entonces, vimos 

que no iba a bajar el niño, así, de cuclillas como ella 

lo quería tener, ¿no? Ahí, incluso, creo que ella es- 

taba nerviosa también, la atacó un nerviosismo 

en las piernas de ella, que ella se quedó así [mueve 

las piernas como si estuviera temblando]. No sé si 

es porque ella no se había alimentado bien antes, 

¿no? Ahí, nosotros hicimos la cama y la colocamos. 

Entonces ella se acostó. Entonces vino pronto. El 

niño salió rápido, no costó. Ahora, como yo es-

toy diciendo, lo que sí dio trabajo fue la placenta, 

que ella tuvo siete horas [el bebé], se fue para tener 

nueve horas [la placenta]. Entonces, la arreglamos, 

arreglamos, arreglamos [en referencia a masajes 

abdominales]. Entonces, hay una planta aquí que 

CONSUELO MORALES PAGAZA � Francisca Morales, partera, ausculta el vientre de la mujer para cerciorarse de que el bebé viene en buena posición. Chilapa, 

Guerrero, 2017.



27

usted conoce, cubiu, ¿no? Una planta así que da 

una fruta con la que hacemos dulce. ¡Allí en la casa 

hay! Con una hoja ancha. Ahí, esa hoja, agarramos 

esa hoja, la pilamos, sacamos así dos dedos de jugo, 

del jugo de ella, le ponemos una pizquita de sal y 

amoniaco y le da a beber a la persona. Entonces, yo 

cogí y le di, ¿no? Le di dos veces a ella. Entonces 

miré el reloj y yo decía: ¡ay, ay, ay, señor, nada que 

baja! Entonces, recordé la oración de santa Mar-

garita. Ahí me quedé, detrás de la espalda de ella. 

Ahí fui hablando: “voy a decir una oración y quie-

ro que tú repitas conmigo”, le dije a ella. Entonces 

yo decía: “santa Margarita […]”, de ahí, yo iba di-

ciendo, de ahí, ella iba diciendo. Yo rezaba tres ve-

ces detrás de la espalda de ella. Fue terminando la 

oración y aquello fue bajando. Ella la tuvo rapidito 

[la placenta] (entrevista con Araci, aldea Kwatá, 13 

de mayo de 2011).

Después de que el bebé nació, limpiaron a la par-
turienta y el lugar del parto con la colaboración de 
José, el cónyuge, quien enterró la placenta y las telas 
sucias de sangre. Esto es importante para no atraer los 
espíritus-animales de los delfines malignos. Cuando 
José llegó, el bebé ya estaba naciendo. Antes de irse, 
el técnico de enfermería solicitó que prepararan un 
vaso de leche para la parturienta (entrevista con Na-
ná, aldea Kwatá, 14 de mayo de 2011). Dar masajes 
al cuerpo materno después del parto se considera 
esencial para la salud de la mujer. Este parto terminó 
cuando la mujer mayor, que comandaba la escena, 
haló la madre del cuerpo de la parturienta.

Cabe señalar que la participación de las parte-
ras y las mujeres más viejas de las familias extensas 
no se distingue por sus prácticas, sino por el reco-
nocimiento que se les otorga, tanto por parte de la 
comunidad como de algunos profesionales de la sa-
lud. Recordemos que quienes son reputadas como 
parteras también son las mujeres más viejas de su 
segmento residencial. Así, mientras las mujeres ma-
yores de la familia extensa actúan en el interior de 

la familia, las parteras pueden circular entre varias 
familias extensas. A partir de las narrativas, se ob-
serva que las parteras son llamadas a atender partos 
complicados, demorados o con el niño atravesado. 
Cuando se prevé que habrá complicaciones, la mu-
jer mayor de la familia extensa suele llamar a otra 
mujer para que le ayude. En la aldea Kwatá, las mu-
jeres identificadas como parteras fueron reconocidas 
como actores sociales que colaboraban en partos 
difíciles. Por ejemplo, Rita narra que tuvo uno de 
sus diez hijos con el auxilio de su cuñada Araci, una 
de las mujeres más viejas de la familia extensa, y la 
partera Bia. Rita estaba embarazada de gemelos y 
uno de ellos estaba sentado. Su cuñada no estaba 
teniendo éxito en ese parto difícil y pidió ayuda a 
Bia, quien vivía en otro segmento residencial, a unos 
cientos de metros de la casa de Rita. Ambas de-
cidieron llevar a Rita al hospital de la ciudad. Bia 
acompañó a la embarazada en el viaje en lancha, 
aun sin ser parientes. A la mitad del camino, según 
la partera, Rita se quejó de dolor y agotamiento. 
Relató que “no aguantaba más” y que Bia pidió al 
conductor de la lancha que atracara a la orilla del 
río y atendió el parto “allí mismo”, en la lancha. 
El primer bebé, según la madre, “nació sentado”, 
“de culo”. Después del parto, siguieron el viaje a 
la ciudad (entrevista con Rita, aldea Kwatá, 6 de 
septiembre de 2017).

Maiara, de 64 años de edad, quien se identifica 
y es identificada como partera, también narró casos 
de partos difíciles. Citó el parto de su cuñada, cuyo 
hijo “nació de culo”, a pesar de todo el esfuerzo 
para enderezar al bebé aún en el vientre, por me-
dio de masajes con agua tibia y aceite de copaíba. 
El hijo de una sobrina atendida por Maiara murió 
poco después del parto. La partera cuenta que el 
bebé tenía una “cabeza muy grande” y sobre ella, 
en lugar de la mollera, había algo que “parecía una 
boca”, que se abría y cerraba. En ese caso, la muerte 
del recién nacido se justificó por ser un hijo de ani-
mal —delfín— (entrevista con Maiara, aldea Kwatá, 

¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención



28 Desacatos 58 � Raquel Paiva Dias-Scopel y Daniel Scopel

7 de septiembre de 2017). En el campo oímos otras 
narraciones sobre hijos de animal que murieron po-
co después del parto. En general, estos bebés se des-
criben con deformaciones, la mitad del cuerpo con 
apariencia humana y la otra mitad animal. Maiara 
narró el parto de una de sus hijas, cuyo bebé nació 
muerto, “de culo”. Además de atender partos y aga-
rrar la barriga, Maiara también “arregla huesos tor-
cidos”, “reza contra espina”, “bendice mal de ojo” 
y “hace remedio” para niño, mujer menstruada y 
mujer en dieta de posparto (entrevista con Maiara, 
aldea Kwatá, 7 de septiembre de 2017).

En el caso munduruku, las parteras son per-
sonas reconocidas como especialistas en la atención 
tradicional de la gestación y el parto, en particular 
en casos complicados, y como poseedoras de un co-
nocimiento amplio sobre el cuerpo femenino. Ellas 
actúan más allá del segmento residencial propio y la 
familia extensa. Sin embargo, su intervención no es 
obligatoria. Al observar el proceso de nacimiento 
desde la gestación, en la atención a la gestante apa-
rece con frecuencia una de las mujeres mayores de la 
familia extensa. Esta mujer puede no ser reconocida 
como partera fuera de su propia familia.

Los datos apuntan a que, en general, en la socie-
dad munduruku los saberes centrales para la atención 
del embarazo, el parto y la salud de la mujer se com-
parten y no están restringidos a la actuación de las 
mujeres reconocidas como parteras.

¿Quiénes son las parteras munduruku?

En el trabajo de campo, preguntamos a los mun-
duruku quiénes eran las parteras en la aldea Kwatá. 
Conseguimos que indicaran cinco mujeres. Todas 
tenían más de 50 años de edad, cada una pertenecía 
a una familia extensa y vivían en distintos segmen-
tos residenciales. Esa cantidad de parteras no equi-
vale a la multiplicidad de mujeres que participa en 
la atención del embarazo y el parto. Por ejemplo, 

Araci, que atendió embarazadas —incluso a Raquel, 
la investigadora— y partos en el transcurso del tra-
bajo de campo, no fue identificada ni se identificó 
como partera.

La cuestión que se plantea es la siguiente: ¿por 
qué algunas mujeres que participaban en la aten-
ción de embarazos y partos no fueron identificadas 
como parteras por los habitantes de la aldea? Las 
cinco mujeres parteras, según los residentes de la 
aldea y AIS a quienes entrevistamos (aldea Kwatá, 
1 de febrero de 2010), han participado en cursos 
de capacitación ofrecidos por la Fundación Na-
cional de Salud (Funasa). Esto nos llevó a pensar 
que la participación en cursos de capacitación sería 
un criterio importante para la identificación de las 
parteras. Sin embargo, cuando entrevistamos a esas 
mujeres, constatamos que sólo dos de ellas tomaron 
un curso de capacitación biomédica. No recordaban 
con exactitud cuándo participaron, pero sí los con-
tenidos generales, como la higiene en el parto y el 
cuidado del material para cortar el cordón umbilical 
y asear a la parturienta. También hicieron una ana-
logía entre las instrucciones de asepsia biomédica y 
las prácticas indígenas de cuidado en relación con las 
telas sucias de sangre del parto, y rememoraron la 
importancia de no lavarlas en la orilla del río como 
una práctica de higiene relativa al parto que evita la 
aproximación de los delfines malignos. Según Jaci, 
de 75 años de edad, una de las parteras que tomó el 
curso recibió un “libro de la partera” (entrevista con 
Jaci, aldea Caioé, 8 de septiembre de 2017).

Verificamos si el señalamiento de las mujeres 
como parteras se basaba en que habían participado 
en el curso de capacitación. Con base en los resul-
tados que obtuvimos, proponemos que, entre los 
munduruku, estos cursos se mencionan como una 
señal diacrítica para la identificación de las parteras, 
pero no legitiman su actuación como tales. Para 
los munduruku, la legitimidad se sostiene por la 
noción de don. Todas las mujeres indígenas en-
trevistadas, que en algún momento atendieron la 



29

gestación y el parto de otras mujeres, afirmaron que 
este conocimiento es un don. Los curadores payés, 
las parteras y mujeres mayores son ejemplos de indí-
genas que pueden tener el don para agarrar la barriga 
y “partear”, habilidades consideradas inherentes a 
la persona desde el nacimiento, que se manifiestan 
en la práctica y la experiencia en casos concretos. El 
don es una forma de saber corporeizado, asociado a 
ciertas habilidades y experiencias que se desarrollan 
a lo largo de la vida, en los pasajes etarios y la inicia-
ción chamánica. Scopel (2013) hace una reflexión 
más detallada sobre la categoría don entre los mun-
duruku. Por el momento, es suficiente señalar que 
se trata de una forma de valorar un saber nato y de 
afirmar que ese tipo de conocimiento no proviene 
de libros, lo que marca una diferencia respecto al 
modo occidental de transmisión de conocimiento 
por la escritura. El don, en ese sentido, sintetiza el 
modo en que se manifiesta en la localidad un siste-
ma social de adquisición de habilidades y construc-
ción de legitimidades.

La identificación inicial de sólo cinco parteras 
también puede relacionarse con la construcción 
de la legitimidad de los actores sociales, marcada 
por el entrenamiento biomédico y evocada en un 
diálogo con investigadores y profesionales de la sa-
lud en un contexto de pluralidad médica. Para los 
munduruku, la capacitación biomédica es un com-
plemento y no coincide con el don para ser partera. 
Las mujeres que recibieron capacitación biomédica 
fueron nombradas justo por el reconocimiento y 
notoriedad de su experiencia en la atención de par-
tos. De hecho, la legitimidad social fue el criterio 
utilizado para seleccionar a las personas que recibi-
rían la capacitación.

Aunque sólo dos de las mujeres identificadas 
como parteras hubieran tomado un curso de ca-
pacitación, las cinco señaladas tenían legitimidad 
social para actuar como parteras por ser poseedo-
ras del don para agarrar la barriga, halar la madre 
del cuerpo, atender partos y recetar baños, rezos e 

infusiones. Por otra parte, estas cinco parteras tam-
bién dominaban otras prácticas, con frecuencia re-
feridas a los curadores payés, como arreglar huesos 
torcidos, coser y bendecir. El dominio de ciertas 
prácticas no se restringe a la categoría partera, pues 
recibir al niño —prestar asistencia al parto— es sólo 
una de las prácticas de estas mujeres. De la misma 
manera, recibir al niño no es exclusivo de las parte-
ras, pues las mujeres mayores de las familias extensas 
también lo hacen y gozan de legitimidad social en-
tre los familiares que reconocen su don, aunque no 
se identificasen como parteras.

La autoidentificación como partera implica 
“asumir responsabilidades” y “compromiso”, según 
explica Bia (entrevista, aldea Kwatá, 6 de septiembre 

DANIEL SCOPEL � Gestante munduruku en la orilla del río Canumã, después 

de bañar a su hijo menor. Aldeia Kwatá, abril de 2011.

¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención



30 Desacatos 58 � Raquel Paiva Dias-Scopel y Daniel Scopel

de 2017), porque los miembros de la familia ele-
mental temen, pues la muerte es uno de los ries-
gos presentes en un parto, como explicó la partera 
Maiara (entrevista, aldea Kwatá, 7 de septiembre de 
2017). Araci, que atiende embarazos y partos entre 
los miembros de su familia extensa, explicó que “no 
dice que es partera” porque asumir este papel es 
encarar la disponibilidad para atender los llamados 
de muchas mujeres y aceptar responsabilidades (en-
trevista con Araci, aldea Kwatá, 8 de septiembre 
de 2017). Todas las parteras reconocieron que no 
negarían ayuda cuando fueran llamadas, pues la 
muerte de la madre y el bebé puede entenderse co-
mo culpa de ellas, incluso cuando no hay nada que 
hacer. El parto no sólo es sinónimo de vida, sino 
también de muerte, y eso trae consecuencias para la 
autoidentificación de las parteras.

De las cinco parteras identificadas, sólo Jaci 
afirmó que atendía partos todavía. Jaci había aten-
dido el parto de una nuera hacía menos de 20 días, 
en septiembre de 2017. Ella y otras mujeres esta-
ban sentadas bajo la sombra de un árbol, incluida la 
nuera, en dieta de posparto y con su bebé, cuando 
Jaci narró algunos casos. Cuando la investigadora 
comentó “ciertamente, usted ya ha atendido más 
de 100 partos”, Jaci señaló que en los partos de esas 
“nueras todo es yo”, y añadió: “mis hijos ya tienen 
mujeres e hijas mujeres que yo atendí” (entrevista 
con Jaci, aldea Caioé, 8 de septiembre de 2017). 
Aunque es una de las parteras que tomó un curso 
de capacitación biomédica y en ocasiones atiende a 
otras familias extensas, se observa que el centro de 
su práctica está en el interior de su propia familia ex-
tensa, en la que es una de las mujeres más viejas. Así, 
podemos sugerir que la intervención de las parteras 
en otras familias extensas no es una regla, sino un 
caso de excepción marcado por dificultades.

Hay otros casos en los que se acude a las par-
teras; por ejemplo, cuando los miembros del EMSI 
tienen que atender un parto en la aldea. Aunque Bia 
afirmó que ya no atendía, en 2011 apoyó al EMSI en 

dos partos. Uno fue en la casa de la parturienta y el 
otro en el polo base (entrevista con Bia, aldea Kwatá, 
2 de septiembre de 2017). Maiara también relató que 
había atendido casos en el polo base, a petición de las 
técnicas de enfermería y la enfermera (entrevista con 
Maiara, aldea Kwatá, 7 de septiembre de 2017). Sin 
embargo, todas las parteras afirman que “después 
del polo base”, es decir, del establecimiento y la ac-
tividad del EMSI en la aldea Kwatá, muchas mujeres 
optan por parir en el hospital público de la ciudad.

Hasta qué punto el EMSI intenta instrumen-
talizar la participación de las parteras para hacer 
efectiva su posición de poder en el momento del 
parto domiciliario en la aldea es una cuestión que 
debe profundizarse en investigaciones futuras. Por 
ahora, señalamos que incluso en los contextos de 
pluralidad médica se verifica la creciente expan-
sión de la medicalización del parto entre los pueblos 
indígenas brasileños, focos de una lógica instru-
mental orientada hacia la universalización de la 
atención primaria.

Consideraciones finales

Las prácticas de autoatención reconocidas por su 
eficacia en el embarazo y el parto entre los mundu-
ruku tienen importancia central en la reproducción 
biosocial colectiva. Se trata de un saber difun-
dido y no restringido a la destreza de parteras y  
curadores payés.

Durante el embarazo, los munduruku ma-
nipulan la barriga de la embarazada con masajes 
—agarrar la barriga—, para prevenir problemas e 
investigar el sexo, posición y tiempo de gestación 
del feto. Además de la cuestión anatómica y fisio-
lógica, tratan de descifrar asuntos relativos a la cos-
mología, como la posibilidad de gestación generada 
por el contacto inadecuado con espíritus-animales 
maléficos. También utilizan baños con plantas para 
facilitar la expulsión del bebé. Estas cuestiones no 



31

implican oposición a la atención biomédica, pues las 
mujeres munduruku recurren a estos servicios ofre-
cidos por el Estado para empezar el control prenatal 
(Dias-Scopel, Scopel y Langdon, 2017).

En el parto domiciliario participan varias per-
sonas, en especial el cónyuge y una mujer mayor de 
la familia extensa, que puede ser reconocida como 
partera o no. Sin embargo, en la actualidad, el equi-
po de salud biomédica recomienda que casi la mitad 
de los partos se atienda en el hospital, y los partos 
domiciliarios pueden contar o no con la participa-
ción de técnicos de enfermería o enfermeros, lo que 
depende de su presencia en la aldea. En partos difí-
ciles, se recurre a las parteras más experimentadas, 
quienes ayudan a evaluar la posibilidad de conducir 
a la parturienta al hospital más cercano. La muerte 
siempre es un riesgo que las parteras asumen.

Entre las mujeres que tienen el don para aten-
der partos, sólo cinco fueron identificadas como 
parteras por los moradores de la aldea. Ellas tienen 
la legitimidad para circular entre varias familias ex-
tensas debido al reconocimiento social que poseen y 
su experiencia en partos difíciles, en situaciones que 
involucran la muerte y relaciones con seres invisi-
bles y espíritus-animales. Ellas poseen el don, una 
forma de saber corporeizado, que asocia habilidades 
y experiencias desarrolladas en los pasajes etarios y 
la iniciación chamánica, que no se confunde con el 
saber aprendido en libros y cursos. Algunas de estas 
mujeres han participado en capacitaciones biomédi-
cas, que se consideran complementos del don.

Desde la primera Conferencia de Salud Indí-
gena en Brasil, en 1986 (citado en Fundação Na-
cional de Saúde, 2002), se enfatizó la necesidad de 

RICARDO RAMÍREZ ARRIOLA � Por su labor, experiencia y sabiduría, las comadronas son muy valoradas y tienen poder e influencia sobre las demás mujeres 

de la comunidad. San Pedro Pinula, Jalapa, Guatemala, 2000.

¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención



32 Desacatos 58 � Raquel Paiva Dias-Scopel y Daniel Scopel

promover la atención diferenciada para mejorar la 
calidad y eficacia de los servicios de salud prestados 
a las poblaciones indígenas, con respeto hacia la di-
versidad de saberes y practicantes involucrados. Sin 
embargo, al considerar los riesgos del parto domici-
liario, en ocasiones los profesionales de la salud incen-
tivan el parto hospitalario y desalientan el trabajo de 
las parteras. Esto contradice los ideales del programa 
Trabajando con Parteras Tradicionales, promovido 
por el MS, y refuerza la expansión de la medicaliza-
ción del parto en contextos de pluralidad médica.

Entre los munduruku, las parteras y mujeres 
mayores de la familia extensa intervienen desde 
que comienza el embarazo hasta el posparto; sus 
actividades no se restringen al momento del parto 

y abarcan cuidados relacionados con la salud de la 
mujer y el niño desde una perspectiva chamánica 
del cosmos y el cuerpo según los saberes reconoci-
dos como tradicionales. Las prácticas indígenas de 
autoatención y la atención prestada por las parteras 
a las mujeres munduruku coexisten con la presencia 
de profesionales biomédicos del servicio oficial de 
salud en las aldeas, lo que configura un escenario 
complejo que no se reduce a la simple oposición 
o antagonismo entre las formas de atención tradi-
cional y biomédica. Como se ve en este artículo, la 
pluralidad puede también producir articulaciones 
entre actores sociales con potencial para evitar o al 
menos minimizar la tendencia a la hospitalización 
del parto en el contexto indígena. 

Bibliografía

Dias-Scopel, Raquel Paiva, 2015, A cosmopolítica da gestação, do parto e do pós-parto: práticas de autoatenção e o processo de medicali-

zação entre os índios munduruku, Associação Brasileira de Antropologia/Gesellschaft für Internationale Zusammenarbeit/Paralelo 15, 

Brasilia.

Dias-Scopel, Raquel Paiva, Daniel Scopel y Esther Jean Langdon, 2017, “Gestação, parto e pós-parto entre os munduruku do Amazonas: confron-

tos e articulações entre o modelo médico hegemônico e práticas indígenas de autoatenção”, en Ilha, Revista de Antropologia, vol. 19,  

núm. 1, pp. 183-216.

Ferreira, Luciane Ouriques, 2013, Medicinas indígenas e as políticas da tradição: entre discursos oficiais e vozes indígenas, Fundação Oswaldo 

Cruz, Río de Janeiro.

Fundação Nacional do Índio (Funai) y Ministério da Justiça, 2002, “Mapa de demarcação Terra Indígena Kwatá-Laranjal”. Disponible en línea: 

<http://mapas2.funai.gov.br/portal_mapas/pdf/terra_indigena.pdf>.

Fundação Nacional de Saúde, 2002, Política nacional de atenção à saúde dos povos indígenas, Ministério da Saúde, Brasilia.

Garnelo, Luiza, 2003, Poder, hierarquia e reciprocidade: saúde e harmonia entre os Baniwa do Alto Rio Negro, Fundação Oswaldo Cruz, Río 

de Janeiro.

Ghiggi Junior, Ari, 2015, Uma abordagem relacional da atenção à saúde a partir da terra indígena Xapecó, tesis de doctorado en antropología 

social, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Langdon, Esther Jean, 2007, “Problematizando os projetos de medicina tradicional indígena”, en Medicina tradicional indígena em contextos. 

Anais da I reunião de monitoramento, Luciane Ouriques Ferreira y Patricia Silva Osório (orgs.), Ministério da Saúd-Fundação Nacional 

de Saúde-Projeto Vigisus II, Brasilia, pp. 110-119.

Menéndez, Eduardo, 1987, “Medicina tradicional o sistemas práctico-ideológicos de los conjuntos sociales, como primer nivel de atención”, en 

Centro Interamericano de Estudios de Seguridad Social (CIESS), El futuro de la medicina tradicional en la atención a la salud de los paí-

ses latinoamericanos, Centro Interamericano de Estudios de Seguridad Social, México, pp. 37-62.

————, 2009, Sujeitos, saberes e estruturas: uma introdução ao enfoque relacional no estudo da saúde coletiva, Hucitec, São Paulo.

Ministério da Saúde, 2010, Parto e nascimento domiciliar assistidos por parteiras tradicionais. O Programa Trabalhando com Parteiras 

Tradicionais e Experiências Exemplares, Ministério da Saúde-Secretaria de Atenção à Saúde, Brasilia.



33

Scopel, Daniel, 2013, Uma etnografia sobre a pluralidade de modelos de atenção à saúde entre os índios munduruku na Terra Indígena Kwatá-

Laranjal, Borba, Amazonas: práticas de automação, xamanismo e biomedicina, tesis de doctorado en antropología social, Universidade 

Federal de Santa Catarina, Florianópolis.

Scopel, Daniel, Raquel Paiva Dias-Scopel y Flávio Braune Wiik, 2012, “Cosmologia e intermedicalidade: o campo religioso e a autoatenção às 

enfermidades entre os índios munduruku do Amazonas, Brasil”, en Tempus: Actas de Saúde Coletiva, vol. 6, núm. 1, pp. 173-190.

Scopel, Daniel, Raquel Paiva Dias-Scopel y Esther Jean Langdon, 2015, “Intermedicalidade e protagonismo: atuação dos agentes indígenas de 

saúde munduruku da Terra Indígena Kwatá-Laranjal, Amazonas, Brasil”, en Cadernos de Saúde Pública, vol. 31, núm. 12, pp. 2559-2568.

————, 2018, “A cosmografia munduruku em movimento: saúde, território e estratégias de sobrevivência na Amazônia Brasileira”, en Boletim 

do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, vol. 13, núm. 1, pp. 89-108.

Silva, Sandra Cavalcante, 2017, Atenção à gestação e ao parto em uma comunidade rural amazônica: reflexões sobre o papel da parteira, tesis 

de maestría, Instituto Leônidas e Maria Deane/Fundação Oswaldo Cruz, Manaos.

Wakanã, Graciliana Selestino y Laura Pérez Gil, 2007, “Caracterização dos sistemas de parto tradicionais entre os povos indígenas de Alagoas 

e Pernambuco: resultados da primeira etapa”, en Luciane Ouriques Ferreira y Patricia Silva Osório (orgs.), Medicina Indígena em 

Contextos. Anais da I Reunião de Monitoramento, Ministério da Saúd-Fundação Nacional de Saúde-Projeto Vigisus II, Brasilia, pp. 37-47.

Entrevistas

Alice, aldea Laranjal, 16 de febrero de 2010.

Araci, aldea Kwatá, 13 de mayo de 2011 y 8 de septiembre de 2017.

Bia, aldea Kwatá, 22 de marzo de 2011, 2 y 6 de septiembre de 2017.

Elis, aldea Kwatá, 15 y 17 de noviembre de 2010.

Enfermera y médico, aldea Kwatá, 31 de enero de 2010.

Jaci, aldea Caioé, 8 de septiembre de 2017.

John, aldea Kwatá, 31 de enero de 2010.

Madre de Gigi, aldea Kwatá, 5 de noviembre de 2010.

Maiara, aldea Kwatá, 7 de septiembre de 2017.

Naná, aldea Kwatá, 14 de mayo de 2011.

Residentes de la aldea y AIS, aldea Kwatá, 1 de febrero de 2010.

Rita, aldea Kwatá, 6 de septiembre de 2017.

Suzy, aldea Kwatá, 22 de abril de 2011.

¿Quiénes son las parteras munduruku? Pluralismo médico y autoatención


