
84 Desacatos 57 � mayo-agosto 2018, pp. 84-101 � Recepción: 25 de abril de 2016 � Aceptación: 27 de marzo de 2017

MATEO PAZOS CÁRDENAS

Universidad Tecnológica de Pereira,  

Risaralda, Colombia

mpazoscardenas@gmail.com

En este artículo se analizan las maneras en que el discurso multicultural con-

temporáneo de los Estados-nación latinoamericanos se imbrica en las prácticas 

y representaciones corporales de las personas asistentes a dos festivales, uno 

en Colombia y otro en México, que se articulan alrededor de tradiciones musi-

cales afroamericanas. Se hace uso de una metodología cualitativa basada en 

etnografías de ambos eventos y en entrevistas con asistentes recurrentes a 

los festivales, para destacar sus experiencias corporales en estos escenarios, 

las cuales están mediadas por la categoría étnico-racial o de color de piel. El 

texto demuestra que estos espacios festivos reproducen los presupuestos ra-

cistas bajo los que se construye el proyecto multicultural en Latinoamérica.

PALABRAS CLAVE: corporalidades, multiculturalismo, poblaciones afrolatinoa-

mericanas, encarnación, racismo

Embodiments of Multiculturalism in Two Afromusic Festivals  
in Colombia and Mexico

The paper analyzes the ways in which the contemporary multicultural dis-

course of Latin American nation-States overlaps in body practices and rep-

resentations of people attending festivals, one in Colombia and another in 

Mexico, that render afro-american musical traditions. A qualitative methodo- 

logy is used, based on an etnographic review of both events and interviews 

with people recurrently attending these festivals to demonstrate their body 

experiences in these events which are mediated by racial-ethnic or skin-color 

categories. The text shows that these festive spaces reproduce the racist as-

sumptions under which the multicultural project is built in Latin America.

KEYWORDS: corporalitites, multiculturalism, afro-latinoamerican populations, 

embodiment, racism

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos 
festivales afromusicales de Colombia y México

MATEO PAZOS CÁRDENAS



85Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

Introducción: debates sobre corporalidades  
y multiculturalismo en Latinoamérica 

El multiculturalismo ha sido uno de los temas más recurrentes de la disciplina 
antropológica en la región latinoamericana desde la última década del siglo 

XX. Gracias a las transformaciones sociales acaecidas en el mundo en la época pos-
terior a la Segunda Guerra Mundial y a las disputas políticas encabezadas por nu-
merosos grupos étnicos en varios países de la región, que tomaron fuerza en las 
décadas de 1960 y 1970, el multiculturalismo se ha constituido como un campo de 
batalla, de correlación de fuerzas entre actores sociales. Por una parte, este escena-
rio ha expresado los intereses particulares de las elites nacionales blanco-mestizas, 
pero a la vez, las reivindicaciones y movilizaciones sociales y políticas de poblacio-
nes indígenas y afrodescendientes que buscan una inclusión diferenciada y digna 
dentro de los marcos legislativos nacionales contemporáneos (Gros, 2000; Wade, 
2000; 2008b).

La aparición, legislación y aceptación del proyecto multicultural precisó la 
promulgación de una serie de políticas públicas y la creación de un marco legal que 
se encargara de velar y —en teoría— hacer cumplir los derechos y deberes de las 
poblaciones representantes de esta diversidad cultural en su devenir sociocultural 
y político (Gros, 2000; De Carvalho, 2004; Segato, 2007; Wade, 2000; 2008b). 
Esto ha implicado un proceso en el cual el Estado-nación necesita un actor étnico 
constituido con claridad, reconocido y legitimado, con quien negociar su propia 
intervención y la inclusión de éste en la sociedad nacional. La “etnificación” de 
ciertos sujetos por parte del Estado-nación implica, en palabras de Eduardo Restre- 
po (2004), una “tecnología de normalización”, que inventa y estandariza ciertas 
tradiciones, prácticas, subjetividades e identidades étnicas. El proyecto multicultural 
ejecutado por la mayoría de los gobiernos de los Estados-nación latinoamericanos re-
conoce y acepta las diferencias culturales para homogeneizar y centralizar el ejercicio 
de poder sobre las personas que están bajo su jurisdicción político-administrativa: la 
ciudadanía nacional (Gros, 2000; De Carvalho, 2004; Segato, 2007).



86 Desacatos 57 � Mateo Pazos Cárdenas

Dicho esto, las intersecciones entre los estudios 
del multiculturalismo y los análisis sobre las corpo-
ralidades han sido mucho menos tratadas en nues-
tra región (Viveros, 2000; Walmsley, 2005; Citro, 
Aschieri y Mennelli, 2011; Muñiz, 2004; 2013). El 
análisis que se propone en este artículo incluye la 
performatividad de los cuerpos en su apropiación y 
significación de discursos, como el del multicultura-
lismo, que propende a “concebir al sujeto encarnado, 
más que dueño de su cuerpo” (Muñiz, 2013: 93), 
y además, “un cambio de entender la cultura como 
escrita a encarnada y performatizada” (Castañeda, 
2012: 97). Por esto, se problematizan las maneras en 
que el discurso multicultural de los Estados-nación 
latinoamericanos contemporáneos puede rastrearse y 
analizarse en las prácticas y representaciones corpora-
les de las personas asistentes a dos festivales afromu-
sicales,1 el Festival Internacional Afrocaribeño en la 
ciudad de Veracruz, México, y el Festival de Músicas 
del Pacífico “Petronio Álvarez” en la ciudad de Cali, 
Colombia. Se han privilegiado estos espacios festivos 
como lugares de la preocupación investigativa al ser 
situaciones sociales en las que los cuerpos y las corpo-
ralidades entran en tensión en medio de dos discur-
sos: por un lado, la concepción moderna del cuerpo 
como un elemento que debe ser borrado, separado 
de sí mismo y de los demás mediante una racionali-
zación extrema, y por el otro, la concepción pasional 
y comunitaria del cuerpo que brindan los momentos 
de fiesta y carnaval (Le Breton, 2005), espacios con-
siderados como campos de batalla en los que se pone 
en juego la construcción de identidades (Guss, 2000).

Con la metodología cualitativa, basada en el 
trabajo de campo de varios años de asistencia a los 
dos festivales y en entrevistas a personas que han 
acudido de manera recurrente, se busca explicar las 
formas en que la diversidad étnico-cultural es sig-
nificada, apropiada y encarnada en estos escenarios 
festivos por el público asistente. El foco de análisis es 
la construcción de sus prácticas corporales y su per-
cepción de los demás durante estos eventos.

El artículo se divide en tres apartados. Los 
primeros dos describen y analizan las principales 
tensiones en la construcción y encarnación de iden-
tidades e identificaciones por parte de los sujetos 
asistentes a los dos festivales. En un momento pos-
terior, se realiza un análisis paralelo para identificar 
puntos de intersección y distanciamiento en los dos 
casos, bajo la luz del proyecto multicultural hege-
mónico latinoamericano. Para finalizar, se presen-
tan unas breves reflexiones finales.

El Festival de Músicas del Pacífico “Petronio 
Álvarez”: tradiciones y estereotipos corporales 
en tensión

El Festival de Músicas del Pacífico “Petronio Álva-
rez” se lleva a cabo cada año en agosto, en la ciudad 
de Cali, Colombia. Mediante el formato de concur-
so, se presentan diversos géneros y aires musicales de 
la región del Pacífico colombiano.2 El Festival surgió 

1 “Afromusicales” en la medida en que tienen el propósito de 
poner en escena ritmos y géneros relacionados con tradi-
ciones musicales pertenecientes a los conjuntos culturales 
de los grupos afrodescendientes de Colombia y México, 
aunque también, en menor proporción, de otros países 
pertenecientes al universo afrodiaspórico.

2 La región del Pacífico es una división ambiental y cultural 
conformada por cuatro departamentos: Chocó, Valle del 
Cauca, Cauca y Nariño. Sus límites son la Cordillera Occi-
dental —vertiente izquierda de la ramificación de la cordille- 
ra de los Andes en el territorio colombiano— y el océano 
Pacífico en su margen occidental. De acuerdo con el Censo 
general 2005, 10.3% de la población del país se reconoce 
como afrodescendiente —4!311!757 personas—, y en la re-
gión del Pacífico se concentra 44% de ese total —1!904!732 
personas— (DANE, 2006). Más allá de las críticas hacia las 
cifras concretas, principalmente por el subregistro estadís-
tico y la invisibilización de otras categorías étnicas de identi-
ficación relacionadas, como “negro” o “moreno”, así como la 
desactualización del estudio —es el último censo nacional exis-
tente—, es claro que casi la mitad de la población que se reco-
noce como afrodescendiente en el país habita esta región.



Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México 87

a finales de la década de 1990, gracias a la idea de un 
funcionario público local, Germán Patiño Ossa, y a 
su genuino interés en la música de esta región. Me-
diante el puesto político que ocupaba entonces, for-
muló el proyecto como un tributo y una estrategia 
de reconocimiento a la herencia “afro” de la ciudad de 
Cali, cuyos espacios geográficos y culturales han sido 
históricamente habitados y construidos, en gran me-
dida, por poblaciones afrodescendientes.3

Quisiera describir de manera sucinta la expe-
riencia corporal de estar en el Festival en condición 
de asistente, condición que está ligada al baile y la 
arrechera de manera intrínseca.4 El público se com-
pone de varios grupos sociales de la ciudad de Cali. 
Aunque en un principio se puso énfasis en la pobla-
ción afrocolombiana, desde 2007 la concurrencia se 
popularizó y masificó, y ha ganado gran asistencia 
de personas no afrodescendientes, tanto de la ciudad 
como de otras regiones del país.

El baile de los asistentes al Festival es una de sus 
características principales, pues es la respuesta a las 
músicas que se interpretan en la tarima. Éste puede 
ser individual, en pareja, en grupo o con coreogra-
fías, y suele acompañarse de algunos elementos, como 
pañuelos y abanicos. Los pañuelos —al parecer, por 
tradición son blancos, aunque se ven de todos los co-
lores, tamaños y motivos— se mueven con una o dos 
manos por encima de la cabeza. Tanto hombres como 
mujeres los usan. Según las palabras de los presenta-
dores del Festival y de algunos entrevistados, repre-
sentan el movimiento del agua, de las olas del mar y 
los ríos, elementos fundamentales en la concepción 
del territorio de las comunidades afrocolombianas del 
Pacífico. Los abanicos son portados en particular por 
las mujeres, que los usan como recurso dancístico y 
para refrescarse a sí mismas o a sus parejas en momen-
tos en que el calor expedido por los miles de cuerpos 
en rozamiento constante se vuelve insoportable.

En este contexto, ¿cómo se expresa el discurso 
multicultural en los cuerpos y prácticas corporales 
de los asistentes? Para comenzar a responder esta 

interrogante, quisiera diferenciar, en un primer mo-
mento, las opiniones de los asistentes afrocolombia-
nos de los no afrocolombianos. En las entrevistas con 
asistentes al Festival que no se autodefinen como 
afrocolombianos son constantes las narrativas sobre 
la representación de la forma de bailar y la expresión 
corporal de las personas afrocolombianas que asis-
ten al “Petronio”:

Cuando uno habla de la costa pacífica, del “Petro-

nio”, te viene a la mente la forma como se expresan, 

el movimiento y el “tumbao” que tienen (entrevis-

ta con informante F, mujer, Cali, Colombia, 10 de 

febrero de 2015).5

El swing, el sabor, el movimiento del negro. El ne-

gro es más… caliente. El blanco es muy parco, 

3 Santiago de Cali fue receptora de numerosas poblaciones 
afrodescendientes esclavas y libertas durante los periodos 
colonial y republicano, vinculadas a la explotación minera 
de la región del Pacífico colombiano y posteriormente a los 
cultivos de caña de azúcar del valle geográfico del río Cauca. 
En 1926, comenzó la construcción de la carretera Cali-
Buenaventura —principal puerto del Pacífico colombiano y 
municipio habitado casi en su totalidad por población afro-
descendiente—, conexión que había sufrido grandes tropie-
zos en 1915 por la construcción de la línea ferroviaria. Esta 
circunstancia permitió múltiples intercambios culturales y 
demográficos entre las dos ciudades. Durante la segunda 
mitad del siglo XX y hasta la actualidad, Cali ha sido recepto-
ra de una gran cantidad de poblaciones “afro” desplazadas 
por el conflicto armado, con fuertes impactos en la región 
del Pacífico, por la idea de ser una ciudad amigable con es-
tas poblaciones, incluso menos racista que otras ciudades 
capitales, suposición fundamentada en la histórica convi-
vencia de personas blanco-mestizas y afrodescendientes.

4 Arrechera es una palabra usada con frecuencia en Colombia, 
cuyo significado varía de acuerdo con la región o la persona 
que la use. La acepción más generalizada, o de su adjetivo 
derivado arrecho-a, la asocia con la excitación sexual. Estar 
arrecho podría asimilarse a expresiones como “estar calien-
te”, “estar cachondo”. Sin embargo, en la región del Pacífico 
colombiano, los afrocolombianos también la usan para de-
signar otras actitudes: estar contento, sentirse feliz.

5 “Tumbao” hace referencia a la cadencia, ritmo y “sabor” en 
la manera de bailar de una persona.



88 Desacatos 57 � Mateo Pazos Cárdenas

entonces, por más que yo baile currulao o sepa bai-

larlo, yo bailando al lado del negro, la diferencia es 

total (entrevista con informante B, hombre, Buga, 

Colombia, 24 de enero de 2015).

Los negros tienen una cadencia, tienen un movi-

miento que no lo tenemos nosotros los de piel blanca, 

rosadita. Ellos no necesitan alardear de movimiento, 

sino que tienen una rítmica, un movimiento en la 

cadera y uno lo mira y trata de copiarlo, pero es muy 

difícil hacerlo igual (entrevista con informante A, 

mujer, Cali, Colombia, 15 de enero de 2015).

Las representaciones de las corporalidades de las per-
sonas afrocolombianas expresadas por los mestizos 
forman parte de un conjunto de estereotipos de las 
poblaciones “afro” del país que se repiten de mane-
ra constante.6 Estos estereotipos apuntan de manera 
generalizada a asociar a las personas afrodescendien-
tes con la hipersexualidad —lo “caliente”, la fogosi-
dad, el buen desempeño sexual, el tamaño del pene 
de los hombres—, lo dionisiaco —la fiesta, el exceso, 
el derroche— y un talento innato para el baile (Vive-
ros, 2000; Wade, 2008a; Congolino, 2008). Aunque 
este conjunto de representaciones conforma la evo-
lución histórica de las significaciones de las personas 
“afro” y sus tradiciones culturales por parte de las 
poblaciones mestizas desde el periodo colonial y a lo 
largo de los siglos XIX y XX (Restrepo, 2007), en el 
contexto actual ya no se expresan necesariamente en 
términos de discriminación o racismo, sino que se 
idealiza e hiperexotiza la diferencia cultural “afro” 
en términos de características que no se ven como 
negativas per se. Esto puede relacionarse con la mayor 
afluencia de públicos no afrocolombianos al “Petro-
nio” —representados en un primer momento y en 
su mayoría por personas mestizas jóvenes—, que ven 
en el evento una fiesta diferente y “exótica”, que no 
viven con frecuencia en sus cotidianidades.7

Varias investigaciones muestran que, en mu-
chos casos, los estereotipos sobre las características y 

prácticas sexuales y corporales de las personas “afro” 
son interiorizadas y reconocidas por las mismas 
personas afrodescendientes con frases como “es algo 
genético, está en la sangre, así somos”.8 Varios de los 
afrocolombianos entrevistados para esta investigación 
narran que sí hay una diferenciación de las maneras de 
bailar con los asistentes “no afro”, pero en el entendi-
do de que estos últimos sienten más estas diferencias 
y tratan de suplirlas imitando a los afrocolombianos:

Se ve muy marcado, porque siempre los blanqui-

tos buscan es eso, el parche de los negros, porque 

dicen que los negros tienen el sabor, son los que 

llevan el guaguancó de la rumba (entrevista con 

informante D, hombre, Cali, Colombia, 2 de fe-

brero de 2015).

En ocasiones uno ve que los blancos están buscan-

do seguir el ritmo de la música, de la marimba, y 

6 Según Mara Viveros (2000), un estereotipo es una idea  
o comportamiento que se repite de manera automática a 
partir de un modelo establecido con anterioridad, por me-
dio de determinados procesos socioculturales. Amaranta 
Castillo (2003) y Mary Congolino (2008) ponen énfasis 
en la situación de inclusión o exclusión relativa que estos 
estereotipos imponen a los individuos de acuerdo con el 
orden social jerarquizado, determinado en términos de cla-
se, género, color de piel, entre otros. Para Stuart Hall, los 
estereotipos forman parte de los juegos de poder/saber 
y “reducen, esencializan, naturalizan y fijan la ‘diferencia’ 
[…], son una parte del mantenimiento del orden simbólico 
y social” (1997: 258).

7 Michael Birenbaum (2012) anota que hay en estos jóvenes 
mestizos una tendencia a asumir un discurso “antirracista”, 
que aboga por la tolerancia y curiosidad hacia las “culturas 
negras” colombianas y que puede ser sentido, practicado 
y/o entendido como una manera de diferenciarse de otros 
sectores de la sociedad. Sobre esta situación, en el contex-
to argentino, véase Citro, Aschieri y Mennelli (2011).

8 Para Colombia, véanse Viveros (2000), en las ciudades de 
Bogotá y Quibdó; Congolino (2008), en la ciudad de Cali. 
Para Ecuador, Walmsley (2005), en la provincia de Esme- 
raldas. Para México, Castillo (2003), en la Costa Chica de 
Oaxaca; Malcomson (2008) y Rinaudo (2008), en el puerto 
de Veracruz.



Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México 89

ellos no están muy familiarizados con eso. Enton-

ces, como asumen que “Petronio” es igual a gente 

negra, se remiten a la gente “afro” que tenga como 

el sabor, el swing, para poder estar a la altura de noso-

tros, o aprender, intentar moverse como nosotros 

(entrevista con informante B, hombre, Buga, Co-

lombia, 24 de enero de 2015).

Decir que todos los afrocolombianos son excelentes 
bailarines, que son proclives a las fiestas y sus exce-
sos o que tienen un desempeño sexual destacado es 
borrar la pluralidad intrínseca de la misma diversi-
dad cultural y englobarla dentro de una única ma-
nera de ser. Es decir, ésta no es diversa sólo frente 
a la cultura hegemónica mestiza de un país como 
Colombia, sino que también es diversa dentro de 
ella misma. En este sentido, racializar los atributos 

corporales de manera generalizada es reproducir 
clasificaciones que inmovilizan la alteridad y soli-
difican sus identidades y procesos de identificación, 
que están en transformación permanente. Respecto 
al baile, es una habilidad que se aprende mediante 
procesos de socialización y se incorpora a un capi-
tal corporal por la familiarización de esta práctica  
en determinados contextos socioculturales. El he-
cho de que los afrocolombianos crezcan en entornos 
en los que se escuchan ciertos ritmos musicales y se 
realizan ciertos bailes permite que aprendan estas 
habilidades desde niños, pero no significa que estén 
“predispuestos de manera innata” a ser bailarines 
(Desmond, 2003; Walmsley, 2005).

De hecho, las entrevistadas afrocolombianas ex-
presan las diferencias que sienten en sus formas de 
bailar respecto a otras personas afrocolombianas:

SOL ROBAYO � Festival “Petronio Álvarez”, 23 de septiembre de 2013.



90 Desacatos 57 � Mateo Pazos Cárdenas

Yo bailo como he visto que se baila. A veces me 

siento raro porque hay gente que sabe bailar mu-

cho más y yo bailo lo básico, el movimiento de 

caderas y ya. Hay veces que me siento incómoda, 

porque pienso que me están mirando raro porque 

de pronto no sé bailar bien. Pero me gusta bailarlo 

(entrevista con informante E, mujer, Cali, Colom-

bia, 3 de febrero de 2015).

Tanta diferencia hay en el baile que no es solamen-

te entre blancos y negros, sino que si vas [a] Gua-

pi o a Timbiquí, la gente baila distinto, tiene otra 

sazón, otro movimiento. Y si te vas pa’l Chocó, te 

encontrás otra variedad porque es distinto al Sur. Al 

Norte encontrás chirimía y acá abajo [en el Sur] cu-

rrulao. Uno marca los pasos distintos, acá [en el Sur] 

los marcamos más suave. Y yo me imagino que los 

negros que viven en Cali bailan distinto también, 

porque encontramos negros de distintas zonas y tie-

nen una mezcla y deben construir un ritmo propio 

(entrevista con informante C, mujer, Cali, Colom-

bia, 10 de enero de 2015).9

El último aspecto por señalar es la forma en que los 
asistentes se preparan corporalmente para asistir al 
“Petronio”, es decir, la parafernalia alrededor del 
vestuario y el peinado presente en muchas de las 
personas en el Festival: entre las mujeres, turbantes, 
vestidos con estampados coloridos o trenzas en el 
cabello; entre los hombres, guayaberas de lino blan-
co o estampadas y cierto tipo de sombreros. Todo 
esto se relaciona con la identificación de cierto tipo 
de estéticas corporales “afro” o tradicionales. Al res-
pecto, los entrevistados afrocolombianos mencio-
nan lo siguiente:

A veces trato de identificarme, de ponerme ropas 

que me hagan sentir como “afro”. Me compré un 

par de camisetas que se identifican en el lugar, co-

mo guayaberas, cosas así, como afrocolombianas 

[…]. Y uno ve que muchos “afros” en ese momen-

to tratan de reivindicar su cultura, entonces uno 

suele ver a las mujeres con sus turbantes, con sus 

trenzas, con sus cosas así, como diferentes (entre-

vista con informante D, hombre, Cali, Colombia, 

2 de febrero de 2015).

Pues normalmente pa’ mi rumba yo me voy entaco-

nada [en tacones], pero pa’ ir allá [al “Petronio”] uno 

se va lo más cómodo posible, en tenis y lycras. Hay 

unos que sí se van con su vestido largo, turbantes en 

la cabeza, pero yo no (entrevista con informante E, 

mujer, Cali, Colombia, 3 de febrero de 2015).

Algunas veces me pongo mi sombrero de paja, 

pero también me lo pongo pa’ andar en mi calle 

[risas] (entrevista con informante C, mujer, Cali, 

Colombia, 3 de febrero de 2015).

Sobre este tipo de prácticas corporales habría que 
decir, en primera instancia, que estas ideas de vestir-
se como “afro” no tienen mucha correspondencia 
con la manera en que las personas afrocolombianas 
visten en su cotidianidad, ni siquiera en las zonas 
rurales, pues es extraño ver en estos espacios a mu-
jeres con vestidos largos y estampados, que emulan 
más las tradiciones estéticas y de vestuario de Áfri-
ca. Así, se estaría utilizando un recurso estético del 
vestuario que no está propiamente relacionado con 
lo afrocolombiano sino con una idea de lo “afro” en 
un universo más lejano, cultural e históricamente, 

9 En esta entrevista se mencionan varios municipios y aires 
musicales del complejo cultural del Pacífico colombiano, 
dividido en tres grandes regiones sonoras: Pacífico norte, 
departamento del Chocó, donde las músicas características 
son las bandas de chirimía que interpretan ritmos europeos, 
como danza, contradanza, vals, polka; Pacífico sur, depar-
tamentos de Valle del Cauca, Cauca y Nariño, donde las 
agrupaciones musicales se caracterizan por el uso de ma-
rimbas de chonta y la interpretación de ritmos como jugas, 
arrullos, aguabjajos, patacorés; Pacífico interandino, depar-
tamentos de Cauca y Valle del Cauca, región que no limita 
con el Pacífico, sino que se ubica entre las cordilleras Central 
y Occidental, en las cuales se tienen más influencias de las 
músicas campesinas andinas mestizas del resto del país, 
como bambucos y pasillos, entre otros.



Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México 91

tal vez un universo afrodiaspórico. De cualquier 
manera, no se puede generalizar a toda la población 
“afro” que asiste al Festival por la manera en que 
viste, en especial, con referencia a estos atuendos 
“tradicionales”, situación que también está mediada 
por la idea de “lo que se pone de moda”.

Sin embargo, entre los entrevistados no afroco-
lombianos existe el imaginario de que las personas 
“afro” visten de una manera particular para asistir al 
“Petronio”, diferente a como ellos se disponen para ir, 
y no siempre mediada por el uso de prendas tradicio-
nales “afro”, sino también por lo elegante y lo sensual:

Las mujeres van, como dicen los de la costa pacífica, 

embambadas, es decir, emperifolladas, se adornan 

muy bien y generalmente van muy escotadas, con 

jeans o pantalones cortos y ceñidos y las blusas por lo 

general son diminutas. Y muy maquilladas, con tur-

bantes y bisutería. Generalmente, la negra va muy 

bien vestida, llamativa (entrevista con informante 

A, mujer, Cali, Colombia, 15 de enero de 2015).

Vos vas allá a ver a la realeza de los afrodescendien-

tes de Colombia [risas]. La gente supremamente 

bien vestida en el sentido del gusto occidental. Yo 

me sentía muy desarreglada yendo al “Petronio” 

en camiseta y short. Me sentía fuera de lugar, uno 

no ve casi “afros” vistiendo como yo, esa cosa co-

mo alternativa (entrevista con informante F, mu-

jer, Cali, Colombia, 10 de febrero de 2015).

El Festival Internacional Afrocaribeño: 
encrucijadas del reconocimiento y la diferencia 
cultural entre el mestizaje y “la tercera raíz”

El Festival Internacional Afrocaribeño comenzó en 
1994 como un ejercicio académico y político para vi-
sibilizar los aportes de las culturas afrodescendientes 
a la cultura mexicana —denominadas por lo regu-
lar “la tercera raíz”—, con frecuencia ignorados en 
los relatos de identidad e historia nacional (Moreno, 

2008; Malcomson, 2008; Rinaudo, 2008; 2012; 
Castañeda, 2012; Sue, 2013).10 Algunos anteceden-
tes importantes que fundamentaron la idea fueron 
la instauración del Programa Cultural de las Fronte-
ras (SEP, 1983) durante el gobierno de Miguel de la 
Madrid —que buscaba fomentar la investigación y 
el desarrollo cultural en las regiones fronterizas bajo 
la premisa de su diversidad cultural— y la creación del 
programa “Nuestra Tercera Raíz” (DGCP, 1989), en- 
focado en la visibilización de las herencias “afro”  
en las culturas regionales de la nación mexicana, por 
cuenta de Guillermo Bonfil Batalla en su gestión co-
mo director general de Culturas Populares del Con-
sejo Nacional para la Cultura y las Artes (Conaculta).

El Festival consta de un foro académico, en el 
que se presentan charlas y conferencias sobre inves-
tigaciones relativas a estas culturas, y un foro artísti-
co, que da cabida a presentaciones de agrupaciones 
musicales que interpretan ritmos propios o de fusión 
de tradiciones musicales relacionadas con estos uni-
versos culturales. El baile y la magnitud de la expe-
riencia corporal festiva se asocian de manera directa 
al grupo que se presenta en el foro artístico. Las pri-
meras presentaciones musicales del foro —alrededor 
de las 5:00 o 6:00 de la tarde— corren por cuenta de 
agrupaciones locales, por lo general de ritmos rela-
cionados con el conjunto musical de son, jarocho 
y huasteco principalmente, o de artistas regionales 

10 El estado de Veracruz, la región conocida como la Costa 
Chica de Oaxaca y el estado de Guerrero son, tal vez, los 
territorios de la República mexicana en los que hay un ma-
yor reconocimiento de la influencia afrodiaspórica en la 
articulación de las prácticas y representaciones culturales 
e identitarias de sus habitantes, precisamente por su convi-
vencia histórica con poblaciones afrodescendientes durante 
el periodo colonial y el siglo XIX. Dicho esto, en el imagi-
nario nacional mexicano, “lo afro” es casi inexistente y 
concebido por lo regular como foráneo o anclado a un  
pasado que ya no existe o fue superado, idea soporta-
da por el mito del mestizaje y la “raza cósmica”, fomen-
tada con gran fuerza desde las épocas posteriores a la 
Revolución mexicana (Sue, 2013).



92 Desacatos 57 � Mateo Pazos Cárdenas

que interpretan ritmos de fusión entre estas músi-
cas tradicionales y sonidos más contemporáneos. 
Durante estas primeras horas, es común ver un pú-
blico compuesto por familias y personas de mayor 
edad que asisten con sus hijos o en pareja. Por lo 
general, los hombres mayores se presentan ataviados 
con guayaberas y sombreros, mientras que las per-
sonas más jóvenes no presentan mayor distinción 
en sus atuendos. La mayoría de los asistentes a estas 
presentaciones no responde a la música con baile y 
movimientos corporales, excepto por las demostra-
ciones esporádicas de habilidades de zapateo y co-
reografías de pareja entre personas mayores, que son 
vistas con curiosidad por las personas menores, que 
se involucran poco en estas expresiones dancísticas.

Conforme avanza la noche, aparecen en esce-
na grupos más reconocidos en los ámbitos nacional 
e internacional, lo que genera una mayor afluencia 

de públicos jóvenes, principalmente. Se percibe  
un descenso notable de asistentes de carácter más 
familiar y de mayor edad, quizá porque no cono-
cen a muchas de las agrupaciones que se presen-
tan a esas horas, más enfocadas en ritmos musicales 
contemporáneos. Según el tipo de agrupación que 
se presente, hay una mayor o menor intensidad de 
expresiones dancísticas por parte de los asistentes. 
Si la agrupación es de salsa o reggaetón, los asistentes 
buscarán una pareja para bailar al ritmo de la mú-
sica. Si la agrupación interpreta ritmos de reggae, 
fusión o músicas africanas, hay una mayor prefe-
rencia por el baile individual o colectivo, o la mera 
contemplación del espectáculo. Incluso en algunas 
presentaciones de artistas famosos, que no enca-
jan en ningún ritmo particular relacionado con lo 
afrocaribeño, el ambiente se torna más similar al 
de un concierto que al de un festival y los asistentes 

SOL ROBAYO � “Festival Petronio Álvarez”, 23 de septiembre de 2013.



Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México 93

responden a la música con saltos y coreando las can-
ciones, pero no necesariamente bailando.

Ahora bien, ¿cómo se pueden leer las expre-
siones del multiculturalismo en los cuerpos, prác-
ticas corporales y narraciones en las experiencias de 
los asistentes al foro artístico del Festival? Ante la 
pregunta de si habían experimentado o percibido 
diferencias entre las maneras de expresarse corpo-
ralmente y de bailar en el Festival de acuerdo con 
su autoidentificación étnico-racial, los entrevistados 
respondieron lo siguiente:

En la manera de bailar es lo mismo, todos tenemos 

alguna sangre negra por ahí metida y eso nos ca-

racteriza a los jarochos, porque gracias a eso sabe-

mos bailar muy bien, nos gusta mucho la alegría y 

el desmadre, sin importar si somos morenos o más 

claritos (entrevista con informante I, mujer, Vera-

cruz, México, 3 de abril de 2015).

Personalmente, no veo una diferencia. Sí pienso 

que los “afro” bailan muy bien, pero cuando ves a 

estas personas con ese sabor, al menos a mí me dan 

ganas de moverme igual, de sacar esa raíz. Cuan-

do voy al Festival, sale esa parte de mí y me siento 

parte de esto, siento que saca esa parte en mí que 

normalmente no la saco. Siento un sabor, así como 

de hermandad (entrevista con informante H, mu-

jer, Xalapa, México, 1 de abril de 2015).

Se vive como una mímesis. Después de un tiempo de 

estar en ese lugar con tanto calor, movimiento… Pa-

sa como con un rave, una fiesta: puede que no llegues 

con la expectativa de bailar, pero te encuentras con 

alguien que sabe bailar muy bien y entonces explotas 

y no necesitas más de una chela [cerveza] para vol-

verte el alma de la fiesta. Sale la tercera raíz ahí. En 

el festival vives eso, vas a divertirte, a bailar, a sudar, 

puedes bailar con un desconocido y no pasa nada. 

Puedes hasta ligar [risas] (entrevista con informante 

G, hombre, Veracruz, México, 3 de abril de 2015).

En los fragmentos de estas entrevistas, vemos que 
aparece el mito de identidad nacional del mesti-
zaje (Moreno, 2008; Malcomson, 2008; Rinau-
do, 2008; 2012; Castañeda, 2012; Sue, 2013) como 
marcador de la manera en que estos asistentes al 
Festival Afrocaribeño perciben la diferencia, o me-
jor, la no diferencia entre las expresiones corporales 
mediadas por la variable étnico-racial. Así, recurren 
a la retórica de que “todos somos iguales”, “todos 
estamos mezclados”, la cual implica una “desra-
cialización” de la población, que a su vez impide 
concebir y aceptar las prácticas racistas (Moreno, 
2008). Recurren, además, a la idea de tener en al-
guna parte del cuerpo o de la información genética 
una especie de “chip afro”, que se activa en deter-
minados momentos y se expresa en el ámbito del 
baile y la fiesta. Sólo en una de las entrevistas apa-
reció una clara diferenciación entre las maneras en 
que el baile es ejecutado por una categoría genérica 
de “los mexicanos” y otra, igualmente genérica, de 
“los africanos”:

Digamos que tú ves a un africano acá [se levan-

ta y hace movimientos exagerados con el cuerpo] 

y el mexicano acá [pasos disimulados, sin mover-

se mucho, pausados]. Y ya. Porque el hombre no 

va a hacer esto [movimiento exagerado de manos 

y caderas], porque le da pena, ya sería demasiado 

femenino. La mujer sí le entra, suavemente, pero 

le entra. Pero el hombre no se lo permite. Movi-

miento de hombros y caderas no hay. El bailar mo-

viendo la cadera no se ve bien, para la mayoría de la 

gente. Los mexicanos somos así, con muchos com-

plejos, reprimimos todo, como que no, no te pases 

de emoción (entrevista con informante G, hom-

bre, Veracruz, México, 3 de abril de 2015).

Es significativo que esta narración haya sido elabo-
rada por un músico que se identifica como “negro 
mexicano”. Podríamos pensar que por su rela-
ción con el campo musical, en particular con el de 



94 Desacatos 57 � Mateo Pazos Cárdenas

tradiciones musicales africanas y afrodescendien-
tes, tiene la habilidad de hacer esta diferenciación. 
También es significativo que, aunque se reconoz-
ca como “negro”, se distingue y se coloca fuera o 
en ningún lugar de las dos categorías que analiza 
—“africanos” y “mexicanos”—, con lo que con-
tribuye a la representación de lo “afro” como externo  
a la ciudadanía e identidad mexicana (Moreno, 
2008), al tiempo que relata el aspecto de la percep-
ción erótica de los tipos de baile “afro” por parte de 
la sociedad mestiza.

Aunque los asistentes entrevistados no reco-
nocieron mayor diferenciación entre sus prácticas 
corporales de baile mediadas por la identificación ét-
nico-racial, sí la reconocieron cuando se les interrogó 
en términos de si percibían esta diferencia respecto a 
personas de otras ciudades o regiones del país:

En Xalapa te das cuenta que tan cerca y tan lejos: es 

montaña, la gente es introvertida, introspectiva; en 

Veracruz, en cambio, la gente es muy extrovertida. 

Estamos tan sólo a 100 km, pero es un mundo de 

diferencia cultural y sensorial (entrevista con in-

formante G, hombre, Veracruz, México, 3 de abril 

de 2015).

En la Ciudad de México la gente es más tranqui-

la, más recatada, más correcta. Pero tú, aquí [Ve-

racruz], vas a un parque, a un restaurant, tan sólo 

caminando por la calle y es una gritería, se hablan 

de una acera a otra, van en el carro y pitan. Tú no 

vas a ver en la ciudad de Veracruz que en las calles 

la gente esté calladita, tranquilita. Y otra cosa, res-

pecto a la forma de bailar, un jarocho o jarocha te 

baila salsa apretadito y pegadito, así es nuestra for-

ma de bailar; tú bailas así en otro estado y te dicen 

que te quieres sobrepasar (entrevista con informan-

te I, mujer, Veracruz, México, 3 de abril de 2015).

Esta idea de diferenciarse de otras regiones del país, 
y en particular de otros lugares dentro del mismo 

estado —la ciudad de Xalapa se mencionó con fre-
cuencia—, constituye un esfuerzo por articular una 
identidad “jarocha”, propia de los habitantes de la 
ciudad de Veracruz. La “forma de ser jarocha” fue 
construida como estereotípica por elites mestizas 
mexicanas del siglo XIX y se perpetuó y consolidó en 
el siglo XX. Se caracteriza por tener una influencia 
“afro”, lo que la hace diferente del resto de la pobla-
ción mexicana: la bullanguería, la alegría, el humor, 
el desparpajo y la disposición para la fiesta y el baile 
(Pérez Montfort, 2007). De hecho, estos estereoti-
pos sobre los jarochos son reconocidos y aceptados 
con orgullo por varios de los entrevistados que se 
reconocen así:

Nosotros somos costeños, somos de puerto, ale-

gres, dicharacheros, gritones, gente franca, abierta. 

Nosotros necesitamos cualquier motivo, por más 

pequeño que sea, y hacemos una fiesta (entrevista 

con informante I, mujer, Veracruz, México, 3 de 

abril de 2015).

Yo creo que esa forma de ser de nosotros es por 

la influencia de los esclavos africanos. Dicen que 

somos alegres, de sangre caliente, dicharacheros, 

fiesteros, alegres, que nos gusta tomarnos los tra-

gos, pasar un buen rato, bailar, disfrutar. Yo siento 

que es algo que los antepasados nos lo dejaron y 

ya nomás nosotros hicimos tantito para ser así [ri-

sas] (entrevista con informante J, hombre, Xalapa, 

México, 31 de marzo de 2015).

Si se contrastan los estereotipos asociados a los jaro-
chos con los asociados a “lo negro” o “lo afro” en 
México —expuestos por Castillo (2003)—, se nota 
que son prácticamente los mismos: se aduce que son 
flojos, groseros, alegres, fiesteros, buenos bailadores, 
bulliciosos, peleoneros, que les gusta tomar licor; se 
destaca su hipersexualidad, en particular entre las 
mujeres. Es interesante resaltar que los jarochos res-
catan los estereotipos asociados a lo “afro” o “negro” 



Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México 95

de carácter valorativo “bueno” —alegres, fiesteros, 
buenos para el baile— para incorporarlos a los rela-
cionados con “lo jarocho”, mientras que los “malos” 
—peleoneros, perezosos— se excluyen de los relatos 
de los entrevistados y de la idea general de la “iden-
tidad jarocha”. A continuación, un fragmento de 
una narración que ejemplifica esta tensión:

A mí, hay cosas que me molestan, porque cuando 

saben que soy del Puerto me dicen que si es cierto 

lo que dicen de las jarochas, que somos calientes en 

la cama, como muy fogosas. Entonces ya piensan 

que soy caliente y entrona y todo eso; ése es un cli-

ché que se nos ha puesto. Pero imagínate una coste-

ña que sea así, seriecita, bien puestecita, calladita… 

pues no es costeña. Como, dime, un colombiano que 

no baile así abrazadito, pegadito, bien rico… pues no 

es colombiano [risas] (entrevista con informante K, 

mujer, Veracruz, México, 5 de abril de 2015).

Vemos entonces que la valoración y el rescate de “lo 
afro”, en lo referente a las prácticas corporales y de 
baile entre los asistentes al Festival Afrocaribeño, 
están mediados por la elección de determinadas ca-
racterísticas asociadas a esta categoría, que se usan 
o no en ciertos momentos. Esto podría relacionarse 
con lo que Christian Rinaudo (2012) llama “africa-
nidad electiva”, es decir, que la identificación con 
“lo afro” no pasa por la necesaria definición étnico-
racial, sino por la performatización de determinadas 
formas de baile y expresión corporal que remiten a la 
idea de “lo afrocaribeño”. Esta plasticidad del recurso 
de “lo afro” permite que se exalte o minimice cuan-
do la situación particular lo amerite. Por otro lado, 
como menciona Hettie Malcomson (2008), mien-
tras existe para algunos la posibilidad de “coquetear 
con lo negro”, para otros no: “son demasiado ‘visi-
bles’ (más oscuros en relación con otros) para no ser 
racializados y sus experiencias son muy diferentes. 
Ellos no pueden elegir si distanciarse o no de la ‘ne-
gritud’” (Malcomson, 2008: 290).

Encarnac(c)iones del multiculturalismo 
en contextos festivos afromusicales en 
Latinoamérica 

Quisiera hablar de la discusión sobre las corporalidades 
de los asistentes a estos festivales por medio del con-
cepto de encarnación/encarnacción. La idea de la 
encarnación del proyecto multicultural en las prác-
ticas y representaciones corporales de los sujetos que 
asisten a estos dos eventos es útil para entender có-
mo este discurso toma carne y se (re)produce, pero 
también para comprender la situación como una 
acción, una “encarnacción”, es decir, una perfor-
matización de los cuerpos de las personas que se ven 
interpeladas en el tipo de contextos de los festivales 
afromusicales por los preceptos multiculturales.

Para analizar las “encarnac(c)iones” del mul-
ticulturalismo, retomo la caracterización de Brian 
Turner sobre “la forma del deseo”, definida como 
“el conjunto de relaciones sociales a través del cual 
el deseo sexual es producido, regulado y distribuido 
bajo un sistema de parentesco, patriarcado y fami-
lias” (1989: 38-39). Desde una perspectiva mar-
xista, el autor propone que la construcción de las 
relaciones sociales del deseo es presupuesta y regu-
lada por las relaciones de producción de cada socie-
dad. Esto implica que, en las sociedades capitalistas 
contemporáneas, el deseo está construido y media-
do por el proceso de mercantilización y constante 
fabricación —y consumo— de necesidades y place-
res (Muñiz, 2004), lo cual imposibilita, en lo teórico 
y en lo práctico, la satisfacción del deseo mismo.

Entonces, en la “forma del deseo” del multi-
culturalismo contemporáneo en Latinoamérica, los 
sujetos se constituyen de manera diferenciada se-
gún su adscripción étnico-racial, determinada por 
el orden social, productivo y corporal instaurado 
en nuestras naciones bajo la hegemonía del Estado-
nación blanco-mestizo. A pesar de las enormes dife-
rencias en los procesos históricos de conformación 
de la alteridad étnico-racial “afro” en México y 



96 Desacatos 57 � Mateo Pazos Cárdenas

Colombia —una presencia invisibilizada y olvidada 
en la historia oficial, en el primer caso; en contraste 
con una numerosa y evidente influencia y existen-
cia contemporánea, aunque no por ello necesaria-
mente exaltada como motivo de orgullo nacional, en 
el segundo—, es posible evidenciar algunos elemen-
tos comunes que responden a la estructura del pro-
yecto político multicultural en la región.

De este modo, la racialización de los cuerpos 
y el deseo sexual ha implicado en muchas ocasiones 
la cosificación y fetichización de las alteridades ét-
nicas en términos sexuales, tanto como objeto del 
deseo como de repugnancia (Wade, 2008b). Los 
cuerpos de la otredad subalternizada, en este caso  
una otredad “afro”, son representados por el yo 
blanco-mestizo a partir de una serie de estereotipos, 
ya mencionados, que remiten al estado de salvajismo 
o de “menor grado de civilización” de estas pobla-
ciones —y sus disposiciones corporales— en rela-
ción con las mayorías mestizas que se ubican en el 
lugar privilegiado del cuerpo occidental moderno: 
pulcro, incólume, ascético, inmaculado, un cuerpo 
sin carne, descorporeizado (Le Breton, 2005). Las 
corporalidades “afro” aparecen entonces como pe-
ligrosas en relación con las corporalidades mestizas 
hegemónicas, como símbolos que parecen funcio-
nar como un tabú contaminante, en el sentido de 
que pueden evocar el lugar en el que las corpora-
lidades blanco-mestizas no quieren estar o incluso 
al que no quieren regresar: el lugar del cuerpo más 
cercano a la naturaleza, lo primitivo, lo material, lo 
carnal mismo.

Las entidades estatales locales encargadas de la 
organización de los festivales han reforzado estos es-
tereotipos mediante la articulación de los discursos de 
promoción y performatización de los eventos —con 
los carteles publicitarios, los discursos retóricos sobre 
“las raíces africanas”, los guiones de los presentado-
res—, lo cual ha surtido efecto en los imaginarios, 
representaciones y prácticas de los asistentes. Aun 
así, la perpetuación de estos estereotipos no puede 

atribuirse sólo a la acción deliberada de los proyec-
tos de los festivales estipulados por las instituciones 
organizadoras. Éste es un proceso de larga duración 
que se ha constituido como un ejercicio de (bio)po-
der que comienza en el periodo colonial y que, aun-
que con algunas modificaciones, se ha mantenido 
vigente hasta la contemporaneidad (Viveros, 2000; 
Restrepo, 2007).

Para el caso de los asistentes al Festival Afro-
caribeño en Veracruz, a pesar de que no hay un 
autorreconocimiento diferenciado como negros, 
afromexicanos o afrodescendientes entre la mayo-
ría de los entrevistados, sí reivindican que tienen 
“el sabor”, por haber nacido en la ciudad y en la 
región —por ser jarochos—, gracias a sus antepa-
sados de ascendencia africana, muy remotos o no, 
quienes les “legaron en la sangre” esta cualidad, ap-
ta para tener una mayor libertad corporal, tanto en 
su expresividad cotidiana como en sus prácticas es-
pecíficas —las más relevantes son las del campo del 
baile y la música, pero también hay otras, como las 
sexuales—. Es necesario recalcar que, aunque los 
habitantes de Veracruz se reconozcan en estas cua-
lidades aportadas por “la tercera raíz” y las personas 
de otros estados del país, que no reconocen ningún 
vínculo con las poblaciones africanas o afroamerica-
nas, también se las reconozcan, no quiere decir que 
la diferencia entre la construcción de los cuerpos 
de las personas de esta región y la de los asistentes 
al Festival Afrocaribeño sea tan significativa como 
para reconocerse como “cuerpos afro”. Ésos son los 
que están retratados en los materiales publicitarios: 
cuerpos extranjeros, hiperexóticos y radicalmen-
te diferentes a los ciudadanos mexicanos, incluso a 
los veracruzanos. Los veracruzanos tienen la posi-
bilidad de jugar con su herencia “afro”, exaltarla o 
invisibilizarla según la situación, pero nunca encar-
narla de manera que se cuestione su pertenencia a la 
sociedad mexicana que, desde su institucionalidad 
y el común de sus ciudadanos, en casi nada se re-
conoce como heredera o vinculada a los procesos 



Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México 97

socioculturales de las poblaciones afrodescendientes 
en el continente americano (Sue, 2013).

En el caso del Festival “Petronio Álvarez”, en 
Cali, las distinciones corporales son más marcadas 
en la medida en que hay un mayor reconocimien-
to y diferencia étnico-racial entre los asistentes. Por 
una parte, los mestizos, al igual que en el caso mexi-
cano, reconocen que las personas afrodescendientes 
tienen “el sabor en la sangre”, lo que les permite 
tener una expresión corporal más libre y relajada 
que ellos, razón por la cual son mejores en el baile 
y en otras actividades que implican el uso del cuer-
po —desde el desempeño sexual hasta las activida-
des de fuerza bruta—. En este sentido, los mestizos 
entrevistados denotan una idealización de las cor-
poralidades “afro”, que en ocasiones socialmente 
aceptadas, como estos escenarios festivos, intentan 
imitar mas no igualar. Por otra parte, las personas 
afrodescendientes que asisten a este evento también 

reconocen que son “portadoras del sabor” en sus 
cuerpos, aunque matizan esta exotización con es-
trategias en las que se reconocen como diferentes 
entre sí mismos y no caen con tanta facilidad en las 
generalizaciones sobre sus expresiones corporales, 
como los entrevistados mestizos, bajo la lógica de 
su régimen de representación (Hall, 1997).11 Asi-
mismo, los asistentes afrodescendientes reconocen 
los estereotipos con los que su imagen corporal e 
identitaria es construida por los asistentes mestizos. 
Estos últimos son representados como desconoce-
dores de las expresiones tradicionales de las pobla-
ciones afrocolombianas, mas no necesariamente 

RODRIGO RODRÍGUEZ � Grupo Marimba y son, en rondas clasificatorias del Festival “Petronio Álvarez”, 19 de septiembre de 2013.

11 Hall (1997) define el “régimen de representación” como la 
forma en que la diferencia y la otredad se representan en 
una cultura particular en un momento histórico específico, 
los significados y referentes intertextuales que esto impli-
ca, así como su repertorio de imágenes y efectos visuales.



98 Desacatos 57 � Mateo Pazos Cárdenas

como ejecutantes de juicios racistas en este tipo de 
prácticas de representación.

En el caso colombiano, hemos mencionado 
que el baile es un elemento fundamental de la expe-
riencia de asistencia al Festival “Petronio Álvarez”. 
Dado que prácticamente la totalidad de las músicas 
que se interpretan en este evento se catalogan como 
tradicionales, su apropiación es inevitable y no pa-
sa por el filtro académico o purista de evaluar si la 
manera en que se baila esta tradición es la correcta 
o no. Es muy probable que haya personas que es-
tén en desacuerdo con la banalización de una tra-
dición musical cuando la baila una persona que no 
tiene el menor conocimiento sobre ella, pero en es-
te escenario podríamos defender que la tradición, 
en efecto, se está interpretando, performatizando 
y actualizando al son de las personas interesadas, 
con independencia de su bagaje cultural previo. 

En el caso del Festival Afrocaribeño, el baile de la 
música tradicional —representada por el son jaro-
cho— continúa limitado a la población de mayor 
edad que asiste al evento, con lo que “anticuariza” 
estas tradiciones, impide su apropiación y actuali-
zación en las nuevas generaciones de habitantes de 
la ciudad, y tiene en cuenta la efectiva inmovilidad, 
es decir, la no interpelación de estas músicas en los 
cuerpos de las personas más jóvenes, que esperan las 
presentaciones de la música que a ellos les interesa o 
les interpela, la música más contemporánea, como 
reggaetón, salsa, reggae.

Por otra parte, la gama de “tecnologías corpo-
rales” que elaboran los asistentes a estos festivales, al 
margen de su adscripción étnico-racial, en su idea de 
“parecer negros”, de acercarse más a la experiencia 
de “lo negro” que se intenta performatizar en am-
bos escenarios —los turbantes, los estilos de peinado 

ALEJANDRO SERRANO DURÁN � Rostros del “Petronio”.



Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México 99

como las trenzas o los dread locks, las guayaberas, entre 
otros—, son representaciones mediadas por el exo-
tismo, los estereotipos y lo que en el ámbito inter-
nacional se reconoce como “afro”. El hecho de que 
incluso personas que se autorreconocen como afro-
descendientes recurran a esta especie de caja de dis-
fraces para resaltar una tradición imaginada, nos pone 
en un terreno movedizo en el que habría que cues-
tionarse la relevancia o no de este tipo de prácticas.

Reflexiones finales

A lo largo de este documento, se ha tratado de 
demostrar la importancia de analizar las maneras  
en que las estructuras de representación hegemóni-
cas que proyecta el discurso multicultural no sólo 
se ubican en las esferas macrosociológicas de las so-
ciedades latinoamericanas, como la organización 
político-administrativa o los sistemas legislativos, 
también se insertan y se encarnan en los cuerpos de 
los ciudadanos de estos Estados-nación por medio 
de estrategias biopolíticas históricamente configu-
radas y en constante actualización, que tienen la 
habilidad de instaurar y recrear representaciones y 
prácticas que median en la perpetuación de formas 
de estigmatización y discriminación hacia las pobla-
ciones diversas étnica y culturalmente.

Aunque los escenarios festivos que hemos 
analizado se plantean como espacios de promulga-
ción y respeto hacia la diversidad étnico-cultural de 
Colombia y México, el régimen de representación 

multicultural sobre las corporalidades “otras”, en 
este caso afrocolombianas o afromexicanas, repro-
duce los lugares sociales históricamente configu-
rados para estas poblaciones y sus cuerpos, lo que 
conlleva la perpetuación de las asimetrías en las 
relaciones de estas ciudadanías interculturales. La 
construcción subjetiva de la identificación y dife-
renciación corporal entre los sujetos que asisten a 
estos festivales rearticula las estructuras de subalter-
nidad de las poblaciones “afro”, en particular con 
prácticas y relatos que evidencian el racismo de una 
manera un poco menos explícita o frontal. Antes, 
durante y después de estos momentos festivos, los 
cuerpos de las personas asistentes siguen estando 
igual de racializados, y por consiguiente, cargan 
su significación biopolítica dentro de las lógicas de 
construcción ciudadana de los Estados-nación  
de la región.

Es necesario considerar los estudios del mul-
ticulturalismo relacionados con el análisis sobre las 
corporalidades, en la medida en que son algunos de 
los escenarios clave en los que se pueden demostrar 
algunas falacias del proyecto multicultural en Lati-
noamérica, pues no genera condiciones materiales y 
subjetivas que lleven a la inclusión efectiva y el respe-
to hacia esta diversidad cultural, sino que, por el con-
trario, conducen a la perpetuación de estereotipos y 
barreras —que en este caso comienzan en lo corpo-
ral y trascienden hacia lo ideológico— que impiden 
el reconocimiento de la igualdad en la diferencia y el 
intercambio dialógico de experiencias y trayectorias 
culturales. 

Bibliografía

Birenbaum Quintero, Michael, 2012, “De ritos a ritmos: las prácticas musicales afropacíficas en la época de la etnodiversidad”, en Eduardo 

Restrepo (ed.), Estudios afrocolombianos hoy: aportes a un campo transdisciplinario, Universidad del Cauca, Popayán, pp. 159-187.

Breton, David Le, 2005, Antropología del cuerpo y modernidad, Nueva Visión, Buenos Aires.

Carvalho, José Jorge de, 2004, “Las tradiciones musicales afroamericanas: de bienes comunitarios a fetiches transnacionales”, en Jaime 

Arocha (comp.), Utopía para los excluidos: el multiculturalismo en África y América Latina, Universidad Nacional de Colombia-Centro 

de Estudios Sociales, Bogotá, pp. 47-78.



100 Desacatos 57 � Mateo Pazos Cárdenas

Castañeda, Ángela, 2012, “Performing the African Diaspora in Mexico”, en Kwame Dixon y John Burdick (eds.), Comparative Perspectives on 

Afro-Latin America, University Press of Florida, Gainesville, pp. 93-113.

Castillo Gómez, Amaranta Arcadia, 2003, “Los estereotipos y las relaciones interétnicas en la Costa Chica oaxaqueña”, en Revista Mexicana 

de Ciencias Políticas y Sociales, vol. 46, núms. 188-189, pp. 267-290.

Citro, Silvia, Patricia Aschieri y Yanina Mennelli, 2011, “El multiculturalismo en los cuerpos y las paradojas de la desigualdad colonial”, en 

Boletín de Antropología, vol. 25, núm. 42, pp. 102-128.

Congolino Sinisterra, Mary Lilia, 2008, “¿Hombres negros potentes, mujeres negras candentes? Sexualidades y estereotipos raciales. La ex-

periencia de jóvenes universitarios en Cali, Colombia”, en Peter Wade, Fernando Urrea Giraldo y Mara Viveros Vigoya (eds.), Raza,  

etnicidad y sexualidades, Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, pp. 317-342.

Departamento Administrativo Nacional de Estadística (DANE), 2006, Censo general 2005, Departamento Administrativo Nacional de 

Estadística, Bogotá.

Desmond, Jane, 2003, “Embodying Difference: Issues in Dance and Cultural Studies”, en Jane Desmond (ed.), Meaning in Motion: New 

Cultural Studies of Dance, Duke University Press, Durham, pp. 29-54.

Dirección General de Culturas Populares (DGCP), 1989, Programa Nuestra Tercera Raíz, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, México.

Gros, Christian, 2000, Políticas de la etnicidad, Instituto Colombiano de Antropología e Historia, Bogotá.

Guss, David, 2000, The Festive State: Race, Ethnicity, and Nationalism, as Cultural Performance, University of California Press, Berkeley.

Hall, Stuart, 1997, “The Spectacle of the Other”, en Stuart Hall (ed.), Representation: Cultural Representations and Signifying Practices, Sage 

Publications, Londres, pp. 223-290.

Malcomson, Hettie, 2008, “La configuración racial del danzón: los imaginarios raciales del puerto de Veracruz”, en Elisabeth Cunin (coord.), 

Mestizaje, diferencia y nación. Lo “negro” en América Central y el Caribe, Instituto Nacional de Antropología e Historia/Centro de 

Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad Nacional Autónoma de México-Centro de Investigaciones sobre América Latina 

y el Caribe/Institut de Recherche pour le Développement, México, pp. 267-298.

Moreno Figueroa, Mónica, 2008, “Mestizaje, cotidianeidad y las prácticas contemporáneas del racismo en México”, en Elisabeth Cunin 

(coord.), Mestizaje, diferencia y nación. Lo “negro” en América Central y el Caribe, Instituto Nacional de Antropología e Historia/Centro 

de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad Nacional Autónoma de México-Centro de Investigaciones sobre América 

Latina y el Caribe/Institut de Recherche pour le Développement, pp. 129-170.

Muñiz, Elsa, 2004, “Multiculturalismo, cuerpo y género: un debate contemporáneo”, en Fuentes Humanísticas, núm. 28, pp. 29-41.

————, 2013, “Del mestizaje a la hibridación corporal: la etnocirugía como forma de racismo”, en Nómadas, núm. 38, pp. 81-97.

Pérez Montfort, Ricardo, 2007, Expresiones culturales y estereotipos culturales en México, siglos XIX y XX. Diez ensayos, Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, México.

Restrepo, Eduardo, 2004, Teorías contemporáneas de la etnicidad. Stuart Hall y Michel Foucault, Universidad del Cauca, Popayán.

————, 2007, “Imágenes del ‘negro’ y nociones de raza en Colombia a principios del siglo XX”, en Revista de Estudios Sociales, núm. 27,  

pp. 46-61.

Rinaudo, Cristian, 2008, “Más allá de la ‘identidad negra’: mestizaje y dinámicas raciales en la ciudad de Veracruz”, en Elisabeth Cunin 

(coord.), Mestizaje, diferencia y nación. Lo “negro” en América Central y el Caribe, Instituto Nacional de Antropología e Historia/Centro 

de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad Nacional Autónoma de México-Centro de Investigaciones sobre América 

Latina y el Caribe/Institut de Recherche pour le Développement, México, pp. 225-266.

————, 2012, Afromestizaje y fronteras étnicas. Una mirada desde el puerto de Veracruz, Universidad Veracruzana, Xalapa.

Secretaría de Educación Pública (SEP), 1983, Programa Cultural de las Fronteras, Secretaría de Educación Pública, México.

Segato, Rita Laura, 2007, La nación y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de políticas de la identidad, Prometeo Libros, 

Buenos Aires.

Sue, Christina, 2013, Land of the Cosmic Race. Race Mixture, Racism and Blackness in Mexico, Oxford University Press, Nueva York.

Turner, Brian, 1989, El cuerpo y la sociedad, Fondo de Cultura Económica, México.

Viveros, Mara, 2000, “Dionisios negros. Estereotipos sexuales y orden racial en Colombia”, en Mario B. Figueroa Muñoz y Pío E. Sanmiguel 

(eds.), ¿Mestizo yo? Diferencia, identidad e inconsciente, Universidad Nacional de Colombia-Facultad de Ciencias Humanas, Bogotá, 

pp. 95-130.

Wade, Peter, 2000, Raza y etnicidad en Latinoamérica, Abya-Yala, Quito.



Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México 101

————, 2008a, “La presencia de lo negro en el mestizaje”, en Elisabeth Cunin (coord.), Mestizaje, diferencia y nación. Lo “negro” en América 

Central y el Caribe, Instituto Nacional de Antropología e Historia/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad 

Nacional Autónoma de México-Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe/Institut de Recherche pour le 

Développement, México, pp. 107-127.

————, 2008b, “Población negra y la cuestión identitaria en América Latina”, en Universitas Humanística, núm. 65, pp. 117-137.

Walmsley, Emily, 2005, “‘Bailando como negro’: ritmo, raza y nación en Esmeraldas, Ecuador”, en Tabula Rasa, núm. 3, pp. 179-195.

Entrevistas

Informante A, mujer, Cali, Colombia, 15 de enero de 2015.

Informante B, hombre, Buga, Colombia, 24 de enero de 2015.

Informante C, mujer, Cali, Colombia, 10 de enero y 3 de febrero de 2015.

Informante D, hombre, Cali, Colombia, 2 de febrero de 2015.

Informante E, mujer, Cali, Colombia, 3 de febrero de 2015.

Informante F, mujer, Cali, Colombia, 10 de febrero de 2015.

Informante G, hombre, Veracruz, México, 3 de abril de 2015.

Informante H, mujer, Xalapa, México, 1 de abril de 2015.

Informante I, mujer, Veracruz, México, 3 de abril de 2015.

Informante J, hombre, Xalapa, México, 31 de marzo de 2015.

Informante K, mujer, Veracruz, México, 5 de abril de 2015.


