84

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos
festivales afromusicales de Colombia y México

MATEO PAZOS CARDENAS
Universidad Tecnoldgica de Pereira,
Risaralda, Colombia
mpazoscardenas@gmail.com

MATEO PAZOS CARDENAS

En este articulo se analizan las maneras en que el discurso multicultural con-
temporaneo de los Estados-nacion latinoamericanos se imbrica en las practicas
y representaciones corporales de las personas asistentes a dos festivales, uno
en Colombia y otro en México, que se articulan alrededor de tradiciones musi-
cales afroamericanas. Se hace uso de una metodologia cualitativa basada en
etnografias de ambos eventos y en entrevistas con asistentes recurrentes a
los festivales, para destacar sus experiencias corporales en estos escenarios,
las cuales estan mediadas por la categoria étnico-racial o de color de piel. El
texto demuestra que estos espacios festivos reproducen los presupuestos ra-
cistas bajo los que se construye el proyecto multicultural en Latinoamérica.

PALABRAS CLAVE: corporalidades, multiculturalismo, poblaciones afrolatinoa-
mericanas, encarnacion, racismo

Embodiments of Multiculturalism in Two Afromusic Festivals
in Colombia and Mexico

The paper analyzes the ways in which the contemporary multicultural dis-
course of Latin American nation-States overlaps in body practices and rep-
resentations of people attending festivals, one in Colombia and another in
Mexico, that render afro-american musical traditions. A qualitative methodo-
logy is used, based on an etnographic review of both events and interviews
with people recurrently attending these festivals to demonstrate their body
experiences in these events which are mediated by racial-ethnic or skin-color
categories. The text shows that these festive spaces reproduce the racist as-
sumptions under which the multicultural project is built in Latin America.

KEYWORDS: corporalitites, multiculturalism, afro-latinoamerican populations,
embodiment, racism

Desacatos 57 » mayo-agosto 2018, pp. 84-101 » Recepcion: 25 de abril de 2016 » Aceptacion: 27 de marzo de 2017



Introduccion: debates sobre corporalidades
y multiculturalismo en Latinoamérica

I multiculturalismo ha sido uno de los temas mds recurrentes de la disciplina

antropoldgica en la region latinoamericana desde la dltima década del siglo
xX. Gracias a las transformaciones sociales acaecidas en el mundo en la época pos-
terior a la Segunda Guerra Mundial y a las disputas politicas encabezadas por nu-
merosos grupos étnicos en varios paises de la region, que tomaron fuerza en las
décadas de 1960y 1970, el multiculturalismo se ha constituido como un campo de
batalla, de correlacién de fuerzas entre actores sociales. Por una parte, este escena-
rio ha expresado los intereses particulares de las elites nacionales blanco-mestizas,
pero a la vez, las reivindicaciones y movilizaciones sociales y politicas de poblacio-
nes indigenas y afrodescendientes que buscan una inclusion diferenciada y digna
dentro de los marcos legislativos nacionales contemporineos (Gros, 2000; Wade,
2000; 2008Db).

La aparicidn, legislacién y aceptacion del proyecto multicultural preciso la
promulgacién de una serie de politicas piblicas y la creacién de un marco legal que
se encargara de velar y —en teoria— hacer cumplir los derechos y deberes de las
poblaciones representantes de esta diversidad cultural en su devenir sociocultural
y politico (Gros, 2000; De Carvalho, 2004; Segato, 2007; Wade, 2000; 2008b).
Esto ha implicado un proceso en el cual el Estado-nacién necesita un actor étnico
constituido con claridad, reconocido y legitimado, con quien negociar su propia
intervencion y la inclusion de éste en la sociedad nacional. La “etnificacién” de
ciertos sujetos por parte del Estado-nacion implica, en palabras de Eduardo Restre-
po (2004), una “tecnologia de normalizacién”, que inventa y estandariza ciertas
tradiciones, pricticas, subjetividades e identidades étnicas. El proyecto multicultural
gjecutado por la mayoria de los gobiernos de los Estados-nacién latinoamericanos re-
conoce y acepta las diferencias culturales para homogeneizar y centralizar el ¢jercicio
de poder sobre las personas que estdn bajo su jurisdiccién politico-administrativa: la
ciudadania nacional (Gros, 2000; De Carvalho, 2004; Segato, 2007).

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

85



86

Dicho esto, las intersecciones entre los estudios
del multiculturalismo vy los andlisis sobre las corpo-
ralidades han sido mucho menos tratadas en nues-
tra region (Viveros, 2000; Walmsley, 2005; Citro,
Aschieri y Mennelli, 2011; Muiliz, 2004; 2013). El
analisis que se propone en este articulo incluye la
performatividad de los cuerpos en su apropiacién y
significacion de discursos, como el del multicultura-
lismo, que propende a “concebir al sujeto encarnado,
mais que duefio de su cuerpo” (Muhiz, 2013: 93),
y ademds, “un cambio de entender la cultura como
escrita a encarnada y performatizada” (Castaneda,
2012: 97). Por esto, se problematizan las maneras en
que el discurso multicultural de los Estados-nacion
latinoamericanos contemporaneos puede rastrearse y
analizarse en las pricticas y representaciones corpora-
les de las personas asistentes a dos festivales afromu-
sicales,! el Festival Internacional Afrocaribeno en la
ciudad de Veracruz, México, y el Festival de Musicas
del Pacifico “Petronio Alvarez” en la ciudad de Cali,
Colombia. Se han privilegiado estos espacios festivos
como lugares de la preocupacidén investigativa al ser
situaciones sociales en las que los cuerpos y las corpo-
ralidades entran en tension en medio de dos discur-
sos: por un lado, la concepcidon moderna del cuerpo
como un elemento que debe ser borrado, separado
de si mismo y de los demas mediante una racionali-
zacién extrema, y por el otro, la concepcion pasional
y comunitaria del cuerpo que brindan los momentos
de fiesta y carnaval (Le Breton, 2005), espacios con-
siderados como campos de batalla en los que se pone
en juego la construccién de identidades (Guss, 2000).

Con la metodologia cualitativa, basada en el
trabajo de campo de varios afios de asistencia a los
dos festivales y en entrevistas a personas que han
acudido de manera recurrente, se busca explicar las
formas en que la diversidad étnico-cultural es sig-
nificada, apropiada y encarnada en estos escenarios
festivos por el publico asistente. El foco de andlisis es
la construccion de sus practicas corporales y su per-

cepcidn de los demds durante estos eventos.

Desacatos 57 » Mateo Pazos Cardenas

El articulo se divide en tres apartados. Los
primeros dos describen y analizan las principales
tensiones en la construccion y encarnacion de iden-
tidades e identificaciones por parte de los sujetos
asistentes a los dos festivales. En un momento pos-
terior, se realiza un andlisis paralelo para identificar
puntos de interseccion y distanciamiento en los dos
casos, bajo la luz del proyecto multicultural hege-
monico latinoamericano. Para finalizar, se presen-

tan unas breves reflexiones finales.

El Festival de Musicas del Pacifico “Petronio
Alvarez”: tradiciones y estereotipos corporales
en tension

El Festival de Musicas del Pacifico “Petronio Alva-
rez” se lleva a cabo cada afio en agosto, en la ciudad
de Cali, Colombia. Mediante el formato de concur-
$0, se presentan diversos géneros y aires musicales de

la region del Pacifico colombiano.? El Festival surgio

1 “Afromusicales” en la medida en que tienen el propdsito de
poner en escena ritmos y géneros relacionados con tradi-
ciones musicales pertenecientes a los conjuntos culturales
de los grupos afrodescendientes de Colombia y México,
aungue también, en menor proporcion, de otros paises
pertenecientes al universo afrodiasporico.

2 La region del Pacifico es una division ambiental y cultural
conformada por cuatro departamentos: Choco, Valle del
Cauca, Cauca y Narifio. Sus limites son la Cordillera Occi-
dental —vertiente izquierda de la ramificacion de la cordille-
ra de los Andes en el territorio colombiano— y el océano
Pacifico en su margen occidental. De acuerdo con el Censo
general 2005, 10.3% de la poblacién del pais se reconoce
como afrodescendiente —4 311757 personas—, y en la re-
gién del Pacifico se concentra 44% de ese total —1904732
personas— (DANE, 2006). Mds alld de las criticas hacia las
cifras concretas, principalmente por el subregistro estadis-
tico y la invisibilizacion de otras categorias étnicas de identi-
ficacion relacionadas, como “negro” o “moreno”, asi como la
desactualizacion del estudio —es el Ultimo censo nacional exis-
tente—, es claro que casi la mitad de la poblacion que se reco-
noce como afrodescendiente en el pais habita esta region.



a finales de la década de 1990, gracias a la idea de un
funcionario publico local, German Patino Ossa, y a
su genuino interés en la masica de esta regiéon. Me-
diante el puesto politico que ocupaba entonces, for-
muld el proyecto como un tributo y una estrategia
de reconocimiento a la herencia “afro” de la ciudad de
Cali, cuyos espacios geogrificos y culturales han sido
histéricamente habitados y construidos, en gran me-
dida, por poblaciones afrodescendientes.?

Quisiera describir de manera sucinta la expe-
riencia corporal de estar en el Festival en condicion
de asistente, condicion que estd ligada al baile y la
arrechera de manera intrinseca.* El pablico se com-
pone de varios grupos sociales de la ciudad de Cali.
Aunque en un principio se puso énfasis en la pobla-
ci6én afrocolombiana, desde 2007 la concurrencia se
popularizé y masificd, y ha ganado gran asistencia
de personas no afrodescendientes, tanto de la ciudad
como de otras regiones del pais.

El baile de los asistentes al Festival es una de sus
caracteristicas principales, pues es la respuesta a las
musicas que se interpretan en la tarima. Este puede
ser individual, en pareja, en grupo o con coreogra-
fias, y suele acompanarse de algunos elementos, como
panuelos y abanicos. Los pafiuelos —al parecer, por
tradicién son blancos, aunque se ven de todos los co-
lores, tamanos y motivos— se mueven con una o dos
manos por encima de la cabeza. Tanto hombres como
mujeres los usan. Segun las palabras de los presenta-
dores del Festival y de algunos entrevistados, repre-
sentan el movimiento del agua, de las olas del mar y
los rios, elementos fundamentales en la concepcion
del territorio de las comunidades afrocolombianas del
Pacifico. Los abanicos son portados en particular por
las mujeres, que los usan como recurso dancistico y
para refrescarse a si mismas o a sus parejas en momen-
tos en que el calor expedido por los miles de cuerpos
en rozamiento constante se vuelve insoportable.

En este contexto, ;como se expresa el discurso
multicultural en los cuerpos y pricticas corporales

de los asistentes? Para comenzar a responder esta

interrogante, quisiera diferenciar, en un primer mo-
mento, las opiniones de los asistentes afrocolombia-
nos de los no afrocolombianos. En las entrevistas con
asistentes al Festival que no se autodefinen como
afrocolombianos son constantes las narrativas sobre
la representacion de la forma de bailar y la expresion
corporal de las personas afrocolombianas que asis-

ten al “Petronio”:

Cuando uno habla de la costa pacifica, del “Petro-
nio”, te viene a la mente la forma como se expresan,
el movimiento y el “tumbao” que tienen (entrevis-
ta con informante F, mujer, Cali, Colombia, 10 de
febrero de 2015).5

El swing, el sabor, el movimiento del negro. El ne-

gro es mas... caliente. El blanco es muy parco,

3 Santiago de Cali fue receptora de numerosas poblaciones
afrodescendientes esclavas vy libertas durante los periodos
colonial y republicano, vinculadas a la explotacion minera
de la region del Pacifico colombiano y posteriormente a los
cultivos de cafia de azucar del valle geogréfico del rio Cauca.
En 1926, comenzo la construccion de la carretera Cali-
Buenaventura —principal puerto del Pacifico colombiano y
municipio habitado casi en su totalidad por poblacion afro-
descendiente—, conexion que habia sufrido grandes tropie-
z0s en 1915 por la construccion de la linea ferroviaria. Esta
circunstancia permitio multiples intercambios culturales y
demograficos entre las dos ciudades. Durante la segunda
mitad del siglo xx y hasta la actualidad, Cali ha sido recepto-
ra de una gran cantidad de poblaciones “afro” desplazadas
por el conflicto armado, con fuertes impactos en la region
del Pacifico, por la idea de ser una ciudad amigable con es-
tas poblaciones, incluso menos racista que otras ciudades
capitales, suposicién fundamentada en la histérica convi-
vencia de personas blanco-mestizas y afrodescendientes.

4 Arrechera es una palabra usada con frecuencia en Colombia,
cuyo significado varia de acuerdo con la region o la persona
que la use. La acepcidon mas generalizada, o de su adjetivo
derivado arrecho-a, la asocia con la excitacion sexual. Estar
arrecho podrfa asimilarse a expresiones como “estar calien-
te”, “estar cachondo”. Sin embargo, en la region del Pacifico
colombiano, los afrocolombianos también la usan para de-
signar otras actitudes: estar contento, sentirse feliz.

5 “Tumbao” hace referencia a la cadencia, ritmo y “sabor” en
la manera de bailar de una persona.

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

87



88

entonces, por mas que yo baile currulao o sepa bai-
larlo, yo bailando al lado del negro, la diferencia es
total (entrevista con informante B, hombre, Buga,
Colombia, 24 de enero de 2015).

Los negros tienen una cadencia, tienen un movi-
miento que no lo tenemos nosotros los de piel blanca,
rosadita. Ellos no necesitan alardear de movimiento,
sino que tienen una ritmica, un movimiento en la
caderay uno lo miray trata de copiarlo, pero es muy
dificil hacerlo igual (entrevista con informante A,
mujer, Cali, Colombia, 15 de enero de 2015).

Las representaciones de las corporalidades de las per-
sonas afrocolombianas expresadas por los mestizos
forman parte de un conjunto de estereotipos de las
poblaciones “afro” del pais que se repiten de mane-
ra constante.® Estos estereotipos apuntan de manera
generalizada a asociar a las personas afrodescendien-
tes con la hipersexualidad —lo “caliente”, la fogosi-
dad, el buen desempeno sexual, el tamano del pene
de los hombres—, lo dionisiaco —]la fiesta, el exceso,
el derroche— vy un talento innato para el baile (Vive-
ros, 2000; Wade, 2008a; Congolino, 2008). Aunque
este conjunto de representaciones conforma la evo-
lucion historica de las significaciones de las personas
“afro” y sus tradiciones culturales por parte de las
poblaciones mestizas desde el periodo colonial y a lo
largo de los siglos X1X y xx (Restrepo, 2007), en el
contexto actual ya no se expresan necesariamente en
términos de discriminacién o racismo, sino que se
idealiza e hiperexotiza la diferencia cultural “afro”
en términos de caracteristicas que no se ven como
negativas per se. Esto puede relacionarse con la mayor
afluencia de publicos no afrocolombianos al “Petro-
nio” —representados en un primer momento y en
su mayoria por personas mestizas jovenes—, que ven
en el evento una fiesta diferente y “exdtica”, que no
viven con frecuencia en sus cotidianidades.”

Varias investigaciones muestran que, en mu-

chos casos, los estereotipos sobre las caracteristicas y

Desacatos 57 » Mateo Pazos Cardenas

practicas sexuales y corporales de las personas “afro”
son interiorizadas y reconocidas por las mismas
personas afrodescendientes con frases como “es algo
genético, estd en la sangre, asi somos”.® Varios de los
afrocolombianos entrevistados para esta investigaciéon
narran que si hay una diferenciacion de las maneras de
bailar con los asistentes “no afro”, pero en el entendi-
do de que estos ultimos sienten mds estas diferencias

y tratan de suplirlas imitando a los afrocolombianos:

Se ve muy marcado, porque siempre los blanqui-
tos buscan es eso, el parche de los negros, porque
dicen que los negros tienen el sabor, son los que
llevan el guaguancé de la rumba (entrevista con
informante D, hombre, Cali, Colombia, 2 de fe-
brero de 2015).

En ocasiones uno ve que los blancos estin buscan-

do seguir el ritmo de la musica, de la marimba, y

6 Segun Mara Viveros (2000), un estereotipo es una idea
o0 comportamiento que se repite de manera automatica a
partir de un modelo establecido con anterioridad, por me-
dio de determinados procesos socioculturales. Amaranta
Castillo (2003) y Mary Congolino (2008) ponen énfasis
en la situacion de inclusion o exclusion relativa que estos
estereotipos imponen a los individuos de acuerdo con el
orden social jerarquizado, determinado en términos de cla-
se, género, color de piel, entre otros. Para Stuart Hall, los
estereotipos forman parte de los juegos de poder/saber
y “reducen, esencializan, naturalizan vy fijan la ‘diferencia’
[..], son una parte del mantenimiento del orden simbdlico
y social” (1997: 258).

7 Michael Birenbaum (2012) anota que hay en estos jovenes
mestizos una tendencia a asumir un discurso “antirracista”,
que aboga por la tolerancia y curiosidad hacia las “culturas
negras” colombianas y que puede ser sentido, practicado
y/o entendido como una manera de diferenciarse de otros
sectores de la sociedad. Sobre esta situacion, en el contex-
to argentino, véase Citro, Aschieri y Mennelli (2011).

8 Para Colombia, véanse Viveros (2000), en las ciudades de
Bogotd y Quibdd; Congolino (2008), en la ciudad de Cali.
Para Ecuador, Walmsley (2005), en la provincia de Esme-
raldas. Para México, Castillo (2003), en la Costa Chica de
Oaxaca; Malcomson (2008) y Rinaudo (2008), en el puerto
de Veracruz.



SoL Rosavo » Festival “Petronio Alvarez”, 23 de septiembre de 2013.

ellos no estin muy familiarizados con eso. Enton-
ces, como asumen que “Petronio” es igual a gente
negra, se remiten a la gente “afro” que tenga como
el sabor, el swing, para poder estar a la altura de noso-
tros, o aprender, intentar moverse cOmo nosotros
(entrevista con informante B, hombre, Buga, Co-
lombia, 24 de enero de 2015).

Decir que todos los afrocolombianos son excelentes
bailarines, que son proclives a las fiestas y sus exce-
sos 0 que tienen un desemperio sexual destacado es
borrar la pluralidad intrinseca de la misma diversi-
dad cultural y englobarla dentro de una Unica ma-
nera de ser. Es decir, ésta no es diversa solo frente
a la cultura hegemoénica mestiza de un pais como
Colombia, sino que también es diversa dentro de
ella misma. En este sentido, racializar los atributos

corporales de manera generalizada es reproducir
clasificaciones que inmovilizan la alteridad y soli-
difican sus identidades y procesos de identificacion,
que estdn en transformacién permanente. Respecto
al baile, es una habilidad que se aprende mediante
procesos de socializacién y se incorpora a un capi-
tal corporal por la familiarizacién de esta prictica
en determinados contextos socioculturales. El he-
cho de que los afrocolombianos crezcan en entornos
en los que se escuchan ciertos ritmos musicales y se
realizan ciertos bailes permite que aprendan estas
habilidades desde nifios, pero no significa que estén
“predispuestos de manera innata” a ser bailarines
(Desmond, 2003; Walmsley, 2005).

De hecho, las entrevistadas afrocolombianas ex-
presan las diferencias que sienten en sus formas de
bailar respecto a otras personas afrocolombianas:

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

89



Yo bailo como he visto que se baila. A veces me
siento raro porque hay gente que sabe bailar mu-
cho mis y yo bailo lo bisico, el movimiento de
caderas y ya. Hay veces que me siento incémoda,
porque pienso que me estin mirando raro porque
de pronto no sé bailar bien. Pero me gusta bailarlo
(entrevista con informante E, mujer, Cali, Colom-
bia, 3 de febrero de 2015).

Tanta diferencia hay en el baile que no es solamen-
te entre blancos y negros, sino que si vas [a] Gua-
pi o a Timbiqui, la gente baila distinto, tiene otra
sazdn, otro movimiento. Y si te vas pa’l Chocd, te
encontras otra variedad porque es distinto al Sur. Al
Norte encontrds chirimia y acd abajo [en el Sur] cu-
rrulao. Uno marca los pasos distintos, acd [en el Sur]
los marcamos mds suave. Y yo me imagino que los
negros que viven en Cali bailan distinto también,
porque encontramos negros de distintas zonas y tie-
nen una mezcla y deben construir un ritmo propio
(entrevista con informante C, mujer, Cali, Colom-

bia, 10 de enero de 2015).°

El 4ltimo aspecto por sefialar es la forma en que los
asistentes se preparan corporalmente para asistir al
“Petronio”, es decir, la parafernalia alrededor del
vestuario y el peinado presente en muchas de las
personas en el Festival: entre las mujeres, turbantes,
vestidos con estampados coloridos o trenzas en el
cabello; entre los hombres, guayaberas de lino blan-
co o estampadas y cierto tipo de sombreros. Todo
esto se relaciona con la identificacion de cierto tipo
de estéticas corporales “afro” o tradicionales. Al res-
pecto, los entrevistados afrocolombianos mencio-

nan lo siguiente:

A veces trato de identificarme, de ponerme ropas
que me hagan sentir como “afro”. Me compré un
par de camisetas que se identifican en el lugar, co-
mo guayaberas, cosas asi, como afrocolombianas
[-..]- Y uno ve que muchos “afros” en ese momen-

to tratan de reivindicar su cultura, entonces uno

90 ‘ Desacatos 57 » Mateo Pazos Cardenas

suele ver a las mujeres con sus turbantes, con sus
trenzas, con sus cosas asi, como diferentes (entre-
vista con informante D, hombre, Cali, Colombia,
2 de febrero de 2015).

Pues normalmente pa’ mi rumba yo me voy entaco-
nada [en tacones], pero pa’ ir alld [al “Petronio”] uno
se va lo mds comodo posible, en tenis y lycras. Hay
unos que si se van con su vestido largo, turbantes en
la cabeza, pero yo no (entrevista con informante E,
mujer, Cali, Colombia, 3 de febrero de 2015).

Algunas veces me pongo mi sombrero de paja,
.. , .

pero también me lo pongo pa’ andar en mi calle

[risas] (entrevista con informante C, mujer, Cali,

Colombia, 3 de febrero de 2015).

Sobre este tipo de practicas corporales habria que
decir, en primera instancia, que estas ideas de vestir-
se como “afro” no tienen mucha correspondencia
con la manera en que las personas afrocolombianas
visten en su cotidianidad, ni siquiera en las zonas
rurales, pues es extraflo ver en estos espacios a mu-
jeres con vestidos largos y estampados, que emulan
mis las tradiciones estéticas y de vestuario de Afri-
ca. Asi, se estaria utilizando un recurso estético del
vestuario que no estd propiamente relacionado con
lo afrocolombiano sino con una idea de lo “afro” en
un universo mds lejano, cultural e histéricamente,

9 En esta entrevista se mencionan varios municipios y aires
musicales del complejo cultural del Pacifico colombiano,
dividido en tres grandes regiones sonoras: Pacifico norte,
departamento del Choco, donde las musicas caracteristicas
son las bandas de chirimia que interpretan ritmos europeos,
como danza, contradanza, vals, polka; Pacifico sur, depar-
tamentos de Valle del Cauca, Cauca y Narifio, donde las
agrupaciones musicales se caracterizan por el uso de ma-
rimbas de chontay la interpretacion de ritmos como jugas,
arrullos, aguabjajos, patacorés; Pacifico interandino, depar-
tamentos de Cauca y Valle del Cauca, region que no limita
con el Pacifico, sino que se ubica entre las cordilleras Central
y Occidental, en las cuales se tienen mas influencias de las
musicas campesinas andinas mestizas del resto del pafs,
como bambucos y pasillos, entre otros.



tal vez un universo afrodiaspérico. De cualquier
manera, no se puede generalizar a toda la poblacion
“afro” que asiste al Festival por la manera en que
viste, en especial, con referencia a estos atuendos
“tradicionales”, situacién que también estd mediada
por la idea de “lo que se pone de moda”.

Sin embargo, entre los entrevistados no afroco-
lombianos existe el imaginario de que las personas
“afro” visten de una manera particular para asistir al
“Petronio”, diferente a como ellos se disponen para ir,
y no siempre mediada por el uso de prendas tradicio-

nales “afro”, sino también por lo elegante y lo sensual:

Las mujeres van, como dicen los de la costa pacifica,
embambadas, es decir, emperifolladas, se adornan
muy bien y generalmente van muy escotadas, con
Jjeans o pantalones cortos y cenidos y las blusas por lo
general son diminutas. Y muy maquilladas, con tur-
bantes y bisuterfa. Generalmente, la negra va muy
bien vestida, llamativa (entrevista con informante

A, mujer, Cali, Colombia, 15 de enero de 2015).

Vos vas alld a ver a la realeza de los afrodescendien-
tes de Colombia [risas]. La gente supremamente
bien vestida en el sentido del gusto occidental. Yo
me sentia muy desarreglada yendo al “Petronio”
en camiseta y short. Me sentia fuera de lugar, uno
no ve casi “afros” vistiendo como yo, esa cosa co-
mo alternativa (entrevista con informante F, mu-
jer, Cali, Colombia, 10 de febrero de 2015).

El Festival Internacional Afrocaribefo:
encrucijadas del reconocimiento y la diferencia
cultural entre el mestizaje y “la tercera raiz”

El Festival Internacional Afrocaribefio comenz6 en
1994 como un ejercicio académico y politico para vi-
sibilizar los aportes de las culturas afrodescendientes
a la cultura mexicana —denominadas por lo regu-
lar “la tercera raiz”’—, con frecuencia ignorados en

los relatos de identidad e historia nacional (Moreno,

2008; Malcomson, 2008; Rinaudo, 2008; 2012;
Castaneda, 2012; Sue, 2013).1° Algunos anteceden-
tes importantes que fundamentaron la idea fueron
la instauracién del Programa Cultural de las Fronte-
ras (SEP, 1983) durante el gobierno de Miguel de la
Madrid —que buscaba fomentar la investigacién y
el desarrollo cultural en las regiones fronterizas bajo
la premisa de su diversidad cultural—y la creacién del
programa “Nuestra Tercera Raiz” (DGCP, 1989), en-
focado en la visibilizacién de las herencias “afro”
en las culturas regionales de la nacién mexicana, por
cuenta de Guillermo Bonfil Batalla en su gestion co-
mo director general de Culturas Populares del Con-
sejo Nacional para la Cultura y las Artes (Conaculta).

El Festival consta de un foro académico, en el
que se presentan charlas y conferencias sobre inves-
tigaciones relativas a estas culturas, y un foro artisti-
co, que da cabida a presentaciones de agrupaciones
musicales que interpretan ritmos propios o de fusién
de tradiciones musicales relacionadas con estos uni-
versos culturales. El baile y la magnitud de la expe-
riencia corporal festiva se asocian de manera directa
al grupo que se presenta en el foro artistico. Las pri-
meras presentaciones musicales del foro —alrededor
de las 5:00 o 6:00 de la tarde— corren por cuenta de
agrupaciones locales, por lo general de ritmos rela-
cionados con el conjunto musical de son, jarocho
y huasteco principalmente, o de artistas regionales

10 El estado de Veracruz, la region conocida como la Costa
Chica de Oaxaca vy el estado de Guerrero son, tal vez, los
territorios de la Republica mexicana en los que hay un ma-
yor reconocimiento de la influencia afrodiasporica en la
articulacion de las practicas y representaciones culturales
e identitarias de sus habitantes, precisamente por su convi-
vencia historica con poblaciones afrodescendientes durante
el periodo colonial y el siglo xix. Dicho esto, en el imagi-
nario nacional mexicano, “lo afro” es casi inexistente y
concebido por lo regular como fordneo o anclado a un
pasado que ya no existe o fue superado, idea soporta-
da por el mito del mestizaje y la “raza césmica”, fomen-
tada con gran fuerza desde las épocas posteriores a la
Revolucion mexicana (Sue, 2013).

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

91



92

que interpretan ritmos de fusion entre estas musi-
cas tradicionales y sonidos mds contemporaneos.
Durante estas primeras horas, es comdn ver un pui-
blico compuesto por familias y personas de mayor
edad que asisten con sus hijos o en pareja. Por lo
general, los hombres mayores se presentan ataviados
con guayaberas y sombreros, mientras que las per-
sonas mas jovenes no presentan mayor distincion
en sus atuendos. La mayoria de los asistentes a estas
presentaciones no responde a la mdsica con baile y
movimientos corporales, excepto por las demostra-
ciones esporadicas de habilidades de zapateo y co-
reografias de pareja entre personas mayores, que son
vistas con curiosidad por las personas menores, que
se involucran poco en estas expresiones dancisticas.

Conforme avanza la noche, aparecen en esce-
na grupos mas reconocidos en los ambitos nacional

e internacional, lo que genera una mayor afluencia

de puablicos jovenes, principalmente. Se percibe
un descenso notable de asistentes de cardcter mads
familiar y de mayor edad, quizd porque no cono-
cen a muchas de las agrupaciones que se presen-
tan a esas horas, mds enfocadas en ritmos musicales
contemporaneos. Segun el tipo de agrupacién que
se presente, hay una mayor o menor intensidad de
expresiones dancisticas por parte de los asistentes.
Sila agrupacidn es de salsa o reggaeton, los asistentes
buscardn una pareja para bailar al ritmo de la mi-
sica. Si la agrupacién interpreta ritmos de reggae,
fusién o musicas africanas, hay una mayor prefe-
rencia por el baile individual o colectivo, o la mera
contemplacion del especticulo. Incluso en algunas
presentaciones de artistas famosos, que no enca-
jan en ningun ritmo particular relacionado con lo
afrocaribeno, el ambiente se torna mas similar al

de un concierto que al de un festival y los asistentes

SoL Rosavo » “Festival Petronio Alvarez”, 23 de septiembre de 2013.

Desacatos 57 » Mateo Pazos Cardenas



responden a la musica con saltos y coreando las can-
ciones, pero no necesariamente bailando.

Ahora bien, ;como se pueden leer las expre-
siones del multiculturalismo en los cuerpos, pric-
ticas corporales y narraciones en las experiencias de
los asistentes al foro artistico del Festival? Ante la
pregunta de si habian experimentado o percibido
diferencias entre las maneras de expresarse corpo-
ralmente y de bailar en el Festival de acuerdo con
su autoidentificacion étnico-racial, los entrevistados

respondieron lo siguiente:

En la manera de bailar es lo mismo, todos tenemos
alguna sangre negra por ahi metida y eso nos ca-
racteriza a los jarochos, porque gracias a eso sabe-
mos bailar muy bien, nos gusta mucho la alegria y
el desmadre, sin importar si somos morenos o mas
claritos (entrevista con informante I, mujer, Vera-

cruz, México, 3 de abril de 2015).

Personalmente, no veo una diferencia. Si pienso
que los “afro” bailan muy bien, pero cuando ves a
estas personas con ese sabor, al menos a mi me dan
ganas de moverme igual, de sacar esa raiz. Cuan-
do voy al Festival, sale esa parte de mi y me siento
parte de esto, siento que saca esa parte en mi que
normalmente no la saco. Siento un sabor, asi como
de hermandad (entrevista con informante H, mu-
i
jer, Xalapa, México, 1 de abril de 2015).

Se vive como una mimesis. Después de un tiempo de
estar en ese lugar con tanto calor, movimiento. .. Pa-
sa como con un rave, una fiesta: puede que no llegues
con la expectativa de bailar, pero te encuentras con
alguien que sabe bailar muy bien y entonces explotas
y no necesitas mds de una chela [cerveza] para vol-
verte el alma de la fiesta. Sale la tercera raiz ahi. En
el festival vives eso, vas a divertirte, a bailar, a sudar,
puedes bailar con un desconocido y no pasa nada.
Puedes hasta ligar [risas] (entrevista con informante

G, hombre, Veracruz, México, 3 de abril de 2015).

En los fragmentos de estas entrevistas, vemos que
aparece el mito de identidad nacional del mesti-
zaje (Moreno, 2008; Malcomson, 2008; Rinau-
do, 2008; 2012; Castaneda, 2012; Sue, 2013) como
marcador de la manera en que estos asistentes al
Festival Afrocaribefo perciben la diferencia, o me-
jor, la no diferencia entre las expresiones corporales
mediadas por la variable étnico-racial. Asi, recurren
a la retdrica de que “todos somos iguales”, “todos
estamos mezclados”, la cual implica una “desra-
cializacién” de la poblacién, que a su vez impide
concebir y aceptar las pricticas racistas (Moreno,
2008). Recurren, ademas, a la idea de tener en al-
guna parte del cuerpo o de la informacion genética
una especie de “chip afro”, que se activa en deter-
minados momentos y se expresa en el dmbito del
baile y la fiesta. S6lo en una de las entrevistas apa-
recié una clara diferenciacion entre las maneras en
que el baile es ejecutado por una categoria genérica
de “los mexicanos” y otra, igualmente genérica, de

“los africanos’:

Digamos que tu ves a un africano aca [se levan-
ta y hace movimientos exagerados con el cuerpo]
y el mexicano aca [pasos disimulados, sin mover-
se mucho, pausados]. Y ya. Porque el hombre no
va a hacer esto [movimiento exagerado de manos
y caderas], porque le da pena, ya seria demasiado
femenino. La mujer si le entra, suavemente, pero
le entra. Pero el hombre no se lo permite. Movi-
miento de hombros y caderas no hay. El bailar mo-
viendo la cadera no se ve bien, para la mayoria de la
gente. Los mexicanos somos asi, con muchos com-
plejos, reprimimos todo, como que no, no te pases
de emocién (entrevista con informante G, hom-
bre, Veracruz, México, 3 de abril de 2015).

Es significativo que esta narracion haya sido elabo-
rada por un musico que se identifica como “negro
mexicano”. Podriamos pensar que por su rela-

cién con el campo musical, en particular con el de

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

93



tradiciones musicales africanas y afrodescendien-
tes, tiene la habilidad de hacer esta diferenciacion.
También es significativo que, aunque se reconoz-
ca como “negro”, se distingue y se coloca fuera o
en ningun lugar de las dos categorias que analiza
—*“africanos” y “mexicanos”’—, con lo que con-
tribuye a la representacion de lo “afro” como externo
a la ciudadania e identidad mexicana (Moreno,
2008), al tiempo que relata el aspecto de la percep-
cibn erética de los tipos de baile “afro” por parte de
la sociedad mestiza.

Aunque los asistentes entrevistados no reco-
nocieron mayor diferenciacion entre sus practicas
corporales de baile mediadas por la identificacién ét-
nico-racial, si la reconocieron cuando se les interrogo
en términos de si percibian esta diferencia respecto a

personas de otras ciudades o regiones del pais:

En Xalapa te das cuenta que tan cerca'y tan lejos: es
montafa, la gente es introvertida, introspectiva; en
Veracruz, en cambio, la gente es muy extrovertida.
Estamos tan s6lo a 100 km, pero es un mundo de
diferencia cultural y sensorial (entrevista con in-
formante G, hombre, Veracruz, México, 3 de abril
de 2015).

En la Ciudad de México la gente es mis tranqui-
la, mds recatada, mds correcta. Pero ta, aqui [Ve-
racruz|, vas a un parque, a un restaurant, tan sélo
caminando por la calle y es una griterfa, se hablan
de una acera a otra, van en el carro y pitan. Td no
vas a ver en la ciudad de Veracruz que en las calles
la gente esté calladita, tranquilita. Y otra cosa, res-
pecto a la forma de bailar, un jarocho o jarocha te
baila salsa apretadito y pegadito, asi es nuestra for-
ma de bailar; ta bailas asi en otro estado y te dicen
que te quieres sobrepasar (entrevista con informan-

te I, mujer, Veracruz, México, 3 de abril de 2015).

Esta idea de diferenciarse de otras regiones del pais,

y en particular de otros lugares dentro del mismo

Desacatos 57 » Mateo Pazos Cardenas

estado —la ciudad de Xalapa se mencion6 con fre-
cuencia—, constituye un esfuerzo por articular una
identidad “jarocha”, propia de los habitantes de la
ciudad de Veracruz. La “forma de ser jarocha” fue
construida como estereotipica por elites mestizas
mexicanas del siglo XIX y se perpetud y consolidé en
el siglo XX. Se caracteriza por tener una influencia
“afro”, lo que la hace diferente del resto de la pobla-
cién mexicana: la bullangueria, la alegria, el humor,
el desparpajo y la disposicion para la fiesta y el baile
(Pérez Montfort, 2007). De hecho, estos estereoti-
pos sobre los jarochos son reconocidos y aceptados
con orgullo por varios de los entrevistados que se

reconocen asi:

Nosotros somos costefios, somos de puerto, ale-
gres, dicharacheros, gritones, gente franca, abierta.
Nosotros necesitamos cualquier motivo, por mds
pequeno que sea, y hacemos una fiesta (entrevista
con informante I, mujer, Veracruz, México, 3 de

abril de 2015).

Yo creo que esa forma de ser de nosotros es por
la influencia de los esclavos africanos. Dicen que
somos alegres, de sangre caliente, dicharacheros,
fiesteros, alegres, que nos gusta tomarnos los tra-
gos, pasar un buen rato, bailar, disfrutar. Yo siento
que es algo que los antepasados nos lo dejaron y
ya nomas nosotros hicimos tantito para ser asi [ri-
sas| (entrevista con informante J, hombre, Xalapa,
México, 31 de marzo de 2015).

Si se contrastan los estereotipos asociados a los jaro-
chos con los asociados a “lo negro” o “lo afro” en
México —expuestos por Castillo (2003)—, se nota
que son practicamente los mismos: se aduce que son
flojos, groseros, alegres, fiesteros, buenos bailadores,
bulliciosos, peleoneros, que les gusta tomar licor; se
destaca su hipersexualidad, en particular entre las
mujeres. Es interesante resaltar que los jarochos res-

catan los estereotipos asociados a lo “afro” o “negro”



de caricter valorativo “bueno” —alegres, fiesteros,
buenos para el baile— para incorporarlos a los rela-
cionados con “lo jarocho”, mientras que los “malos”
—rpeleoneros, perezosos— se excluyen de los relatos
de los entrevistados y de la idea general de la “iden-
tidad jarocha”. A continuacién, un fragmento de
una narracion que ejemplifica esta tension:

A mi, hay cosas que me molestan, porque cuando
saben que soy del Puerto me dicen que si es cierto
lo que dicen de las jarochas, que somos calientes en
la cama, como muy fogosas. Entonces ya piensan
que soy caliente y entrona y todo eso; ése es un cli-
ché que se nos ha puesto. Pero imaginate una coste-
fla que sea asi, seriecita, bien puestecita, calladita...
pues no es costeiia. Como, dime, un colombiano que
no baile asi abrazadito, pegadito, bien rico... pues no
es colombiano [risas] (entrevista con informante K,

mujer, Veracruz, México, 5 de abril de 2015).

Vemos entonces que la valoracién y el rescate de “lo
afro”, en lo referente a las pricticas corporales y de
baile entre los asistentes al Festival Afrocaribeno,
estan mediados por la eleccidon de determinadas ca-
racteristicas asociadas a esta categoria, que se usan
0 no en ciertos momentos. Esto podria relacionarse
con lo que Christian Rinaudo (2012) llama “africa-
nidad electiva”, es decir, que la identificacién con
“lo afro” no pasa por la necesaria definicién étnico-
racial, sino por la performatizaciéon de determinadas
formas de baile y expresion corporal que remiten a la
idea de “lo afrocaribenio”. Esta plasticidad del recurso
de “lo afro” permite que se exalte o minimice cuan-
do la situacién particular lo amerite. Por otro lado,
como menciona Hettie Malcomson (2008), mien-
tras existe para algunos la posibilidad de “coquetear
con lo negro”, para otros no: “son demasiado ‘visi-
bles’ (mds oscuros en relacién con otros) para no ser
racializados y sus experiencias son muy diferentes.
Ellos no pueden elegir si distanciarse o no de la ‘ne-
gritud”” (Malcomson, 2008: 290).

Encarnac(c)iones del multiculturalismo
en contextos festivos afromusicales en
Latinoamérica

Quisiera hablar de la discusion sobre las corporalidades
de los asistentes a estos festivales por medio del con-
cepto de encarnacién/encarnaccion. La idea de la
encarnacidn del proyecto multicultural en las prac-
ticas y representaciones corporales de los sujetos que
asisten a estos dos eventos es util para entender c6-
mo este discurso toma carne y se (re)produce, pero
también para comprender la situacién como una
accidn, una “encarnaccién”, es decir, una perfor-
matizacidn de los cuerpos de las personas que se ven
interpeladas en el tipo de contextos de los festivales
afromusicales por los preceptos multiculturales.
Para analizar las “encarnac(c)iones” del mul-
ticulturalismo, retomo la caracterizacién de Brian
Turner sobre “la forma del deseo”, definida como
“el conjunto de relaciones sociales a través del cual
el deseo sexual es producido, regulado y distribuido
bajo un sistema de parentesco, patriarcado y fami-
lias” (1989: 38-39). Desde una perspectiva mar-
xista, el autor propone que la construccién de las
relaciones sociales del deseo es presupuesta y regu-
lada por las relaciones de produccioén de cada socie-
dad. Esto implica que, en las sociedades capitalistas
contemporaneas, el deseo estd construido y media-
do por el proceso de mercantilizacién y constante
fabricacién —y consumo— de necesidades y place-
res (Muiiiz, 2004), lo cual imposibilita, en lo tedrico
y en lo prictico, la satisfaccion del deseo mismo.
Entonces, en la “forma del deseo” del multi-
culturalismo contemporaneo en Latinoamérica, los
sujetos se constituyen de manera diferenciada se-
gun su adscripcidn étnico-racial, determinada por
el orden social, productivo y corporal instaurado
en nuestras naciones bajo la hegemonia del Estado-
nacién blanco-mestizo. A pesar de las enormes dife-
rencias en los procesos historicos de conformacion

de la alteridad étnico-racial “afro” en México y

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

95



96

Colombia —una presencia invisibilizada y olvidada
en la historia oficial, en el primer caso; en contraste
con una numerosa y evidente influencia y existen-
cia contempordnea, aunque no por ello necesaria-
mente exaltada como motivo de orgullo nacional, en
el segundo—, es posible evidenciar algunos elemen-
tos comunes que responden a la estructura del pro-
yecto politico multicultural en la region.

De este modo, la racializacién de los cuerpos
y el deseo sexual ha implicado en muchas ocasiones
la cosificacidén vy fetichizacion de las alteridades ét-
nicas en términos sexuales, tanto como objeto del
deseo como de repugnancia (Wade, 2008b). Los
cuerpos de la otredad subalternizada, en este caso
una otredad “afro”, son representados por el yo
blanco-mestizo a partir de una serie de estereotipos,
ya mencionados, que remiten al estado de salvajismo
o de “menor grado de civilizacién” de estas pobla-
ciones —y sus disposiciones corporales— en rela-
cién con las mayorias mestizas que se ubican en el
lugar privilegiado del cuerpo occidental moderno:
pulcro, incolume, ascético, inmaculado, un cuerpo
sin carne, descorporeizado (Le Breton, 2005). Las
corporalidades “afro” aparecen entonces como pe-
ligrosas en relacion con las corporalidades mestizas
hegemonicas, como simbolos que parecen funcio-
nar como un tabtl contaminante, en el sentido de
que pueden evocar el lugar en el que las corpora-
lidades blanco-mestizas no quieren estar o incluso
al que no quieren regresar: el lugar del cuerpo mas
cercano a la naturaleza, lo primitivo, lo material, lo
carnal mismo.

Las entidades estatales locales encargadas de la
organizacion de los festivales han reforzado estos es-
tereotipos mediante la articulacion de los discursos de
promocién y performatizacion de los eventos —con
los carteles publicitarios, los discursos retdricos sobre
“las raices africanas”, los guiones de los presentado-
res—, lo cual ha surtido efecto en los imaginarios,
representaciones y practicas de los asistentes. Aun

asi, la perpetuacion de estos estereotipos no puede

Desacatos 57 » Mateo Pazos Cardenas

atribuirse solo a la accién deliberada de los proyec-
tos de los festivales estipulados por las instituciones
organizadoras. Este es un proceso de larga duraciéon
que se ha constituido como un ejercicio de (bio)po-
der que comienza en el periodo colonial y que, aun-
que con algunas modificaciones, se ha mantenido
vigente hasta la contemporaneidad (Viveros, 2000;
Restrepo, 2007).

Para el caso de los asistentes al Festival Afro-
caribefio en Veracruz, a pesar de que no hay un
autorreconocimiento diferenciado como negros,
afromexicanos o afrodescendientes entre la mayo-
ria de los entrevistados, si reivindican que tienen
“el sabor”, por haber nacido en la ciudad y en la
regidén —por ser jarochos—, gracias a sus antepa-
sados de ascendencia africana, muy remotos o no,
quienes les “legaron en la sangre” esta cualidad, ap-
ta para tener una mayor libertad corporal, tanto en
su expresividad cotidiana como en sus pricticas es-
pecificas —las mas relevantes son las del campo del
baile y la musica, pero también hay otras, como las
sexuales—. Es necesario recalcar que, aunque los
habitantes de Veracruz se reconozcan en estas cua-
lidades aportadas por “la tercera raiz” y las personas
de otros estados del pais, que no reconocen ningin
vinculo con las poblaciones africanas o afroamerica-
nas, también se las reconozcan, no quiere decir que
la diferencia entre la construccion de los cuerpos
de las personas de esta region y la de los asistentes
al Festival Afrocaribenio sea tan significativa como
para reconocerse como “cuerpos afro”. Esos son los
que estan retratados en los materiales publicitarios:
cuerpos extranjeros, hiperexéticos y radicalmen-
te diferentes a los ciudadanos mexicanos, incluso a
los veracruzanos. Los veracruzanos tienen la posi-
bilidad de jugar con su herencia “afro”, exaltarla o
invisibilizarla segtin la situacion, pero nunca encar-
narla de manera que se cuestione su pertenencia a la
sociedad mexicana que, desde su institucionalidad
y el comun de sus ciudadanos, en casi nada se re-

conoce como heredera o vinculada a los procesos



RODRIGO RODRIGUEZ » Grupo Marimba y son, en rondas clasificatorias del Festival “Petronio Alvarez”, 19 de septiembre de 2013.

socioculturales de las poblaciones afrodescendientes
en el continente americano (Sue, 2013).

En el caso del Festival “Petronio Alvarez”, en
Cali, las distinciones corporales son mas marcadas
en la medida en que hay un mayor reconocimien-
to y diferencia étnico-racial entre los asistentes. Por
una parte, los mestizos, al igual que en el caso mexi-
cano, reconocen que las personas afrodescendientes
tienen “‘el sabor en la sangre”, lo que les permite
tener una expresion corporal mis libre y relajada
que ellos, razén por la cual son mejores en el baile
y en otras actividades que implican el uso del cuer-
po —desde el desempefio sexual hasta las activida-
des de fuerza bruta—. En este sentido, los mestizos
entrevistados denotan una idealizacién de las cor-
poralidades “afro”, que en ocasiones socialmente
aceptadas, como estos escenarios festivos, intentan
imitar mas no igualar. Por otra parte, las personas
afrodescendientes que asisten a este evento también

reconocen que son “portadoras del sabor” en sus
cuerpos, aunque matizan esta exotizacioén con es-
trategias en las que se reconocen como diferentes
entre si mismos y no caen con tanta facilidad en las
generalizaciones sobre sus expresiones corporales,
como los entrevistados mestizos, bajo la 16gica de
su régimen de representacion (Hall, 1997)." Asi-
mismo, los asistentes afrodescendientes reconocen
los estereotipos con los que su imagen corporal e
identitaria es construida por los asistentes mestizos.
Estos ultimos son representados como desconoce-
dores de las expresiones tradicionales de las pobla-

ciones afrocolombianas, mas no necesariamente

n Hall (1997) define el “régimen de representaciéon” como la
forma en que la diferencia y la otredad se representan en
una cultura particular en un momento historico especifico,
los significados vy referentes intertextuales que esto impli-
ca, asi como su repertorio de imdgenes y efectos visuales.

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

97



98

como ejecutantes de juicios racistas en este tipo de
practicas de representacion.

En el caso colombiano, hemos mencionado
que el baile es un elemento fundamental de la expe-
riencia de asistencia al Festival “Petronio Alvarez”.
Dado que practicamente la totalidad de las masicas
que se interpretan en este evento se catalogan como
tradicionales, su apropiacion es inevitable y no pa-
sa por el filtro académico o purista de evaluar si la
manera en que se baila esta tradicidn es la correcta
o no. Es muy probable que haya personas que es-
tén en desacuerdo con la banalizacién de una tra-
dicién musical cuando la baila una persona que no
tiene el menor conocimiento sobre ella, pero en es-
te escenario podriamos defender que la tradicién,
en efecto, se estd interpretando, performatizando
y actualizando al son de las personas interesadas,
con independencia de su bagaje cultural previo.

AL

el ey e

ALEJANDRO SERRANO DURAN » Rostros del “Petronio”.

Desacatos 57 » Mateo Pazos Cardenas

;‘. . . “\’ d_ -
¥ 5 A & L e
yattss, A0 5 R TR

En el caso del Festival Afrocaribeno, el baile de la
musica tradicional —representada por el son jaro-
cho— contintia limitado a la poblacién de mayor
edad que asiste al evento, con lo que “anticuariza”
estas tradiciones, impide su apropiacién y actuali-
zacibén en las nuevas generaciones de habitantes de
la ciudad, y tiene en cuenta la efectiva inmovilidad,
es decir, la no interpelacion de estas musicas en los
cuerpos de las personas mds jovenes, que esperan las
presentaciones de la musica que a ellos les interesa o
les interpela, la musica mds contemporanea, como
reggaetén, salsa, reggae.

Por otra parte, la gama de “tecnologias corpo-
rales” que elaboran los asistentes a estos festivales, al
margen de su adscripcion étnico-racial, en su idea de
“parecer negros”, de acercarse mas a la experiencia
de “lo negro” que se intenta performatizar en am-

bos escenarios —los turbantes, los estilos de peinado




como las trenzas o los dread locks, las guayaberas, entre
otros—, son representaciones mediadas por el exo-
tismo, los estereotipos y lo que en el dmbito inter-
nacional se reconoce como “afro”. El hecho de que
incluso personas que se autorreconocen como afro-
descendientes recurran a esta especie de caja de dis-
fraces para resaltar una tradicién imaginada, nos pone
en un terreno movedizo en el que habria que cues-

tionarse la relevancia o no de este tipo de pricticas.

Reflexiones finales

A lo largo de este documento, se ha tratado de
demostrar la importancia de analizar las maneras
en que las estructuras de representacién hegemoni-
cas que proyecta el discurso multicultural no sélo
se ubican en las esferas macrosociolégicas de las so-
ciedades latinoamericanas, como la organizacién
politico-administrativa o los sistemas legislativos,
también se insertan y se encarnan en los cuerpos de
los ciudadanos de estos Estados-nacién por medio
de estrategias biopoliticas histéricamente configu-
radas y en constante actualizacion, que tienen la
habilidad de instaurar y recrear representaciones y
practicas que median en la perpetuacién de formas
de estigmatizacién y discriminacién hacia las pobla-
ciones diversas étnica y culturalmente.

Aunque los escenarios festivos que hemos
analizado se plantean como espacios de promulga-
cibén y respeto hacia la diversidad étnico-cultural de

Colombia y México, el régimen de representacion

Bibliografia

multicultural sobre las corporalidades “otras”, en
este caso afrocolombianas o afromexicanas, repro-
duce los lugares sociales histéricamente configu-
rados para estas poblaciones y sus cuerpos, lo que
conlleva la perpetuacién de las asimetrias en las
relaciones de estas ciudadanias interculturales. La
construccion subjetiva de la identificacion y dife-
renciacidon corporal entre los sujetos que asisten a
estos festivales rearticula las estructuras de subalter-
nidad de las poblaciones “afro”, en particular con
practicas y relatos que evidencian el racismo de una
manera un poco menos explicita o frontal. Antes,
durante y después de estos momentos festivos, los
cuerpos de las personas asistentes siguen estando
igual de racializados, y por consiguiente, cargan
su significacion biopolitica dentro de las 16gicas de
construccién ciudadana de los Estados-nacidn
de la region.

Es necesario considerar los estudios del mul-
ticulturalismo relacionados con el andlisis sobre las
corporalidades, en la medida en que son algunos de
los escenarios clave en los que se pueden demostrar
algunas falacias del proyecto multicultural en Lati-
noamérica, pues no genera condiciones materiales y
subjetivas que lleven a la inclusion efectiva y el respe-
to hacia esta diversidad cultural, sino que, por el con-
trario, conducen a la perpetuacion de estereotipos y
barreras —que en este caso comienzan en lo corpo-
ral y trascienden hacia lo ideolégico— que impiden
el reconocimiento de la igualdad en la diferencia y el
intercambio dialégico de experiencias y trayectorias
culturales.

Birenbaum Quintero, Michael, 2012, “De ritos a ritmos: las practicas musicales afropacificas en la época de la etnodiversidad”, en Eduardo

Restrepo (ed.), Estudios afrocolombianos hoy: aportes a un campo transdisciplinario, Universidad del Cauca, Popayan, pp. 159-187.

Breton, David Le, 2005, Antropologia del cuerpo y modernidad, Nueva Vision, Buenos Aires.

Carvalho, José Jorge de, 2004, “Las tradiciones musicales afroamericanas: de bienes comunitarios a fetiches transnacionales”, en Jaime

Arocha (comp.), Utopia para los excluidos: el multiculturalismo en Africa y América Latina, Universidad Nacional de Colombia-Centro

de Estudios Sociales, Bogota, pp. 47-78.

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

99



100

Castafieda, Angela, 2012, “Performing the African Diaspora in Mexico”, en Kwame Dixon y John Burdick (eds.), Comparative Perspectives on
Afro-Latin America, University Press of Florida, Gainesville, pp. 93-113.

Castillo Gdmez, Amaranta Arcadia, 2003, “Los estereotipos vy las relaciones interétnicas en la Costa Chica oaxaquefia”, en Revista Mexicana
de Ciencias Politicas y Sociales, vol. 46, nums. 188-189, pp. 267-290.

Citro, Silvia, Patricia Aschieri y Yanina Mennelli, 2011, “El multiculturalismo en los cuerpos y las paradojas de la desigualdad colonial”, en
Boletin de Antropologia, vol. 25, num. 42, pp. 102-128.

Congolino Sinisterra, Mary Lilia, 2008, “.Hombres negros potentes, mujeres negras candentes? Sexualidades y estereotipos raciales. La ex-
periencia de jovenes universitarios en Cali, Colombia”, en Peter Wade, Fernando Urrea Giraldo y Mara Viveros Vigoya (eds.), Raza,
etnicidad y sexualidades, Universidad Nacional de Colombia, Bogotd, pp. 317-342.

Departamento Administrativo Nacional de Estadistica (pANE), 2006, Censo general 2005, Departamento Administrativo Nacional de
Estadistica, Bogota.

Desmond, Jane, 2003, “Embodying Difference: Issues in Dance and Cultural Studies”, en Jane Desmond (ed.), Meaning in Motion: New
Cultural Studies of Dance, Duke University Press, Durham, pp. 29-54.

Direccion General de Culturas Populares (bGcep), 1989, Programa Nuestra Tercera Raiz, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, México.

Gros, Christian, 2000, Politicas de la etnicidad, Instituto Colombiano de Antropologia e Historia, Bogota.

Guss, David, 2000, The Festive State: Race, Ethnicity, and Nationalism, as Cultural Performance, University of California Press, Berkeley.

Hall, Stuart, 1997, “The Spectacle of the Other”, en Stuart Hall (ed.), Representation: Cultural Representations and Signifying Practices, Sage
Publications, Londres, pp. 223-290.

Malcomson, Hettie, 2008, “La configuracion racial del danzén: los imaginarios raciales del puerto de Veracruz”, en Elisabeth Cunin (coord.),
Mestizaje, diferencia y nacion. Lo “negro” en América Central y el Caribe, Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Centro de
Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad Nacional Autonoma de México-Centro de Investigaciones sobre América Latina
y el Caribe/Institut de Recherche pour le Développement, México, pp. 267-298.

Moreno Figueroa, Mdnica, 2008, “Mestizaje, cotidianeidad y las practicas contemporaneas del racismo en México”, en Elisabeth Cunin
(coord.), Mestizaje, diferencia y nacion. Lo “negro” en América Central y el Caribe, Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Centro
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad Nacional Autonoma de México-Centro de Investigaciones sobre América
Latina y el Caribe/Institut de Recherche pour le Développement, pp. 129-170.

Mufiz, Elsa, 2004, “Multiculturalismo, cuerpo y género: un debate contemporaneo”, en Fuentes Humanisticas, num. 28, pp. 29-41.

——, 2013, “Del mestizaje a la hibridacion corporal: la etnocirugia como forma de racismo”, en Ndmadas, num. 38, pp. 81-97.

Pérez Montfort, Ricardo, 2007, Expresiones culturales y estereotipos culturales en México, siglos xix y xx. Diez ensayos, Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, México.

Restrepo, Eduardo, 2004, Teorias contemporaneas de la etnicidad. Stuart Hall y Michel Foucault, Universidad del Cauca, Popayan.

——, 2007, “Imagenes del ‘negro’ y nociones de raza en Colombia a principios del siglo xx”, en Revista de Estudios Sociales, num. 27,
pp. 46-61.

Rinaudo, Cristian, 2008, “Mas alld de la ‘identidad negra” mestizaje y dinamicas raciales en la ciudad de Veracruz”, en Elisabeth Cunin
(coord.), Mestizaje, diferencia y nacion. Lo “negro” en América Central y el Caribe, Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Centro
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad Nacional Autonoma de México-Centro de Investigaciones sobre América
Latina y el Caribe/Institut de Recherche pour le Développement, México, pp. 225-266.

——, 2012, Afromestizaje y fronteras étnicas. Una mirada desde el puerto de Veracruz, Universidad Veracruzana, Xalapa.

Secretaria de Educacion Publica (sep), 1983, Programa Cultural de las Fronteras, Secretaria de Educacion Publica, México.

Segato, Rita Laura, 2007, La nacion y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de politicas de la identidad, Prometeo Libros,
Buenos Aires.

Sue, Christina, 2013, Land of the Cosmic Race. Race Mixture, Racism and Blackness in Mexico, Oxford University Press, Nueva York.

Turner, Brian, 1989, £/ cuerpo y la sociedad, Fondo de Cultura Econdmica, México.

Viveros, Mara, 2000, “Dionisios negros. Estereotipos sexuales y orden racial en Colombia”, en Mario B. Figueroa Mufioz y Pio E. Sanmiguel
(eds.), ¢Mestizo yo? Diferencia, identidad e inconsciente, Universidad Nacional de Colombia-Facultad de Ciencias Humanas, Bogota,
pp. 95-130.

Wade, Peter, 2000, Raza y etnicidad en Latinoamérica, Abya-Yala, Quito.

Desacatos 57 » Mateo Pazos Cardenas



——, 200843, “La presencia de lo negro en el mestizaje”, en Elisabeth Cunin (coord.), Mestizaje, diferencia y nacion. Lo “negro” en Ameérica
Central y el Caribe, Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad
Nacional Autonoma de México-Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe/Institut de Recherche pour le
Développement, México, pp. 107-127.

——,2008b, “Poblacion negra y la cuestion identitaria en América Latina”, en Universitas Humanistica, num. 65, pp. 117-137.

Walmsley, Emily, 2005, “Bailando como negro’”: ritmo, raza y nacion en Esmeraldas, Ecuador”, en Tabula Rasa, num. 3, pp. 179-195.

Entrevistas

Informante A, mujer, Cali, Colombia, 15 de enero de 2015.
Informante B, hombre, Buga, Colombia, 24 de enero de 2015.
Informante C, mujer, Cali, Colombia, 10 de enero y 3 de febrero de 2015.
Informante D, hombre, Cali, Colombia, 2 de febrero de 2015.
Informante E, mujer, Cali, Colombia, 3 de febrero de 20715.
Informante F, mujer, Cali, Colombia, 10 de febrero de 20715.
Informante G, hombre, Veracruz, México, 3 de abril de 2015.
Informante H, mujer, Xalapa, México, 1 de abril de 2015.
Informante |, mujer, Veracruz, México, 3 de abril de 2015.
Informante J, hombre, Xalapa, México, 31 de marzo de 2015.
Informante K, mujer, Veracruz, México, 5 de abril de 2015.

Encarnac(c)iones del multiculturalismo en dos festivales afromusicales de Colombia y México

101



