o
@
=
=
L
=
O
O

Customs and Habits from
Anthropologist Expert Witness

YURI ESCALANTE BETANCOURT

Investigador independiente
yuriescala@yahoo.com.mx

Desacatos 57,

mayo-agosto 2018, pp. 72-81

Usos y costumbres
del peritaje antropoldgico

YURI ESCALANTE BETANCOURT

n un articulo premonitorio, publicado en 1989, Claude Lévi-

Strauss (2014) auguraba que la incursiéon de la etnologia en el
campo del derecho produciria un quiebre en la teoria, metodologia y
espiritu de la disciplina. Con notoria perspicacia, observaba que al
participar como expertos en litigios juridicos, nuestro campo de inves-
tigacién ya no era lo exoético, sino lo tedioso de los expedientes, que el
objeto de estudio no se enfocaba en los pueblos lejanos, sino en lo
cercano de nuestra sociedad, y que en lugar contratar informantes,
ellos ahora nos contrataban a nosotros para defenderlos.

Los ensayos compilados en este nimero de Desacatos muestran
algunos de estos cambios epistemoldgicos ocurridos por la incursién
de la antropologia en el campo legal. En estas lineas pretendo dar
testimonio de los usos y costumbres que surgen en la investigacion
antropoldgica al elaborar informes periciales a solicitud de los 6rganos
judiciales. Se trata de explorar ciertas practicas, habitos, tendencias e
ideas recurrentes en la produccién de dictimenes, de las que el propio
perito, en ocasiones, no esta seguro de su validez o eficacia.

De hecho, dado que la funcién principal del perito radica en ser
auxiliar del aparato judicial o de una de las partes, el ideal de la inves-
tigacidn pura se desestabiliza y las fronteras entre antropologo y sujeto
de estudio, o entre investigador y actor social, se relativizan. Por ello el
peritaje, al perfilarse como una modalidad de la antropologia aplicada,
desde fuera se ve como un oficio menor, incompleto o bastardo. Por
sus técnicas de investigacidn y narrativa de exposicion, incluso sucle
negarse su estatus de cientificidad.

Lo que aqui llamamos usos y costumbres son precisamente esas
formas de explorar y redactar el peritaje que no cuadran con las nor-
mas cldsicas de la antropologia, como aminorar la observacién par-
ticipante, invertir poco tiempo en la empatia, argumentar mis que
interpretar y afirmar mds que narrar.

Estos desplazamientos e inestabilidades crean inseguridad, pre-
ocupaciones y autojustificaciones que se reflejan en los textos aqui

72 Desacatos 57 » Yuri Escalante Betancourt



reunidos. Es lo que Rosalva Aida Hernandez Cas-
tillo ha llamado “la ansiedad del perito”. En las
siguientes lineas revisaremos algunas de estas preo-
cupaciones y reflexiones.

Los origenes

A proposito de la inseguridad y ansiedad que pro-
voca la redaccién de dictimenes periciales con una
metodologia no canénica, Héctor Ortiz Elizondo
comienza su colaboraciéon llamando la atencién so-
bre el trabajo criminoldgico que hicieron los funda-
dores de la disciplina en el siglo XIX. Su interés se
dirige a desacreditar la falacia de entender la antro-
pologia como un conocimiento lineal destinado a
la investigacién de campo, que tendria como tierra
prometida ese objeto del desco llamado cultura. Lo
que postula es que en paralelo a la pretension de
conocer el desarrollo evolutivo de la civilizacion, los
antropdlogos también se concentraron en la investi-
gacion de hechos y motivos delictivos. Es decir, que
el andlisis del caracter de los pueblos y los individuos
estuvo antes de que predominaran los temas cultu-
rales, simbolicos o de significado.

Elapunte de Ortiz Elizondo no sélo desacredita-
ria el purismo epistemoldgico del saber antropolégico.
Lo que sostiene es que, tras bambalinas, la antropolo-
gia cultural y social siempre ha realizado un trabajo
de la personalidad emparentado con la criminologia.
Que ya habia y atin existe un abanico de objetos cuya
tradicion no podemos ocultar. Pero el llamado de Or-
tiz Elizondo no sélo puede aplicarse a los fundadores
de la disciplina, sino también al caso mexicano.

En otro lugar he resaltado que los antecedentes
de la antropologia mexicana y de la antropologia
juridica deben buscarse en los abogados, crimino-
logos y socidlogos de principios del siglo XX, como
Lucio Mendieta, Franco Sodi, y en especial, los ju-
ristas que publicaron la revista Criminalia (Escalante,

2015). Fueron ellos los primeros que se mostraron

escépticos del monismo juridico y analizaron laley y
conductas o practicas consuetudinarias.

El debate y la escuela que estos juristas estable-
cieron tuvo bastantes secuelas. Hoy resulta perti-
nente recordarlo porque fue el fundamento para las
investigaciones de Manuel Gamio, Ramén Mena y
Gonzalo Aguirre Beltran. Ellos, ademds de sentar
los precedentes de la arqueologia y el indigenismo,
hicieron estudios de derecho comparado. En el ca-
so de Gamio y Mena, no s6lo incursionaron en la
investigacioén criminoldgica sino que desempena-
ron cargos de magistrado y juez, respectivamente.
A contracorriente de la antropologia social y del
relativismo cultural, estos autores privilegiaban
el derecho comparado y el estudio de las relaciones
entre sociedades.

De ahi que José Castillo Farreras (1973) sos-
tenga que Manuel Gamio no sdlo es el precursor
del indigenismo, sino también del peritaje antropo-
logico. Algo hay de cierto en ello, si consideramos
que Gamio y Mena sostuvieron litigios personales
y confrontaron peritajes por diferendos en la falsi-
ficacién de piezas, pero sobre todo porque Gamio,
como magistrado, trabajaba en las penitenciarias y
formulé metodologias sobre estudios criminol6-
gicos, dictimenes antropométricos, ensayos sobre
heterogeneidad juridica y una critica insistente a la
aplicacién general de la ley, sobre todo en un caso
de brujeria en el que el homicida fue condenado a
muerte (Mena, 1903).!

En resumen, la antropologia, a pesar de su obse-
sion por la cultura y lo colectivo, nunca ha sido ajena a

lo conductual y criminal. Lo anterior no significa que

1 AMG, seccion Produccion intelectual, serie Articulos, “Algunas
sugestiones para la investigacion sociologica de los delin-
cuentes con referencia especial a los cuestionarios individua-
les”, caja 2, exp. 229; “Informe siquidtrico sobre investigacio-
nes relativas a prevencion social gue han estado haciendo en
el Consejo por la seccion de sociologia”, caja 4, exp. 405;
“Los que viven en otro mundo. Problemas legales de hetero-
geneidad social”, caja 4, exp. 230.

Usos y costumbres del peritaje antropoldgico

73



74

sea la otra cara de la moneda y se constituya como
una disciplina forense. Deslindarse de la ortodoxia de
ninguna manera implica que exista una antropologia
de segunda o una antropologia sin método o teoria.

En realidad, la observacion que podria hacerse
al escrito de Ortiz Elizondo radica en que el peritaje
antropologico, si bien se origina y no ha dejado de
vincularse a lo criminal, encaminarlo a dicho campo
y ala primacia de las conductas y los motivos también
resultarfa limitante. Estarfamos llevando el proyecto
antropoldgico hacia la psiquiatrizacion del sujeto, pe-
ligro que Foucault (2001) advirti6 al desenmascarar
los informes periciales sobre inimputabilidad.

Por el contario, el peritaje antropoldgico ha
tomado otros vuelos en los tltimos anos. Viene a
cuento recordar a uno de los precursores citados por
Ortiz Elizondo en este volumen: Lewis Morgan
(Holmes, 1907). No sdlo fue el pionero del evo-
lucionismo y el materialismo, de la lingiiistica y el
parentesco, de la pluralidad legal y politica presente
en los pueblos de América. También fue el primer
abogado-etnologo que litigd y presentd pruebas pa-
ra defender el territorio despojado a los iroqueses.

La repercusion de este acto fue una serie de
reclamaciones de tierras que ocasionaron la inves-
tigacidn sobre la posesion territorial de los pueblos
de Norteamérica, al grado de que a mediados del
siglo pasado se conformara la disciplina que ahora
conocemos como etnohistoria (Martinez, 1976).
En México, la etnohistoria ha jugado un papel si-
milar dentro del derecho agrario y la recuperaciéon
de tierras por medio del andlisis de codices, cronicas
y documentos coloniales, desde Joaquin Galarza
(1979) hasta Francisco Lara.?

No es fortuito referir la trayectoria del peritaje
—criminal y territorial— dentro de la antropologia, ya
que si bien no ha sido sistematizada, es a todas luces
una tradicidén y una costumbre disciplinar vincu-
lada de cerca a las controversias legales y expedientes
judiciales derivados de la imposicion del derecho

positivo a las minorias nacionales.

Desacatos 57 » Yuri Escalante Betancourt

Hernindez Castillo y Ortiz Elizondo (2012)
ofrecen justamente uno de los intentos mejor lo-
grados de llevar los estudios periciales del ambito
criminal al territorial. En un dictamen presentado
ante la Corte Interamericana de Derechos Humanos
(CIDH), aunque de fondo hay un asunto de barbarie
penal —la violacién de dos mujeres por miembros del
ejército—, el estudio se enfoca mis bien en eviden-
ciar la desarticulacion sociocultural ocasionada por
la ocupacién militar, disloque provocado por la
ocupacioén permanente del ejéreito y vivido por los
afectados bajo la etiologia del “susto”.

El susto entendido no s6lo como enfermedad
psicosomdtica, sino como un estado de inseguri-
dad generalizada que afecta la vida colectiva por una
ocupacidn continua del territorio y que la Corte ca-
lific6 como ““violencia institucional castrense”. Por
ello, el peritaje propone como medida de reparacion el
retiro de las tropas del ¢jército.

Traigo a colacidn la investigacion de dos de los
participantes en este nimero para insistir en que lo
penal y lo criminal, desde el punto de vista de la an-
tropologia, se deslizan con persistencia hacia lo colec-
tivo, lo territorial, lo jurisdiccional, pero finalmente
hacia la reconstitucion del poder juridico y politico de
los pueblos. Lo penal y lo criminal, por lo tanto, des-
bordan a su vez la antropologia y el derecho para ir
mis alld de la cultura y los simbolos, y anclarse en lo
politico y territorial. Mas ahora ya no estamos hablan-

do de origenes y pasados, sino de presentes y futuros.

Los territorios

Aungque la legislacién en materia de derechos indi-
genas establecia que los dictimenes periciales ex-
pusieran la “diferencia cultural” en casos penales e

individuales, la envergadura de las controversias ha

2 Sentencia de la Segunda Sala Civil del Supremo Tribunal de
Justicia del Estado de Chihuahua, Toca 7/2014.



provocado que los pueblos, litigantes y antropolo-
gos trasladen sus pericias al campo de los derechos
colectivos, jurisdiccionales y de género. De los es-
tudios sobre personalidad y criminalidad, hemos
pasado al estudio de la territorialidad y el sujeto co-
lectivo, en los que el concepto de diferencia cultural
o de cultura se torna insuficiente.

Al parecer, se estd haciendo una costumbre
poner en entredicho la utilidad del concepto emble-
mitico de la disciplina. Hay un intento de emanci-
pacidn de las limitaciones que encierra el contenido
y alcance del constructo cultura. Stuart Kirsch,
por ¢jemplo, encuentra amplias complicaciones y
preocupaciones para explicar el caricter hibrido
y sincrético de las instituciones de los pueblos que
ha estudiado en sus informes periciales. Tales com-
plicaciones y preocupaciones se tornan incluso pa-
radojas éticas porque difieren de la informacion que
proporcionan los propios pueblos al intentar esen-
cializar su cultura.

Laura Edith Saavedera Herndndez, en un sen-
tido similar, invita a revisar la diversidad de normas
que prevalecen en un contexto de conflicto comuni-
tario, en especial en los casos de violencia y disputas
de género, ya que las partes invocan y alegan princi-
pios y fuentes en un sentido divergente. En estas cir-
cunstancias, incluso la pretendida imparcialidad no
es suficiente para emitir un dictamen pericial, ya que
se requiere un amplio criterio, comprometido con la
nivelacion de las desigualdades y la eliminacion de
la violencia.

Esta incomodidad o malestar en la cultura esen-
cialista que el superyd antropoldgico se niega a re-
chazar, tiene que ver, a mi parecer, no tanto con una
incapacidad de traduccion o con que el concepto ca-
rezca de valor explicativo, sino mds bien con un efec-
to de estado y de su judicializacidn, cuyo contenido y
valor se vuelve sesgado. Mientras para la antropologia
la cultura tiene un alcance holistico, universo de sig-
nificado y de representacion de instituciones y for-

mas de ser, incluyendo la capacidad de autonormarse

y autogobernarse con normas de varios tipos, para
el derecho cobra un sentido vulgar y tyloriano de
suma de elementos materiales, conocimientos, cos-
tumbres y tradiciones fijas (Tylor, 1993).

Desde esta perspectiva minimalista, la cultura 'y
su suceddneo, la diferencia cultural, han terminado
siendo sin6nimo de conglomerado o nucleo de per-
sonas que mantienen una sociedad petrificada y esen-
cializada, que debe conservar tradiciones y formas de
ser. No solo detenida en el tiempo, sino ademds sin
derecho a cambiar su pasado. Por esta razén, cuando
los pueblos reivindican sus derechos y facultades, anu-
ladas 0 aminoradas por la colonizacién, sin apegarse a
esta caracterizacion e idealizacidn, sus demandas se
consideran ilegitimas.

En la década de 1970, James Clifford (2001)
fue uno de los primeros antrop6logos que denuncid
la forma en que se cancelaron los derechos territo-
riales de los mashpee, cuando participd en un litigio
en el que el juez exigid a ese pueblo que demostrara
la continuidad histérica de la jefatura, desde tiem-
pos de la colonizacién hasta el presente, asi como
que mantuviera la pureza de sangre, la religiosidad
autoctona y la integridad de sus costumbres.

Clifford descalificd la pretension de exigir
pruebas de autenticidad, ya que toda cultura es dind-
mica y cambiante, mucho mis cuando es sometida a
procesos de conquista, colonizacién y aculturacion
forzada. Sin embargo, ya entrados en el siglo XxI,
el requisito de pureza o diferencia sigue siendo una
miéxima al reclamar reconocimiento de derechos
colectivos, como expone Kirsch en su ensayo.

Bajo estas representaciones esencialistas, no
solo persisten el estereotipo y el racismo denuncia-
dos por la antropologia. Detras de este discurso y
hermenéutica de lo “meramente cultural”, como lo
define Judith Butler (1998), se oculta la negacion de
las reivindicaciones politicas, territoriales y de géne-
ro. El indio permitido y los derechos permitidos son
cultural y politicamente correctos cuando se trata

de tradiciones, fiestas, folclor, trajes, leguas. Pero,

Usos y costumbres del peritaje antropoldgico

75



76

como advertia Renato Rosaldo (1991), si la cultura se
transforma y se pone en movimiento, se vuelve sos-
pechosa y falaz. Pretender ubicarse en dos fronteras,
reclamar identidades maltiples, cuestionar la hegemo-
nia cultural, espacial o patriarcal es hacer trampa.

Las mujeres y hombres indigenas que pretenden
salirse del huacal o estereotipo impuesto por la hege-
monia nacional, positivista o machista, son ficilmen-
te descalificados, criminalizados o minimizados en
sus derechos. En el ejemplo narrado por Ortiz Elizon-
do, los tepehuanes que estan fuera de su comunidad y
varados en una carretera federal son detenidos como
sospechosos de un asalto; en el peritaje elaborado por
Saavedra Herndndez, el derecho comunitario de que
la esposa, en caso de divorcio, conserve la casa para
proveer de techo y seguridad a los hijos se convierte
en una accién penal de despojo contra la familia del
marido, y en el articulo de Kirsch, la pretension de
conservar un territorio con una cultura e institucio-
nalidad modificada por el tiempo, y que en ciertos
aspectos es similar a la nacional, se transforma en una
reivindicacion falsa y amafada.

¢Qué concepto de cultura y qué definiciéon de
sujeto deben ofrecerse para hacer visible e inteligible
al sujeto que disputa sus derechos indigenas?

Los sujetos

El texto de Kirsch incluido en este niimero de Desa-
catos problematiza y trata de resolver algunos de esos
disgustos y usos dudosos encasillados en lo mera-
mente cultural. Kirsch incluso va mds alld de los
usos y abusos del reduccionismo cultural, cuando
advierte que tenemos que estar prevenidos de que
los mismos actores que exigen derechos colecti-
vos se presentan con frecuencia con una narrativa
exegética e integrista, y reproducen las representa-
ciones idealizadas por la sociedad dominante. El an-
tropologo, entonces, se ve atrapado en la disyuntiva

de traducir lo literal del “deber ser” narrado por el

Desacatos 57 » Yuri Escalante Betancourt

sujeto, o interpretar el “ser y hacer” observados en
la investigacion.

El uso y abuso del esencialismo conllevan otros
riesgos, que discutiré en el altimo punto, pero antes,
terminemos de evaluar la cliusula de autenticidad
que exigen los gobiernos de los Estados a los pueblos
originarios. Como hemos comentado, el indio per-
mitido es el que permanece culturalmente correcto,
el que se apega a la tradicion y a su pasado, no el que
se adapta al cambio; el que permanece campesino,
no el que vive en las ciudades; el que conserva su
lengua autdctona, no el que utiliza un lenguaje po-
litizado; el que se conforma con su papel y soporta
la violencia, no el que decide rehacer su vida y ter-
minar con una relacién indeseada; el que permanece
diferente, no el que quiere ser un igualado.

Al igual que Clifford (2001), en dos demandas
de la CIDH para las que Kirsch ofrecid sus informes
periciales, los Estados impugnaron la identidad del
sujeto. Al respecto, los gobiernos sostuvieron que
no habia lugar para la reclamacién de derechos co-
lectivos que ampara el Convenio 169 de la Organi-
zacién Internacional del Trabajo (OIT), puesto que
los demandantes no satisfacian las caracteristicas de
pueblos indigenas (Goémez, 1995). Para empezar,
no hablaban una lengua autéctona sino la nacio-
nal, eran adeptos al cristianismo y no a una reli-
gién originaria, existian matrimonios mixtos y no
endogdmicos, explotaban minas y comercializaban
productos al exterior y un largo etcétera.

Para responder a estas impugnaciones, Kirsch
no cae en el juego de tratar de autenticar, purificar
o idealizar una cultura como si estuviera estancada
en el tiempo, sino que opta por contraargumentar
esas tesis y presenta el sentir de los afectados. Asi
logra, en primer lugar, evitar que la autoridad an-
tropologica defina desde afuera lo que son o no son
los pueblos, y en segundo lugar, al asumir un papel
de intermediario, coloca frente a frente los discur-
sos de verdad esgrimidos por los contrincantes. Es

decir, mis que interpretar o elucubrar sobre una



definicion de cultura, de sujeto diferente o esencia-
lizado, Kirsch da expresion al discurso del otro y lo
articula para hacerlo legible ante la Corte.

Con esta estrategia comunicacional, el perito
respondid a la descaracterizacién que pretendian los
Estados y ofrecié la autodescripcidén y autoadscrip-
cién narrada por los propios entrevistados, quienes
aclararon que no era posible mantener la lengua ma-
terna cuando en las escuelas les prohibian hablarla;
que adoptaron la religién cristiana en un contexto de
imposicién y manipulacién; que era imposible no in-
teractuar con la sociedad nacional y realizar alianzas
matrimoniales cuando fueron desplazados de manera
forzosa de su territorio original hasta en dos ocasiones.

Pese a estas circunstancias, que para los antro-
pdlogos serian una aculturacidn y para los gobiernos
una desindianizacion, para los actores sociales nada
justificaba el despojo y la invasion de su territorio.
Aun como explotadores de minas, no consideraban
justo que se dejara la puerta abierta a las concesiones
mineras sin su consentimiento. En términos de un
sentido comun juridico, advertian en sus alegatos
que no estaban de acuerdo con que sus tierras se
convirtieran en reservas ecologicas para proteger
animales e inversiones, y que ellos quedaran en es-
tado de indefension: ;por qué las tortugas tienen
derecho a la tierra pero nuestra gente no? (p. 40).

Kirsch tampoco se atora en la interpretacion
culturalista y retoma la exigencia de los pueblos na-
tivos para que se considere el respeto a las institucio-
nes politicas, sociales y econdémicas que mantienen
vigentes, con independencia de las tradiciones o
costumbres que conserven. A partir de esta tesis,
el peritaje se concentra en llamar la atencidén sobre el
trabajo comunal y el sistema de redistribucion de las
tierras y recursos. Es decir, en mostrar la especifici-
dad del aprovechamiento de los bienes mediante un
derecho consuetudinario que se apropia de manera
especial el territorio. En esta perspectiva, Kirsch no
considera necesario sacralizar ni idealizar un modo

de vida para reivindicar derechos, sino simplemente

reinvindicar las instituciones propias a las que se re-
fiere el Convenio 169 sobre Pueblos Indigenas.

Su propuesta es elemental pero profunda: no
perderse en la descripcion densa o en las apologias
integristas, sino en la argumentacién y reclamacion
que emana de los propios interesados; concentrase en
hacer legible y entendible lo esencial de los derechos,
no lo particular de la cultura. En este caso, Kirsch
dice que sdlo hay dos temas a discutir. Por un lado, la
libertad de decidir, y por el otro, el derecho a la pro-
piedad. Con ello se suma al hibito de ir desplazando
la narrativa culturalista hacia otra que pondera la ca-
pacidad politica; la esencialista por otra mds realista.

Es un nuevo uso del lenguaje y del peritaje que
no podemos menospreciar, pues Kirsch hace todo un
transito desde el lenguaje emic del actor social, que
luego pasa por la interpretacion etic de la antropolo-
gia, y lo aloja, por ultimo, en una explicacidn recepti-
va para el lenguaje juridico. No hay mejor manera de
convertirse en traductor de culturas que saber llevar
el hilo comunicativo de un punto a otro sin caer en
arcaismos o modismos de la escritura esotérica o pro-
funda que con facilidad encandila a la antropologia.

Kirsch logra evitar enamorarse del canto de
las sirenas y cambia la narrativa de la empatia o la
simpatia por argumentacidn y sustentacién. En
la misma linea de Paul Ricoeur (2009), evita con-
fundir el amor con la justicia. Aunque esta asocia-
cibén parezca extravagante, hay una gran semejanza
entre el discurso de alabanza y los mandamientos del
amor que imponen las escrituras sagradas. El peri-
taje, sin dudas, no es el espacio para las alabanzas ni
los imperativos que exige una relacién sentimental.

En cambio, segin Ricoeur (2009), el discur-
so de la justicia se sustenta en la argumentacién y el
convencimiento, en la confrontacién de ideas y el es-
clarecimiento de conceptos. En este lance es obvio
que la antropologia se jalonea entre el ideal de inter-
pretar lo exético y esotérico o explicar lo objetivo
y cotidiano, propdsito que persigue la justicia. Por

ello en la argumentacién, en la comunicacién y en

Usos y costumbres del peritaje antropoldgico

77



78

la traduccion se concentran muchos de los esfuerzos y
de los usos y costumbres que ahora demandan los
dictimenes periciales.

En la centralidad de la traduccién avanza tam-
bién Ortiz Elizondo. En esta ocasion, no esclarece
la traduccion que debe hacer el antropdlogo para el
juzgado, sino la traduccidén que pretende hacer el mi-
nisterio publico frente al juzgado. En este intento,
se suma al impulso de ir mds alld de la cultura para
preguntarse si la aparente ausencia de factor cultural
en un juicio invalida los informes periciales antro-
polégicos. Esa parece ser la logica del culturalismo
cuando se topa con narcotraficantes armados hasta
los dientes: ;qué tanto puede decir o hacer nuestra
disciplina en estos casos, en los que no se observan
causales determinadas por las normas comunitarias?

Ortiz Elizondo demuestra que hay mucha tela
de donde cortar cuando interviene en el juicio de
tres indigenas acusados de asalto y portacién de ar-
mas. En sus entrevistas se da cuenta de la inmensa
distancia entre lo registrado en el expediente y lo
narrado por los inculpados. Claro, el habla repor-
tada en el expediente y el dicho expresado por los
acusados por lo general difieren, porque un secreta-
rio redacta y asienta las declaraciones.

Pero en esta ocasion, la declaracion emitida por
los acusados y la version asentada en el expediente
sobre el tipo, modelo y caracteristicas de las armas,
asi como los tiempos, modos y circunstancias de los
hechos, no coincidian en ninguin nivel del discurso.
A decir del perito, el uso de las horas registrado en la
declaracién ministerial nada tenia que ver con las no-
ciones de tiempo basadas en los recorridos del sol que
referian los detenidos. En cuanto a las armas de fuego,
cuando en la entrevista el antropdlogo los interrogaba
sobre los tipos de armas mencionadas en la acusacion,
no tenian ni idea de lo que se estaba hablando.

Asi las cosas, el habla reportada en el expe-
diente, como dijera Valentin Voloshinov (1992), es
un habla domesticada y hegemonizada por quien la

traslada a un soporte escrito, lo que convierte una

Desacatos 57 » Yuri Escalante Betancourt

oralidad condicionada culturalmente en una verdad
juridica incuestionable. En este sentido, Ortiz Eli-
zondo insiste en que tampoco se trata de demostrar lo
cultural en la comisién del delito, sino de desvelar
la competencia lingliistica, y sobre todo, las causas
motivacionales del delito, muy alejadas del hecho de
que las personas esperaran tranquilamente ser deteni-
das por la policia.

En este trabajo, sale a luz la necesidad de inves-
tigar no so6lo al sujeto activo, que supuestamente co-
mete un ilicito, sino también los usos y costumbres
de los operadores del derecho que, como bien dice
el colega, con las manos en la cintura se dedican a
fabricar delincuentes y sembrar armas mediante la
utilizacién del lenguaje del ventrilocuo, que reem-
plaza al de los acusados.

En la discusion y la reflexiéon que ofrecen
Kirsch, Ortiz Elizondo y Saavedra Herndndez,
queda asentada la inmensa tarea de poner en sus-
penso, antes que cualquier otra cosa, las premisas
epistemologicas de la disciplina. Seguramente no
para demolerlas, sino para replantearlas en el con-
texto de una investigacién en didlogo con los ac-
tores y el campo judicial. En consecuencia, muy
aparte de las preferencias tedricas o metodologicas
adoptadas, permanece el imperativo de la interpre-
tacién y la traduccién. Una interpretaciéon que dé
testimonio de los mundos de significado y los uni-
versos de discurso. Otros mundos, diria Esther San-
chez (2010), quien no por casualidad dedica uno de
sus ultimos libros a los dilemas de la comunicacién
intercultural.

Se trata de un trabajo de filigrana para el que rara
vez nos preparamos. Lawrence Rosen (1977) apunta-
ba, a partir de los primeros peritajes elaborados por
antrop6logos durante el movimiento por los derechos
civiles en Estados Unidos, que pareclamos mds
preocupados por exponer nuestras teorias que por
matizar o adaptar nuestro discurso al contexto juri-
dico en el que participabamos. La pregunta central

radica entonces en qué tanto el esoterismo tedrico



puede conducirnos a un didlogo de sordos o qué
tanto el pragmatismo, que sélo traslada o traduce
datos, puede convertir a la antropologia en una la-
bor meramente técnica o de fedatario de hechos, el
otro riesgo que advierte Rosembert Ariza (2010) en
la produccién pericial.

En el amicus curiae, un género en el que la expe-
riencia de la antropologia también puede ser prota-
gonista dentro de la justicia, estos limites se relajan
mucho mis, y desde mi punto de vista, los riegos
y ansiedades resenados a lo largo de estas lineas se
agudizan. Expondré algunas ensefianzas que deja el
texto presentado por Aura Estela Cumes Simén en
la seccidon “Testimonios”, para ir adelantando algu-

nas reflexiones finales.

Los géneros

En efecto, el amicus curiae es un género nuevo, un
nuevo uso de la antropologia. Todo un campo por
explorar por el formato abierto, libre y colegiado
en el cual suele presentarse. Ofrece la gran ventaja
de que no encierra al investigador en preguntas o
temas acotados, lo cual le permite analizar cuestio-
nes que rebasan su disciplina y expresar opiniones
sobre los efectos generales y hasta filosoficos de una
decision judicial. Este relajamiento, a su vez, corre
el riesgo de descentrar la investigacidn o generalizar
los temas acuciosos de la litis y pone en tensién una
narracién que oscila entre el ensayo y el peritaje,
entre la disertacidn y la argumentacion.

El texto de Cumes Simén nos proyecta a esta
espiral de dilemas y nos permite mostrar las virtudes
y bondades de este género de estudios, pero también
los riesgos e inconvenientes. Por ejemplo, en la in-
tencién que tuvo el gobierno de Guatemala de anular
una resolucién comunitaria, la autora pudo hacer un
historial de agravios intervencionistas por medio del
cual se evidencid la historia de supremacia que la so-

ciedad ladina ha impuesto a los pueblos mayas.

En un amicus curiae, el posicionamiento poli-
tico se hace permisible y rompe el tabt de que el
derecho es un campo de normas en el que lo social
o lo contingente no tienen cabida. En este caso,
Cumes Simén hace un anilisis antropologico de
las decisiones judiciales, no s6lo a partir de la critica
de las normas, sino del prejuicio y el racismo que
encierra un sistema legal.

Sin embargo, este andlisis historico de la hege-
monia racial, incontrovertible, y que pasa por denun-
ciar la estigmatizacion sistematica de la civilizacion
maya, basada en la vision estitica y salvaje del otro,
no deberia dirigirse a describir una version idilica del
mundo indigena. Creo que los conflictos y las crisis
que enfrentan los pueblos, de los cuales la violencia y
la violacién también forman parte, se pueden afron-
tar de mejor manera si cada parte reconoce lo que le
corresponde hacer. Es decir, proponer que el patriar-
calismo o el caciquismo son efectos del exterior o
que provienen de la sociedad mayor no los disolvera.

Si algo nos han ensefado la produccion antro-
pologica y pericial es que el mundo indigena y la
sociedad dominante forman parte de un entramado
indisoluble, y por lo tanto, se debe trabajar en con-
junto para resolver los dilemas de la imposicion y la
sujecidn presentes a ambos lados, ya que vivimos en
un mundo de interrelaciones e interlegalidades.

Es innegable que los Estados-nacién tienen
muy poca intencion de modificar su relacién con los
pueblos originarios, las experiencias aqui mostradas
asi lo indican, pero no podemos dar por sentado que
toda aplicacion del saber originario es noble por el
simple hecho de ser originario. Esta es una presun-
ci6n de verdad que puede aceptarse en teoria, pero
debe demostrase en la practica. Asi, todo delito de
violacién puede ser resuelto de manera diligente
cuando las partes se ponen de acuerdo, pero no todo
acuerdo es atendido diligentemente.

Me explico, el Estado guatemalteco se entrome-
ti6 de manera flagrante en las decisiones del pueblo

maya cuando quiso revertir una decisiéon colectiva,

Usos y costumbres del peritaje antropoldgico

79



80

pero eso no obsta para que se haga un anilisis de si
el acuerdo realmente satisfizo a las partes ni para que
se dialoguen las posibles inconsistencias. Digo esto
porque en el caso de los azotes —mencionados por
Cumes Simén—, la brujeria u otras instituciones
cuestionadas desde una visién limitada de los derechos
humanos, el antropdlogo como perito debe verificar
esa satisfaccion o acuerdo entre las partes antes de ha-
cer una legitimacién general. Una cosa es aceptar que
es vélido aplicar sanciones basadas en un sistema y un
procedimiento consensuado y otra que cualquier tipo
de sancioén sea valida por si misma, porque entonces
se vuelve manipulable y sujeta a abusos. El caso de las
violaciones en contextos de ocupacidén o simplemente
de inconformidad de la victima llamaria a que el pe-
rito hiciera un estudio mais profundo. No digo que
Cumes Simén no lo haya hecho, pero si que un caso
no salva a todos los demads. Asi como las normas no
son generalizables, los hechos tampoco pueden serlo.

En fin, la digresidn se encamina a tomar en
cuenta que el formato del amicus curiae se presta a
estas proyecciones y el llamado es a que conozca-
mos los pros y contras de cada uno de los formatos
para lograr la mejor comprension y solucién de una
controversia legal.

El trabajo de Saavedra Hernindez comple-
menta de manera oportuna estos dilemas sobre la
idealizacién, ya sea del derecho consuetudinario
o del derecho positivo. Es muy ficil caer en algu-
no de los polos y favorecer los derechos colecti-
vos en detrimento de los individuales o los derechos
individuales en contra de los colectivos. Saavedra
Hernindez apunta a la exigencia ética de hacer un
trabajo de campo en colaboracién con los sujetos,
en sentido mds estricto, con los sujetos que son vic-
timas, para modalizar la importancia de un dere-
cho o de otro. Ella denomina a esta postura defensa
participativa, que deja en un papel secundario la elu-
cubracion solipsista del tedrico para hacer una invita-
cién a trabajar a los actores afectados por la opresion,

en este caso de género.

Desacatos 57 » Yuri Escalante Betancourt

En su aportacién, también retoma las normas
comunitarias que favorecen la conservacion del patri-
monio para las mujeres que se separan de su marido,
sobre todo por motivos de violencia, contra los usos
agrarios y positivos que por lo regular protegen la
herencia varonil y a quienes ostentan la propiedad
via los papeles. En su peritaje rescata estos principios
comunitarios que por lo general tratan de ser ocul-
tados u opacados por la presencia de regulaciones
impuestas por las normas de sucesion patriarcal.

Aungque falta conocer el desenlace de este caso,
en el que una mujer separada fue acusada penalmen-
te de despojo por pretender quedarse con la casa for-
mada en el matrimonio para dar proteccién a sus
hijos, resulta relevante cé6mo la autora pondera la
necesaria discusion de la variedad de normas pre-
valecientes antes que descartar a priori una u otras.
Es decir, hace un llamado a colocarse e involucrarse
en las necesidades de los actores y no sdlo a reproducir
o replicar el conocimiento “observado”, ya que ese tipo

de enfoque neutralizado y desinteresado es una falacia.

Coda

Sin agotar todas las posibilidades que el campo de la
investigacién pericial ofrece al paradigma de la dis-
ciplina, he revisado algunos topicos novedosos que
proponen los ensayos recolectados. Es inobjetable
que en la experiencia de elaboracién de dictimenes
para el aparato judicial se retomen algunas normas
clasicas, pero en otras se estdn confirmando ciertos
usos y costumbres ajenas al canon aceptado.

El uso y costumbre, que sin duda ha regresa-
do, consiste en retomar el estudio del derecho no s6lo
como un asunto de interés cientifico y académico,
sino como un retorno a las preocupaciones sobre
el colonialismo. Ahora no se dirige a testificar ni
justificar la absorcion de un sistema legal sobre otro,
sino a como resolver la convivencia y coordinacién

entre sistemas juridicos.



En este trance, resurge la inexorable evidencia
de que el antropdlogo, por mis que quiera sustraerse
al tiempo en el que vive, resulta un sujeto ubicado
en los contextos politicos y sociales. En los infor-
mes periciales antropoldgicos, lo quiera o no, opta
por dar una opinién que puede inclinar la balanza y
comprometer el destino de una persona o un pue-
blo. Esto tiene que ver con la responsabilidad de
su labor investigadora, que esta vez no puede dejar
entre paréntesis, sino al contrario, debe expresarla
de manera asertiva en las conclusiones o de otra
manera no serd un dictamen.

Lo anterior no deja de ser paraddjico porque,
como ha planteado César Rodriguez (2016), la

Bibliografia

investigacidén-accion resultante del acompanamiento
de procesos sociales, en este caso legales, convierte
casi de manera inevitable al cientifico social en un
investigador-actor, que ejerce un oficio anfibio en-
tre conocimiento y colaboracion, que tiene entre sus
manos un instrumento que lo compromete con el
mundo y los actores sociales, del cual no puede zafarse
a menos que renuncie a protestar su cargo de perito.

La observacion participante se convierte en-
tonces en participacién acompanante y la investiga-
cién de campo en la observacidn de varios campos
en confrontacion que no puede eludir interpretar, lo
cual nos regresa al planteamiento inicial de por qué

los peritos no somos unos antropdlogos normales.

Ariza, Rosembert, 2010, “Peritazgo socio-antro-juridico y administracion de justicia intercultural en Colombia”, en Instituto Interamericano de
Derechos Humanos, Acceso a la justicia de los pueblos indigenas: los peritajes culturales y la vision de pobreza desde su cosmovision,
Instituto Interamericano de Derechos Humanos, San José, pp. 13-33.

Butler, Judith, 1998, “El marxismo y lo meramente cultural”, en New Left Review, nim. 227, pp. 109-121.

Castillo Farreras, José, 1973, Las costumbres y el derecho, Secretaria de Educacion Publica, México.

Clifford, James, 2001, Dilemas de la cultura. Antropologia, literatura y arte en la perspectiva posmoderna, Gedisa, Barcelona.

Escalante Betancourt, Yuri, 2015, £/ racismo judicial en México, Juan Pablos, México.

Foucault, Michel, 2001, Los anormales, Fondo de Cultura Econdémica, México.

Galarza, Joaquin, 1979, Estudios de escritura indigena tradicional azteca-nahuatl, Archivo General de la Nacion, México.

Goémez, Magdalena, 1995, Derechos indigenas. Lectura comentada del Convenio 169 de Organizacion Internacional del Trabajo, Instituto

Nacional Indigenista, México.

Herndndez Castillo, Rosalva Aida y Héctor Ortiz Elizondo, 2012, “Asunto: Violacién de una indigena me’phaa por miembros del Ejército
Mexicano. Presentado ante la Corte Interamericana de Derechos Humanos. Abril-mayo de 2010. Una historia de agravios y desagra-
vios: el Ejército Mexicano ante la coibH”, en Boletin Colegio de Etndlogos y Antropdlogos Sociales, afio 2012, pp. 67-81.

Holmes, William Henry, 1907, Biographical Memoir of Lewis H. Morgan, 1818-1888, Press of Judd & Detweiler, Washington, D. C.

Lévi-Strauss, Claude, 2014, Todos somos canibales, Fondo de Cultura Econémica, México.

Martinez Marin, Carlos, 1976, “La etnohistoria, un intento de explicacion”, en Anales de Antropologia, vol. 13, num. 1, pp. 172-181.

Mena, Ramon, 1903, “Criminalidad indigena”, en Etnografias del estado de Puebla, Talleres de la Imprenta Guadarrama, Puebla.

Ricoeur, Paul, 2009, Amor y justicia, Siglo XXI Editores, México.

Rodriguez Garavito, César, 2016, “Investigacion anfibia. Los derechos humanos vy la investigacion-accion en un mundo multimedia”, en César
Rodriguez Garavito, Extractivismo versus derechos humanos. Cronicas de los nuevos campos minados en el Sur Global, Siglo XXI

Editores, Buenos Aires, pp.

Rosaldo, Renato, 1991, Cultura y verdad. Nueva propuesta de andalisis social, Grijalbo, México.
Rosen, Lawrence, 1977, “The Anthropologist as Expert Witness”, en American Anthropologist, vol. 79, nim. 3, pp. 555-578.
Sanchez Botero, Esther, 2010, £/ peritaje antropoldgico. Justicia en clave cultural, Deutsche Gesellschaft fiir Technische Zusammenarbeit/

Cooperacion Técnica Alemana/ProFis, Bogota.

Tylor, Edward B., 1993, “Cultura primitiva”, en Paul Bohannan y Mark Glazer (eds.), Antropologia. Lecturas, McGraw-Hill, Madrid, pp. 64-78.

Voloshinov, Valentin, 1992, £/ marxismo y la filosofia del lenguaje, Alianza, Madrid.

Archivo

Archivo Manuel Gamio (AMG), Biblioteca del Museo Nacional de Antropologia, México.

Usos y costumbres del peritaje antropoldgico

81



