
72 Desacatos 57 � Yuri Escalante Betancourt

CO
M

EN
TA

RI
O

Customs and Habits from 
Anthropologist Expert Witness

YURI ESCALANTE BETANCOURT

Investigador independiente

yuriescala@yahoo.com.mx

Desacatos 57, 

mayo-agosto 2018, pp. 72-81

En un artículo premonitorio, publicado en 1989, Claude Lévi-
Strauss (2014) auguraba que la incursión de la etnología en el 

campo del derecho produciría un quiebre en la teoría, metodología y 
espíritu de la disciplina. Con notoria perspicacia, observaba que al 
participar como expertos en litigios jurídicos, nuestro campo de inves-
tigación ya no era lo exótico, sino lo tedioso de los expedientes, que el 
objeto de estudio no se enfocaba en los pueblos lejanos, sino en lo 
cercano de nuestra sociedad, y que en lugar contratar informantes, 
ellos ahora nos contrataban a nosotros para defenderlos.

Los ensayos compilados en este número de Desacatos muestran 
algunos de estos cambios epistemológicos ocurridos por la incursión 
de la antropología en el campo legal. En estas líneas pretendo dar 
testimonio de los usos y costumbres que surgen en la investigación 
antropológica al elaborar informes periciales a solicitud de los órganos 
judiciales. Se trata de explorar ciertas prácticas, hábitos, tendencias e 
ideas recurrentes en la producción de dictámenes, de las que el propio 
perito, en ocasiones, no está seguro de su validez o eficacia.

De hecho, dado que la función principal del perito radica en ser 
auxiliar del aparato judicial o de una de las partes, el ideal de la inves-
tigación pura se desestabiliza y las fronteras entre antropólogo y sujeto 
de estudio, o entre investigador y actor social, se relativizan. Por ello el 
peritaje, al perfilarse como una modalidad de la antropología aplicada, 
desde fuera se ve como un oficio menor, incompleto o bastardo. Por 
sus técnicas de investigación y narrativa de exposición, incluso suele 
negarse su estatus de cientificidad.

Lo que aquí llamamos usos y costumbres son precisamente esas 
formas de explorar y redactar el peritaje que no cuadran con las nor-
mas clásicas de la antropología, como aminorar la observación par-
ticipante, invertir poco tiempo en la empatía, argumentar más que 
interpretar y afirmar más que narrar.

Estos desplazamientos e inestabilidades crean inseguridad, pre-
ocupaciones y autojustificaciones que se reflejan en los textos aquí 

Usos y costumbres 
del peritaje antropológico

YURI ESCALANTE BETANCOURT



73Usos y costumbres del peritaje antropológico

reunidos. Es lo que Rosalva Aída Hernández Cas-
tillo ha llamado “la ansiedad del perito”. En las 
siguientes líneas revisaremos algunas de estas preo-
cupaciones y reflexiones.

Los orígenes

A propósito de la inseguridad y ansiedad que pro-
voca la redacción de dictámenes periciales con una 
metodología no canónica, Héctor Ortiz Elizondo 
comienza su colaboración llamando la atención so-
bre el trabajo criminológico que hicieron los funda-
dores de la disciplina en el siglo XIX. Su interés se 
dirige a desacreditar la falacia de entender la antro-
pología como un conocimiento lineal destinado a 
la investigación de campo, que tendría como tierra 
prometida ese objeto del deseo llamado cultura. Lo 
que postula es que en paralelo a la pretensión de 
conocer el desarrollo evolutivo de la civilización, los 
antropólogos también se concentraron en la investi-
gación de hechos y motivos delictivos. Es decir, que 
el análisis del carácter de los pueblos y los individuos 
estuvo antes de que predominaran los temas cultu-
rales, simbólicos o de significado.

El apunte de Ortiz Elizondo no sólo desacredita-
ría el purismo epistemológico del saber antropológico. 
Lo que sostiene es que, tras bambalinas, la antropolo- 
gía cultural y social siempre ha realizado un trabajo 
de la personalidad emparentado con la criminología. 
Que ya había y aún existe un abanico de objetos cuya 
tradición no podemos ocultar. Pero el llamado de Or-
tiz Elizondo no sólo puede aplicarse a los fundadores 
de la disciplina, sino también al caso mexicano.

En otro lugar he resaltado que los antecedentes 
de la antropología mexicana y de la antropología 
jurídica deben buscarse en los abogados, criminó-
logos y sociólogos de principios del siglo XX, como 
Lucio Mendieta, Franco Sodi, y en especial, los ju-
ristas que publicaron la revista Criminalia (Escalante, 
2015). Fueron ellos los primeros que se mostraron 

escépticos del monismo jurídico y analizaron la ley y 
conductas o prácticas consuetudinarias.

El debate y la escuela que estos juristas estable-
cieron tuvo bastantes secuelas. Hoy resulta perti-
nente recordarlo porque fue el fundamento para las 
investigaciones de Manuel Gamio, Ramón Mena y 
Gonzalo Aguirre Beltrán. Ellos, además de sentar 
los precedentes de la arqueología y el indigenismo, 
hicieron estudios de derecho comparado. En el ca-
so de Gamio y Mena, no sólo incursionaron en la 
investigación criminológica sino que desempeña-
ron cargos de magistrado y juez, respectivamente. 
A contracorriente de la antropología social y del 
relativismo cultural, estos autores privilegiaban  
el derecho comparado y el estudio de las relaciones 
entre sociedades.

De ahí que José Castillo Farreras (1973) sos-
tenga que Manuel Gamio no sólo es el precursor 
del indigenismo, sino también del peritaje antropo-
lógico. Algo hay de cierto en ello, si consideramos 
que Gamio y Mena sostuvieron litigios personales 
y confrontaron peritajes por diferendos en la falsi-
ficación de piezas, pero sobre todo porque Gamio, 
como magistrado, trabajaba en las penitenciarías y 
formuló metodologías sobre estudios criminoló-
gicos, dictámenes antropométricos, ensayos sobre 
heterogeneidad jurídica y una crítica insistente a la 
aplicación general de la ley, sobre todo en un caso 
de brujería en el que el homicida fue condenado a 
muerte (Mena, 1903).1

En resumen, la antropología, a pesar de su obse-
sión por la cultura y lo colectivo, nunca ha sido ajena a 
lo conductual y criminal. Lo anterior no significa que 

1 AMG, sección Producción intelectual, serie Artículos, “Algunas 
sugestiones para la investigación sociológica de los delin-
cuentes con referencia especial a los cuestionarios individua-
les”, caja 2, exp. 229; “Informe siquiátrico sobre investigacio-
nes relativas a prevención social que han estado haciendo en 
el Consejo por la sección de sociología”, caja 4, exp. 405; 
“Los que viven en otro mundo. Problemas legales de hetero-
geneidad social”, caja 4, exp. 230.



74 Desacatos 57 � Yuri Escalante Betancourt

sea la otra cara de la moneda y se constituya como 
una disciplina forense. Deslindarse de la ortodoxia de 
ninguna manera implica que exista una antropología 
de segunda o una antropología sin método o teoría.

En realidad, la observación que podría hacerse 
al escrito de Ortiz Elizondo radica en que el peritaje 
antropológico, si bien se origina y no ha dejado de 
vincularse a lo criminal, encaminarlo a dicho campo 
y a la primacía de las conductas y los motivos también 
resultaría limitante. Estaríamos llevando el proyecto 
antropológico hacia la psiquiatrización del sujeto, pe-
ligro que Foucault (2001) advirtió al desenmascarar 
los informes periciales sobre inimputabilidad.

Por el contario, el peritaje antropológico ha 
tomado otros vuelos en los últimos años. Viene a 
cuento recordar a uno de los precursores citados por 
Ortiz Elizondo en este volumen: Lewis Morgan 
(Holmes, 1907). No sólo fue el pionero del evo-
lucionismo y el materialismo, de la lingüística y el 
parentesco, de la pluralidad legal y política presente 
en los pueblos de América. También fue el primer 
abogado-etnólogo que litigó y presentó pruebas pa-
ra defender el territorio despojado a los iroqueses.

La repercusión de este acto fue una serie de 
reclamaciones de tierras que ocasionaron la inves-
tigación sobre la posesión territorial de los pueblos 
de Norteamérica, al grado de que a mediados del 
siglo pasado se conformara la disciplina que ahora 
conocemos como etnohistoria (Martínez, 1976). 
En México, la etnohistoria ha jugado un papel si-
milar dentro del derecho agrario y la recuperación 
de tierras por medio del análisis de códices, crónicas 
y documentos coloniales, desde Joaquín Galarza 
(1979) hasta Francisco Lara.2

No es fortuito referir la trayectoria del peritaje 
—criminal y territorial— dentro de la antropología, ya 
que si bien no ha sido sistematizada, es a todas luces 
una tradición y una costumbre disciplinar vincu- 
lada de cerca a las controversias legales y expedientes 
judiciales derivados de la imposición del derecho 
positivo a las minorías nacionales.

Hernández Castillo y Ortiz Elizondo (2012) 
ofrecen justamente uno de los intentos mejor lo-
grados de llevar los estudios periciales del ámbito 
criminal al territorial. En un dictamen presentado 
ante la Corte Interamericana de Derechos Humanos  
(CIDH), aunque de fondo hay un asunto de barbarie 
penal —la violación de dos mujeres por miembros del 
ejército—, el estudio se enfoca más bien en eviden- 
ciar la desarticulación sociocultural ocasionada por 
la ocupación militar, disloque provocado por la 
ocupación permanente del ejército y vivido por los 
afectados bajo la etiología del “susto”.

El susto entendido no sólo como enfermedad 
psicosomática, sino como un estado de inseguri- 
dad generalizada que afecta la vida colectiva por una 
ocupación continua del territorio y que la Corte ca-
lificó como “violencia institucional castrense”. Por 
ello, el peritaje propone como medida de reparación el 
retiro de las tropas del ejército.

Traigo a colación la investigación de dos de los 
participantes en este número para insistir en que lo 
penal y lo criminal, desde el punto de vista de la an-
tropología, se deslizan con persistencia hacia lo colec-
tivo, lo territorial, lo jurisdiccional, pero finalmente 
hacia la reconstitución del poder jurídico y político de 
los pueblos. Lo penal y lo criminal, por lo tanto, des-
bordan a su vez la antropología y el derecho para ir 
más allá de la cultura y los símbolos, y anclarse en lo 
político y territorial. Mas ahora ya no estamos hablan-
do de orígenes y pasados, sino de presentes y futuros.

Los territorios

Aunque la legislación en materia de derechos indí-
genas establecía que los dictámenes periciales ex-
pusieran la “diferencia cultural” en casos penales e 
individuales, la envergadura de las controversias ha 

2 Sentencia de la Segunda Sala Civil del Supremo Tribunal de 
Justicia del Estado de Chihuahua, Toca 7/2014.



Usos y costumbres del peritaje antropológico 75

provocado que los pueblos, litigantes y antropólo-
gos trasladen sus pericias al campo de los derechos 
colectivos, jurisdiccionales y de género. De los es-
tudios sobre personalidad y criminalidad, hemos 
pasado al estudio de la territorialidad y el sujeto co-
lectivo, en los que el concepto de diferencia cultural 
o de cultura se torna insuficiente.

Al parecer, se está haciendo una costumbre 
poner en entredicho la utilidad del concepto emble-
mático de la disciplina. Hay un intento de emanci-
pación de las limitaciones que encierra el contenido 
y alcance del constructo cultura. Stuart Kirsch, 
por ejemplo, encuentra amplias complicaciones y  
preocupaciones para explicar el carácter híbrido  
y sincrético de las instituciones de los pueblos que 
ha estudiado en sus informes periciales. Tales com-
plicaciones y preocupaciones se tornan incluso pa-
radojas éticas porque difieren de la información que 
proporcionan los propios pueblos al intentar esen-
cializar su cultura.

Laura Edith Saavedera Hernández, en un sen-
tido similar, invita a revisar la diversidad de normas 
que prevalecen en un contexto de conflicto comuni-
tario, en especial en los casos de violencia y disputas 
de género, ya que las partes invocan y alegan princi-
pios y fuentes en un sentido divergente. En estas cir-
cunstancias, incluso la pretendida imparcialidad no 
es suficiente para emitir un dictamen pericial, ya que 
se requiere un amplio criterio, comprometido con la  
nivelación de las desigualdades y la eliminación de  
la violencia.

Esta incomodidad o malestar en la cultura esen-
cialista que el superyó antropológico se niega a re-
chazar, tiene que ver, a mi parecer, no tanto con una 
incapacidad de traducción o con que el concepto ca-
rezca de valor explicativo, sino más bien con un efec-
to de estado y de su judicialización, cuyo contenido y 
valor se vuelve sesgado. Mientras para la antropología 
la cultura tiene un alcance holístico, universo de sig-
nificado y de representación de instituciones y for-
mas de ser, incluyendo la capacidad de autonormarse 

y autogobernarse con normas de varios tipos, para 
el derecho cobra un sentido vulgar y tyloriano de 
suma de elementos materiales, conocimientos, cos-
tumbres y tradiciones fijas (Tylor, 1993).

Desde esta perspectiva minimalista, la cultura y 
su sucedáneo, la diferencia cultural, han terminado 
siendo sinónimo de conglomerado o núcleo de per-
sonas que mantienen una sociedad petrificada y esen-
cializada, que debe conservar tradiciones y formas de 
ser. No sólo detenida en el tiempo, sino además sin 
derecho a cambiar su pasado. Por esta razón, cuando 
los pueblos reivindican sus derechos y facultades, anu-
ladas o aminoradas por la colonización, sin apegarse a 
esta caracterización e idealización, sus demandas se 
consideran ilegítimas.

En la década de 1970, James Clifford (2001) 
fue uno de los primeros antropólogos que denunció 
la forma en que se cancelaron los derechos territo-
riales de los mashpee, cuando participó en un litigio 
en el que el juez exigió a ese pueblo que demostrara 
la continuidad histórica de la jefatura, desde tiem-
pos de la colonización hasta el presente, así como 
que mantuviera la pureza de sangre, la religiosidad 
autóctona y la integridad de sus costumbres.

Clifford descalificó la pretensión de exigir 
pruebas de autenticidad, ya que toda cultura es diná-
mica y cambiante, mucho más cuando es sometida a 
procesos de conquista, colonización y aculturación 
forzada. Sin embargo, ya entrados en el siglo XXI, 
el requisito de pureza o diferencia sigue siendo una 
máxima al reclamar reconocimiento de derechos 
colectivos, como expone Kirsch en su ensayo. 

Bajo estas representaciones esencialistas, no 
sólo persisten el estereotipo y el racismo denuncia-
dos por la antropología. Detrás de este discurso y 
hermenéutica de lo “meramente cultural”, como lo 
define Judith Butler (1998), se oculta la negación de 
las reivindicaciones políticas, territoriales y de géne-
ro. El indio permitido y los derechos permitidos son 
cultural y políticamente correctos cuando se trata 
de tradiciones, fiestas, folclor, trajes, leguas. Pero, 



76 Desacatos 57 � Yuri Escalante Betancourt

como advertía Renato Rosaldo (1991), si la cultura se 
transforma y se pone en movimiento, se vuelve sos-
pechosa y falaz. Pretender ubicarse en dos fronteras, 
reclamar identidades múltiples, cuestionar la hegemo-
nía cultural, espacial o patriarcal es hacer trampa.

Las mujeres y hombres indígenas que pretenden 
salirse del huacal o estereotipo impuesto por la hege-
monía nacional, positivista o machista, son fácilmen-
te descalificados, criminalizados o minimizados en 
sus derechos. En el ejemplo narrado por Ortiz Elizon-
do, los tepehuanes que están fuera de su comunidad y 
varados en una carretera federal son detenidos como 
sospechosos de un asalto; en el peritaje elaborado por 
Saavedra Hernández, el derecho comunitario de que 
la esposa, en caso de divorcio, conserve la casa para 
proveer de techo y seguridad a los hijos se convierte 
en una acción penal de despojo contra la familia del 
marido, y en el artículo de Kirsch, la pretensión de 
conservar un territorio con una cultura e institucio-
nalidad modificada por el tiempo, y que en ciertos 
aspectos es similar a la nacional, se transforma en una 
reivindicación falsa y amañada.

¿Qué concepto de cultura y qué definición de 
sujeto deben ofrecerse para hacer visible e inteligible 
al sujeto que disputa sus derechos indígenas?

Los sujetos

El texto de Kirsch incluido en este número de Desa-
catos problematiza y trata de resolver algunos de esos 
disgustos y usos dudosos encasillados en lo mera-
mente cultural. Kirsch incluso va más allá de los 
usos y abusos del reduccionismo cultural, cuando 
advierte que tenemos que estar prevenidos de que 
los mismos actores que exigen derechos colecti-
vos se presentan con frecuencia con una narrativa 
exegética e integrista, y reproducen las representa-
ciones idealizadas por la sociedad dominante. El an-
tropólogo, entonces, se ve atrapado en la disyuntiva 
de traducir lo literal del “deber ser” narrado por el 

sujeto, o interpretar el “ser y hacer” observados en 
la investigación.

El uso y abuso del esencialismo conllevan otros 
riesgos, que discutiré en el último punto, pero antes, 
terminemos de evaluar la cláusula de autenticidad 
que exigen los gobiernos de los Estados a los pueblos 
originarios. Como hemos comentado, el indio per-
mitido es el que permanece culturalmente correcto, 
el que se apega a la tradición y a su pasado, no el que 
se adapta al cambio; el que permanece campesino, 
no el que vive en las ciudades; el que conserva su 
lengua autóctona, no el que utiliza un lenguaje po-
litizado; el que se conforma con su papel y soporta 
la violencia, no el que decide rehacer su vida y ter-
minar con una relación indeseada; el que permanece 
diferente, no el que quiere ser un igualado.

Al igual que Clifford (2001), en dos demandas 
de la CIDH para las que Kirsch ofreció sus informes 
periciales, los Estados impugnaron la identidad del 
sujeto. Al respecto, los gobiernos sostuvieron que 
no había lugar para la reclamación de derechos co-
lectivos que ampara el Convenio 169 de la Organi-
zación Internacional del Trabajo (OIT), puesto que 
los demandantes no satisfacían las características de 
pueblos indígenas (Gómez, 1995). Para empezar, 
no hablaban una lengua autóctona sino la nacio-
nal, eran adeptos al cristianismo y no a una reli-
gión originaria, existían matrimonios mixtos y no 
endogámicos, explotaban minas y comercializaban 
productos al exterior y un largo etcétera.

Para responder a estas impugnaciones, Kirsch 
no cae en el juego de tratar de autenticar, purificar 
o idealizar una cultura como si estuviera estancada 
en el tiempo, sino que opta por contraargumentar 
esas tesis y presenta el sentir de los afectados. Así 
logra, en primer lugar, evitar que la autoridad an-
tropológica defina desde afuera lo que son o no son 
los pueblos, y en segundo lugar, al asumir un papel 
de intermediario, coloca frente a frente los discur-
sos de verdad esgrimidos por los contrincantes. Es 
decir, más que interpretar o elucubrar sobre una 



Usos y costumbres del peritaje antropológico 77

definición de cultura, de sujeto diferente o esencia-
lizado, Kirsch da expresión al discurso del otro y lo 
articula para hacerlo legible ante la Corte.

Con esta estrategia comunicacional, el perito 
respondió a la descaracterización que pretendían los 
Estados y ofreció la autodescripción y autoadscrip-
ción narrada por los propios entrevistados, quienes 
aclararon que no era posible mantener la lengua ma-
terna cuando en las escuelas les prohibían hablarla; 
que adoptaron la religión cristiana en un contexto de 
imposición y manipulación; que era imposible no in-
teractuar con la sociedad nacional y realizar alianzas 
matrimoniales cuando fueron desplazados de manera 
forzosa de su territorio original hasta en dos ocasiones.

Pese a estas circunstancias, que para los antro-
pólogos serían una aculturación y para los gobiernos 
una desindianización, para los actores sociales nada 
justificaba el despojo y la invasión de su territorio. 
Aun como explotadores de minas, no consideraban 
justo que se dejara la puerta abierta a las concesiones 
mineras sin su consentimiento. En términos de un 
sentido común jurídico, advertían en sus alegatos 
que no estaban de acuerdo con que sus tierras se 
convirtieran en reservas ecológicas para proteger 
animales e inversiones, y que ellos quedaran en es-
tado de indefensión: ¿por qué las tortugas tienen 
derecho a la tierra pero nuestra gente no? (p. 40).

Kirsch tampoco se atora en la interpretación 
culturalista y retoma la exigencia de los pueblos na-
tivos para que se considere el respeto a las institucio-
nes políticas, sociales y económicas que mantienen 
vigentes, con independencia de las tradiciones o 
costumbres que conserven. A partir de esta tesis, 
el peritaje se concentra en llamar la atención sobre el 
trabajo comunal y el sistema de redistribución de las 
tierras y recursos. Es decir, en mostrar la especifici-
dad del aprovechamiento de los bienes mediante un 
derecho consuetudinario que se apropia de manera 
especial el territorio. En esta perspectiva, Kirsch no 
considera necesario sacralizar ni idealizar un modo 
de vida para reivindicar derechos, sino simplemente 

reinvindicar las instituciones propias a las que se re-
fiere el Convenio 169 sobre Pueblos Indígenas. 

Su propuesta es elemental pero profunda: no 
perderse en la descripción densa o en las apologías 
integristas, sino en la argumentación y reclamación 
que emana de los propios interesados; concentrase en 
hacer legible y entendible lo esencial de los derechos, 
no lo particular de la cultura. En este caso, Kirsch 
dice que sólo hay dos temas a discutir. Por un lado, la 
libertad de decidir, y por el otro, el derecho a la pro-
piedad. Con ello se suma al hábito de ir desplazando 
la narrativa culturalista hacia otra que pondera la ca-
pacidad política; la esencialista por otra más realista.

Es un nuevo uso del lenguaje y del peritaje que 
no podemos menospreciar, pues Kirsch hace todo un 
tránsito desde el lenguaje emic del actor social, que 
luego pasa por la interpretación etic de la antropolo-
gía, y lo aloja, por último, en una explicación recepti-
va para el lenguaje jurídico. No hay mejor manera de 
convertirse en traductor de culturas que saber llevar 
el hilo comunicativo de un punto a otro sin caer en 
arcaísmos o modismos de la escritura esotérica o pro-
funda que con facilidad encandila a la antropología.

Kirsch logra evitar enamorarse del canto de 
las sirenas y cambia la narrativa de la empatía o la 
simpatía por argumentación y sustentación. En  
la misma línea de Paul Ricoeur (2009), evita con-
fundir el amor con la justicia. Aunque esta asocia-
ción parezca extravagante, hay una gran semejanza 
entre el discurso de alabanza y los mandamientos del 
amor que imponen las escrituras sagradas. El peri-
taje, sin dudas, no es el espacio para las alabanzas ni 
los imperativos que exige una relación sentimental.

En cambio, según Ricoeur (2009), el discur-
so de la justicia se sustenta en la argumentación y el 
convencimiento, en la confrontación de ideas y el es-
clarecimiento de conceptos. En este lance es obvio 
que la antropología se jalonea entre el ideal de inter-
pretar lo exótico y esotérico o explicar lo objetivo 
y cotidiano, propósito que persigue la justicia. Por 
ello en la argumentación, en la comunicación y en 



78 Desacatos 57 � Yuri Escalante Betancourt

la traducción se concentran muchos de los esfuerzos y 
de los usos y costumbres que ahora demandan los 
dictámenes periciales.

En la centralidad de la traducción avanza tam-
bién Ortiz Elizondo. En esta ocasión, no esclarece 
la traducción que debe hacer el antropólogo para el 
juzgado, sino la traducción que pretende hacer el mi-
nisterio público frente al juzgado. En este intento, 
se suma al impulso de ir más allá de la cultura para 
preguntarse si la aparente ausencia de factor cultural 
en un juicio invalida los informes periciales antro-
pológicos. Ésa parece ser la lógica del culturalismo 
cuando se topa con narcotraficantes armados hasta 
los dientes: ¿qué tanto puede decir o hacer nuestra 
disciplina en estos casos, en los que no se observan 
causales determinadas por las normas comunitarias?

Ortiz Elizondo demuestra que hay mucha tela 
de donde cortar cuando interviene en el juicio de 
tres indígenas acusados de asalto y portación de ar-
mas. En sus entrevistas se da cuenta de la inmensa 
distancia entre lo registrado en el expediente y lo 
narrado por los inculpados. Claro, el habla repor-
tada en el expediente y el dicho expresado por los 
acusados por lo general difieren, porque un secreta-
rio redacta y asienta las declaraciones.

Pero en esta ocasión, la declaración emitida por 
los acusados y la versión asentada en el expediente 
sobre el tipo, modelo y características de las armas, 
así como los tiempos, modos y circunstancias de los 
hechos, no coincidían en ningún nivel del discurso. 
A decir del perito, el uso de las horas registrado en la 
declaración ministerial nada tenía que ver con las no-
ciones de tiempo basadas en los recorridos del sol que 
referían los detenidos. En cuanto a las armas de fuego, 
cuando en la entrevista el antropólogo los interrogaba 
sobre los tipos de armas mencionadas en la acusación, 
no tenían ni idea de lo que se estaba hablando.

Así las cosas, el habla reportada en el expe-
diente, como dijera Valentin Voloshinov (1992), es 
un habla domesticada y hegemonizada por quien la 
traslada a un soporte escrito, lo que convierte una 

oralidad condicionada culturalmente en una verdad 
jurídica incuestionable. En este sentido, Ortiz Eli-
zondo insiste en que tampoco se trata de demostrar lo 
cultural en la comisión del delito, sino de desvelar 
la competencia lingüística, y sobre todo, las causas 
motivacionales del delito, muy alejadas del hecho de 
que las personas esperaran tranquilamente ser deteni-
das por la policía.

En este trabajo, sale a luz la necesidad de inves-
tigar no sólo al sujeto activo, que supuestamente co-
mete un ilícito, sino también los usos y costumbres 
de los operadores del derecho que, como bien dice 
el colega, con las manos en la cintura se dedican a 
fabricar delincuentes y sembrar armas mediante la 
utilización del lenguaje del ventrílocuo, que reem-
plaza al de los acusados.

En la discusión y la reflexión que ofrecen 
Kirsch, Ortiz Elizondo y Saavedra Hernández, 
queda asentada la inmensa tarea de poner en sus-
penso, antes que cualquier otra cosa, las premisas 
epistemológicas de la disciplina. Seguramente no 
para demolerlas, sino para replantearlas en el con-
texto de una investigación en diálogo con los ac-
tores y el campo judicial. En consecuencia, muy 
aparte de las preferencias teóricas o metodológicas 
adoptadas, permanece el imperativo de la interpre-
tación y la traducción. Una interpretación que dé 
testimonio de los mundos de significado y los uni-
versos de discurso. Otros mundos, diría Esther Sán-
chez (2010), quien no por casualidad dedica uno de 
sus últimos libros a los dilemas de la comunicación 
intercultural.

Se trata de un trabajo de filigrana para el que rara 
vez nos preparamos. Lawrence Rosen (1977) apunta-
ba, a partir de los primeros peritajes elaborados por 
antropólogos durante el movimiento por los derechos 
civiles en Estados Unidos, que parecíamos más 
preocupados por exponer nuestras teorías que por 
matizar o adaptar nuestro discurso al contexto jurí-
dico en el que participábamos. La pregunta central 
radica entonces en qué tanto el esoterismo teórico 



Usos y costumbres del peritaje antropológico 79

puede conducirnos a un diálogo de sordos o qué 
tanto el pragmatismo, que sólo traslada o traduce 
datos, puede convertir a la antropología en una la-
bor meramente técnica o de fedatario de hechos, el 
otro riesgo que advierte Rosembert Ariza (2010) en 
la producción pericial.

En el amicus curiae, un género en el que la expe-
riencia de la antropología también puede ser prota-
gonista dentro de la justicia, estos límites se relajan 
mucho más, y desde mi punto de vista, los riegos 
y ansiedades reseñados a lo largo de estas líneas se 
agudizan. Expondré algunas enseñanzas que deja el 
texto presentado por Aura Estela Cumes Simón en 
la sección “Testimonios”, para ir adelantando algu-
nas reflexiones finales.

Los géneros

En efecto, el amicus curiae es un género nuevo, un 
nuevo uso de la antropología. Todo un campo por 
explorar por el formato abierto, libre y colegiado 
en el cual suele presentarse. Ofrece la gran ventaja 
de que no encierra al investigador en preguntas o 
temas acotados, lo cual le permite analizar cuestio-
nes que rebasan su disciplina y expresar opiniones 
sobre los efectos generales y hasta filosóficos de una 
decisión judicial. Este relajamiento, a su vez, corre 
el riesgo de descentrar la investigación o generalizar 
los temas acuciosos de la litis y pone en tensión una 
narración que oscila entre el ensayo y el peritaje, 
entre la disertación y la argumentación.

El texto de Cumes Simón nos proyecta a esta 
espiral de dilemas y nos permite mostrar las virtudes 
y bondades de este género de estudios, pero también 
los riesgos e inconvenientes. Por ejemplo, en la in-
tención que tuvo el gobierno de Guatemala de anular 
una resolución comunitaria, la autora pudo hacer un 
historial de agravios intervencionistas por medio del 
cual se evidenció la historia de supremacía que la so-
ciedad ladina ha impuesto a los pueblos mayas.

En un amicus curiae, el posicionamiento polí-
tico se hace permisible y rompe el tabú de que el 
derecho es un campo de normas en el que lo social 
o lo contingente no tienen cabida. En este caso, 
Cumes Simón hace un análisis antropológico de 
las decisiones judiciales, no sólo a partir de la crítica 
de las normas, sino del prejuicio y el racismo que 
encierra un sistema legal.

Sin embargo, este análisis histórico de la hege-
monía racial, incontrovertible, y que pasa por denun-
ciar la estigmatización sistemática de la civilización 
maya, basada en la visión estática y salvaje del otro, 
no debería dirigirse a describir una versión idílica del 
mundo indígena. Creo que los conflictos y las crisis 
que enfrentan los pueblos, de los cuales la violencia y 
la violación también forman parte, se pueden afron-
tar de mejor manera si cada parte reconoce lo que le 
corresponde hacer. Es decir, proponer que el patriar-
calismo o el caciquismo son efectos del exterior o 
que provienen de la sociedad mayor no los disolverá.

Si algo nos han enseñado la producción antro-
pológica y pericial es que el mundo indígena y la 
sociedad dominante forman parte de un entramado 
indisoluble, y por lo tanto, se debe trabajar en con-
junto para resolver los dilemas de la imposición y la 
sujeción presentes a ambos lados, ya que vivimos en 
un mundo de interrelaciones e interlegalidades.

Es innegable que los Estados-nación tienen 
muy poca intención de modificar su relación con los 
pueblos originarios, las experiencias aquí mostradas 
así lo indican, pero no podemos dar por sentado que 
toda aplicación del saber originario es noble por el 
simple hecho de ser originario. Ésta es una presun-
ción de verdad que puede aceptarse en teoría, pero 
debe demostrase en la práctica. Así, todo delito de 
violación puede ser resuelto de manera diligente 
cuando las partes se ponen de acuerdo, pero no todo 
acuerdo es atendido diligentemente.

Me explico, el Estado guatemalteco se entrome-
tió de manera flagrante en las decisiones del pueblo 
maya cuando quiso revertir una decisión colectiva, 



80 Desacatos 57 � Yuri Escalante Betancourt

pero eso no obsta para que se haga un análisis de si 
el acuerdo realmente satisfizo a las partes ni para que 
se dialoguen las posibles inconsistencias. Digo esto 
porque en el caso de los azotes —mencionados por 
Cumes Simón—, la brujería u otras instituciones 
cuestionadas desde una visión limitada de los derechos 
humanos, el antropólogo como perito debe verificar 
esa satisfacción o acuerdo entre las partes antes de ha-
cer una legitimación general. Una cosa es aceptar que 
es válido aplicar sanciones basadas en un sistema y un 
procedimiento consensuado y otra que cualquier tipo 
de sanción sea válida por sí misma, porque entonces 
se vuelve manipulable y sujeta a abusos. El caso de las 
violaciones en contextos de ocupación o simplemente 
de inconformidad de la víctima llamaría a que el pe-
rito hiciera un estudio más profundo. No digo que 
Cumes Simón no lo haya hecho, pero sí que un caso 
no salva a todos los demás. Así como las normas no 
son generalizables, los hechos tampoco pueden serlo.

En fin, la digresión se encamina a tomar en 
cuenta que el formato del amicus curiae se presta a 
estas proyecciones y el llamado es a que conozca-
mos los pros y contras de cada uno de los formatos 
para lograr la mejor comprensión y solución de una 
controversia legal.

El trabajo de Saavedra Hernández comple-
menta de manera oportuna estos dilemas sobre la 
idealización, ya sea del derecho consuetudinario 
o del derecho positivo. Es muy fácil caer en algu-
no de los polos y favorecer los derechos colecti- 
vos en detrimento de los individuales o los derechos 
individuales en contra de los colectivos. Saavedra 
Hernández apunta a la exigencia ética de hacer un 
trabajo de campo en colaboración con los sujetos, 
en sentido más estricto, con los sujetos que son víc-
timas, para modalizar la importancia de un dere-
cho o de otro. Ella denomina a esta postura defensa 
participativa, que deja en un papel secundario la elu-
cubración solipsista del teórico para hacer una invita-
ción a trabajar a los actores afectados por la opresión, 
en este caso de género.

En su aportación, también retoma las normas 
comunitarias que favorecen la conservación del patri-
monio para las mujeres que se separan de su marido, 
sobre todo por motivos de violencia, contra los usos 
agrarios y positivos que por lo regular protegen la 
herencia varonil y a quienes ostentan la propiedad 
vía los papeles. En su peritaje rescata estos principios 
comunitarios que por lo general tratan de ser ocul-
tados u opacados por la presencia de regulaciones 
impuestas por las normas de sucesión patriarcal.

Aunque falta conocer el desenlace de este caso, 
en el que una mujer separada fue acusada penalmen-
te de despojo por pretender quedarse con la casa for- 
mada en el matrimonio para dar protección a sus 
hijos, resulta relevante cómo la autora pondera la 
necesaria discusión de la variedad de normas pre-
valecientes antes que descartar a priori una u otras. 
Es decir, hace un llamado a colocarse e involucrarse 
en las necesidades de los actores y no sólo a reproducir  
o replicar el conocimiento “observado”, ya que ese tipo 
de enfoque neutralizado y desinteresado es una falacia.

Coda

Sin agotar todas las posibilidades que el campo de la 
investigación pericial ofrece al paradigma de la dis-
ciplina, he revisado algunos tópicos novedosos que 
proponen los ensayos recolectados. Es inobjetable 
que en la experiencia de elaboración de dictámenes 
para el aparato judicial se retomen algunas normas 
clásicas, pero en otras se están confirmando ciertos 
usos y costumbres ajenas al canon aceptado.

El uso y costumbre, que sin duda ha regresa-
do, consiste en retomar el estudio del derecho no sólo 
como un asunto de interés científico y académico, 
sino como un retorno a las preocupaciones sobre 
el colonialismo. Ahora no se dirige a testificar ni 
justificar la absorción de un sistema legal sobre otro, 
sino a cómo resolver la convivencia y coordinación 
entre sistemas jurídicos.



Usos y costumbres del peritaje antropológico 81

En este trance, resurge la inexorable evidencia 
de que el antropólogo, por más que quiera sustraerse 
al tiempo en el que vive, resulta un sujeto ubicado 
en los contextos políticos y sociales. En los infor-
mes periciales antropológicos, lo quiera o no, opta 
por dar una opinión que puede inclinar la balanza y 
comprometer el destino de una persona o un pue-
blo. Esto tiene que ver con la responsabilidad de 
su labor investigadora, que esta vez no puede dejar 
entre paréntesis, sino al contrario, debe expresarla 
de manera asertiva en las conclusiones o de otra 
manera no será un dictamen.

Lo anterior no deja de ser paradójico porque, 
como ha planteado César Rodríguez (2016), la 

investigación-acción resultante del acompañamiento 
de procesos sociales, en este caso legales, convierte 
casi de manera inevitable al científico social en un 
investigador-actor, que ejerce un oficio anfibio en-
tre conocimiento y colaboración, que tiene entre sus 
manos un instrumento que lo compromete con el 
mundo y los actores sociales, del cual no puede zafarse 
a menos que renuncie a protestar su cargo de perito.

La observación participante se convierte en-
tonces en participación acompañante y la investiga-
ción de campo en la observación de varios campos 
en confrontación que no puede eludir interpretar, lo 
cual nos regresa al planteamiento inicial de por qué 
los peritos no somos unos antropólogos normales. 

Bibliografía

Ariza, Rosembert, 2010, “Peritazgo socio-antro-jurídico y administración de justicia intercultural en Colombia”, en Instituto Interamericano de 
Derechos Humanos, Acceso a la justicia de los pueblos indígenas: los peritajes culturales y la visión de pobreza desde su cosmovisión, 
Instituto Interamericano de Derechos Humanos, San José, pp. 13-33.

Butler, Judith, 1998, “El marxismo y lo meramente cultural”, en New Left Review, núm. 227, pp. 109-121.
Castillo Farreras, José, 1973, Las costumbres y el derecho, Secretaría de Educación Pública, México.
Clifford, James, 2001, Dilemas de la cultura. Antropología, literatura y arte en la perspectiva posmoderna, Gedisa, Barcelona.
Escalante Betancourt, Yuri, 2015, El racismo judicial en México, Juan Pablos, México.
Foucault, Michel, 2001, Los anormales, Fondo de Cultura Económica, México.
Galarza, Joaquín, 1979, Estudios de escritura indígena tradicional azteca-náhuatl, Archivo General de la Nación, México.
Gómez, Magdalena, 1995, Derechos indígenas. Lectura comentada del Convenio 169 de Organización Internacional del Trabajo, Instituto 

Nacional Indigenista, México.
Hernández Castillo, Rosalva Aída y Héctor Ortiz Elizondo, 2012, “Asunto: Violación de una indígena me’phaa por miembros del Ejército 

Mexicano. Presentado ante la Corte Interamericana de Derechos Humanos. Abril-mayo de 2010. Una historia de agravios y desagra-
vios: el Ejército Mexicano ante la COIDH”, en Boletín Colegio de Etnólogos y Antropólogos Sociales, año 2012, pp. 67-81.

Holmes, William Henry, 1907, Biographical Memoir of Lewis H. Morgan, 1818-1888, Press of Judd & Detweiler, Washington, D. C.
Lévi-Strauss, Claude, 2014, Todos somos caníbales, Fondo de Cultura Económica, México.
Martínez Marín, Carlos, 1976, “La etnohistoria, un intento de explicación”, en Anales de Antropología, vol. 13, núm. 1, pp. 172-181.
Mena, Ramón, 1903, “Criminalidad indígena”, en Etnografías del estado de Puebla, Talleres de la Imprenta Guadarrama, Puebla.
Ricoeur, Paul, 2009, Amor y justicia, Siglo XXI Editores, México.
Rodríguez Garavito, César, 2016, “Investigación anfibia. Los derechos humanos y la investigación-acción en un mundo multimedia”, en César 

Rodríguez Garavito, Extractivismo versus derechos humanos. Crónicas de los nuevos campos minados en el Sur Global, Siglo XXI 
Editores, Buenos Aires, pp.

Rosaldo, Renato, 1991, Cultura y verdad. Nueva propuesta de análisis social, Grijalbo, México.
Rosen, Lawrence, 1977, “The Anthropologist as Expert Witness”, en American Anthropologist, vol. 79, núm. 3, pp. 555-578.
Sánchez Botero, Esther, 2010, El peritaje antropológico. Justicia en clave cultural, Deutsche Gesellschaft für Technische Zusammenarbeit/

Cooperación Técnica Alemana/ProFis, Bogotá.
Tylor, Edward B., 1993, “Cultura primitiva”, en Paul Bohannan y Mark Glazer (eds.), Antropología. Lecturas, McGraw-Hill, Madrid, pp. 64-78.

Voloshinov, Valentin, 1992, El marxismo y la filosofía del lenguaje, Alianza, Madrid.

Archivo

Archivo Manuel Gamio (AMG), Biblioteca del Museo Nacional de Antropología, México.


