176

Francois Houtart (1925-2017)

Francois Houtart (1925-2017)

JORGE ALONSO

Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores en Antropologia Social-
Occidente, Guadalajara, Jalisco, México

Peasant and Indigenous
Agriculture as a Transition to
the Common Good of Humanity:
The Case of Ecuador

FRANCOIS HOUTART +

Desacatos 56,
enero-abril 2018, pp. 176-187

Desacatos 56 » Jorge Alonso

JORGE ALONSO

rangois Houtart nacid en Bruselas, en 1925, y muri6 en Ecuador,

en 2017. Fue ordenado sacerdote en 1949. Particip6 con docu-
mentos para el Concilio Vaticano II por medio de Dom Hélder Camara.
Se doctord en sociologia en la Universidad de Lovaina. Fue profesor
emérito de la Universidad Cato6lica de Lovaina. En los tltimos afios era
profesor en el Instituto de Altos Estudios Nacionales de Ecuador (IAEN).
Fundo el Centro Tricontinental y la revista Alternatives Sud. Fue co-
director del Foro Mundial de Alternativas. Con Miguel D’Scoto, par-
ticipé en el nuevo proyecto civilizatorio “El bien comin de la
humanidad”. Publicé mis de medio centenar de libros y una gran can-
tidad de articulos. Algunos de sus temas versaban sobre la sociologia de
la religién; la funcion social de la religion; religion y sociedad; religio-
nes y humanismo; mercado y religion; Iglesia y Latinoamérica; globali-
zacién, agricultura y pobreza; del subdesarrollo a la liberacién; Africa
codiciada; la tirania del mercado; crisis del neoliberalismo, agroenergia,
utopia, altermundismo, el bien comun de la humanidad. Recorri6 in-
cansable todo el mundo para defender las causas de los de abajo. Era un
sabio afable, sencillo, generoso, con un pensamiento de gran profundi-
dady alcance. Mi primer acercamiento con €l fue por medio de un texto
en francés que cay6 en mis manos cuando discutiamos con Angel Palerm
los modos de produccién. Ese texto, que después fue publicado como
libro en castellano, indagaba con mucha originalidad la religion y los
modos precapitalistas de produccién. Coincidi con él en alguna de las
reuniones convocadas por los zapatistas. Lo invité a ser lector de una
alumna mia en el doctorado. Figuraba en la lista de participantes de 2018
en la catedra a la que pusieron mi nombre. En fechas recientes, le envié
el borrador del capitulo de un libro que dirige Alberto Aziz, prometid
leerlo y hacer sugerencias, pero la muerte lo sorprendié. Algunos pen-
sabamos que tenia tantas juventudes acumuladas, que era de la categoria
de inmortales. Propuse a Desacatos que le hiciera un homenaje por me-

dio uno de sus altimos escritos. Se trata de un texto que, junto con Frei



Betto y Antonio Salamanca, presentd el 23 de
marzo de 2017 en un seminario del IAEN y que la
revista Rebelion difundié el 14 de abril de este afio.!

La agricultura campesina
e indigena como una transicion
hacia el bien comun de la humanidad: el
caso de Ecuador

FRANCOIS HOUTART +
El nuevo paradigma incluye los cuatro ejes
de toda forma de vida colectiva

El bien

paradigma

comun de la humanidad como

poscapitalista puede parecer un
concepto utdpi-co, una discusiéon abstracta de
tipo neohegeliano o peor, una ilusién que sélo
puede conducir al fracaso. Pienso que no, por dos
razones. Primero, porque es una expresion de las
luchas sociales existentes en el mundo entero: es
necesario encontrar el vinculo que las une, sin

Cada

movimiento, en su lugar, contribuye a la lu-cha

perder la especificidad de cada wuna.
de conjunto, la basqueda del bien comun de la
humanidad. En segundo lugar, porque se trata de
un combate contra el capitalismo, es decir, una
relacion social que somete a los seres humanos y la
naturaleza a la 16gica de la acumulaciéon. Son otras
las relaciones sociales que se deben construir, otra
organizacién colectiva, otra cultura.

Tal

pensamiento demasiado occidental y referencias

vez el concepto revela un
mayores a las luchas sociales de clases del centro
del capitalismo industrial. Por eso, debemos
hablar con los pueblos andinos de Sumak Kawsay,
afiadir con los budistas la nocién de compasiéon o
de armonia con los taois-tas. La pluriculturalidad

se aplica también aqui y lo

importante es el contenido mds que la expresion: un
paradigma de vida frente a la destruccién de la Madre
Tierray de la humanidad.

En funcién de su aspecto holistico —de con-
junto—, ¢l nuevo paradigma incluye en su aplica-cion
concreta los cuatro ¢jes de la vida colectiva: la relacion
con la naturaleza, la produccion de la base material de la
vida —fisica, cultural, espiritual—, la organizacién social

y politica, y la interculturalidad.

Necesidad de transiciones

Como no se puede realizar un cambio instantineo, un
pasaje inmediato a un ecosocialismo, al “buen vivir”,
al bien comun de la humanidad, debemos pensar en
las transiciones. En el caso del poscapita-lismo, no se
trata s6lo de un proceso interno, como Karl Marx lo
estudié a proposito del pasaje entre el feudalismo vy el
capitalismo: este ultimo naci6 de las entranas mismas del
primero. Ahora, estamos frente a un proceso de
transiciones voluntarias, que exige iniciativas sociales y
politicas en relaciéon con la rea-lidad concreta, es decir
“revoluciones”, con todos los matices que permiten
evitar tanto el voluntaris-mo, como la recuperacion
conservadora del con-cepto. Transicién significa
entonces un paso hacia el nuevo paradigma poscapitalista
y no una adaptaciéon del capitalismo a nuevas
demandas, ambientales o sociales: un capitalismo verde,
un capitalismo social, un capitalismo moderno.

La agricultura campesina puede ser uno de
estos lugares, en los que una transicién es posible,
pero no sin condiciones. No se trata, como en el
caso europeo o norteamericano, de crear capita-listas
de poca monta o pequenos productores to-talmente

integrados a la cadena del capitalismo,

1 CCBY-NC-ND25ES. Véase <https://creativecommons.org/
licenses/by-nc-nd/2.5/es/>.

Francois Houtart (1925-2017)

177



