
176 Desacatos 56  Jorge Alonso

François Houtart (1925-2017)

Jorge Alonso

Centro de Investigaciones y Estudios 

Superiores en Antropología Social- 

Occidente, Guadalajara, Jalisco, México

Peasant and Indigenous 
Agriculture as a Transition to  

the Common Good of Humanity: 
The Case of Ecuador

François Houtart †

Desacatos 56, 

enero-abril 2018, pp. 176-187

François Houtart (1925-2017)

Jorge Alonso

François Houtart nació en Bruselas, en 1925, y murió en Ecuador, 
en 2017. Fue ordenado sacerdote en 1949. Participó con docu-

mentos para el Concilio Vaticano II por medio de Dom Hélder Câmara. 
Se doctoró en sociología en la Universidad de Lovaina. Fue profesor 
emérito de la Universidad Católica de Lovaina. En los últimos años era 
profesor en el Instituto de Altos Estudios Nacionales de Ecuador (iaen). 
Fundó el Centro Tricontinental y la revista Alternatives Sud. Fue co-
director del Foro Mundial de Alternativas. Con Miguel D’Scoto, par-
ticipó en el nuevo proyecto civilizatorio “El bien común de la 
humanidad”. Publicó más de medio centenar de libros y una gran can-
tidad de artículos. Algunos de sus temas versaban sobre la sociología de 
la religión; la función social de la religión; religión y sociedad; religio-
nes y humanismo; mercado y religión; Iglesia y Latinoamérica; globali-
zación, agricultura y pobreza; del subdesarrollo a la liberación; África 
codiciada; la tiranía del mercado; crisis del neoliberalismo, agroenergía, 
utopía, altermundismo, el bien común de la humanidad. Recorrió in-
cansable todo el mundo para defender las causas de los de abajo. Era un 
sabio afable, sencillo, generoso, con un pensamiento de gran profundi-
dad y alcance. Mi primer acercamiento con él fue por medio de un texto 
en francés que cayó en mis manos cuando discutíamos con Ángel Palerm 
los modos de producción. Ese texto, que después fue publicado como 
libro en castellano, indagaba con mucha originalidad la religión y los 
modos precapitalistas de producción. Coincidí con él en alguna de las 
reuniones convocadas por los zapatistas. Lo invité a ser lector de una 
alumna mía en el doctorado. Figuraba en la lista de participantes de 2018 
en la cátedra a la que pusieron mi nombre. En fechas recientes, le envié 
el borrador del capítulo de un libro que dirige Alberto Aziz, prometió 
leerlo y hacer sugerencias, pero la muerte lo sorprendió. Algunos pen-
sábamos que tenía tantas juventudes acumuladas, que era de la categoría 
de inmortales. Propuse a Desacatos que le hiciera un homenaje por me-
dio uno de sus últimos escritos. Se trata de un texto que, junto con Frei 



177François Houtart (1925-2017)

Betto y Antonio Salamanca, presentó el 23 de 
marzo de 2017 en un seminario del iaen y que la 
revista Rebelión difundió el 14 de abril de este año.1



La agricultura campesina  
e indígena como una transición  

hacia el bien común de la humanidad: el 
caso de Ecuador

François Houtart †

El nuevo paradigma incluye los cuatro ejes 
de toda forma de vida colectiva

El bien común de la humanidad como 
paradigma poscapitalista puede parecer un 
concepto utópi-co, una discusión abstracta de 
tipo neohegeliano o peor, una ilusión que sólo 
puede conducir al fracaso. Pienso que no, por dos 
razones. Primero, porque es una expresión de las 
luchas sociales existentes en el mundo entero: es 
necesario encontrar el vínculo que las une, sin 
perder la especificidad de cada una. Cada 
movimiento, en su lugar, contribuye a la lu-cha 
de conjunto, la búsqueda del bien común de la 
humanidad. En segundo lugar, porque se trata de 
un combate contra el capitalismo, es decir, una 
relación social que somete a los seres humanos y la 
naturaleza a la lógica de la acumulación. Son otras 
las relaciones sociales que se deben construir, otra 
organización colectiva, otra cultura.

Tal vez el concepto revela un 
pensamiento demasiado occidental y referencias 
mayores a las luchas sociales de clases del centro 
del capitalismo industrial. Por eso, debemos 
hablar con los pueblos andinos de Sumak Kawsay, 
añadir con los budistas la noción de compasión o 
de armonía con los taoís-tas. La pluriculturalidad 
se aplica también aquí y lo 

importante es el contenido más que la expresión: un 
paradigma de vida frente a la destrucción de la Madre 
Tierra y de la humanidad.

En función de su aspecto holístico —de con-
junto—, el nuevo paradigma incluye en su aplica-ción 
concreta los cuatro ejes de la vida colectiva: la relación 
con la naturaleza, la producción de la base material de la 
vida —física, cultural, espiritual—, la organización social 
y política, y la interculturalidad.

Necesidad de transiciones

Como no se puede realizar un cambio instantáneo, un 
pasaje inmediato a un ecosocialismo, al “buen vivir”, 
al bien común de la humanidad, debemos pensar en 
las transiciones. En el caso del poscapita-lismo, no se 
trata sólo de un proceso interno, como Karl Marx lo 
estudió a propósito del pasaje entre el feudalismo y el 
capitalismo: este último nació de las entrañas mismas del 
primero. Ahora, estamos frente a un proceso de 
transiciones voluntarias, que exige iniciativas sociales y 
políticas en relación con la rea-lidad concreta, es decir 
“revoluciones”, con todos los matices que permiten 
evitar tanto el voluntaris-mo, como la recuperación 
conservadora del con-cepto. Transición significa 
entonces un paso hacia el nuevo paradigma poscapitalista 
y no una adaptación del capitalismo a nuevas 
demandas, ambientales o sociales: un capitalismo verde, 
un capitalismo social, un capitalismo moderno.

La agricultura campesina puede ser uno de 
estos lugares, en los que una transición es posible, 
pero no sin condiciones. No se trata, como en el 
caso europeo o norteamericano, de crear capita-listas 
de poca monta o pequeños productores to-talmente 
integrados a la cadena del capitalismo, 

1	 CC BY-NC-ND 2.5 ES. Véase <https://creativecommons.org/ 
licenses/by-nc-nd/2.5/es/>.


