1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 57

o

El don de ver

El proceso de iniciacion y sus implicaciones

para la cosmovision huichola

Johannes Neurath

I. PENSAMIENTO MITICOY
REPRESENTACIONES COLECTIVAS

URANTE LAS ULTIMAS dos décadas la cosmo-

vision se ha convertido en un tema predilec-

to de la antropologia mesoamericana, hasta
convertirse en un lugar comun. Persisten, sin embargo,
una serie de problemas que dificultan la comprension
de estas representaciones colectivas sobre el mundo. ;Es
la cosmovision ciencia o mito? ;Es propiedad intelectual
del “informante excepcional’, de algunos “especialistas”
o de toda una comunidad? ;O sera producto de la imagi-
nacion del investigador, quien extrapola y sintetiza cosas
sobre las cuales los aborigenes no suelen reflexionar? (Ga-
linier, 1990:25).

Con el fin de avanzar en este género de estudios nos
hemos propuesto profundizar sobre un aspecto que tal
vez no parezca tan problematico: la constatacion de que
las cosmovisiones indigenas no suelen conocer una se-
paracion tajante entre los dmbitos de la naturaleza, la
sociedad y lo sobrenatural o sagrado. Entre los huicho-
les y coras, ambos grupos uto-nahuas de la Sierra del Na-
yar en el Occidente de México,! las fuerzas o elementos

JOHANNES NEURATH: Museo Nacional de Antropologia, Institu-
to Nacional de Antropologia e Historia.

1 Este trabajo trata, en primer lugar, de los huicholes, grupo con quie-
nes realicé numerosas temporadas de trabajo de campo entre 1992 y

dela naturaleza son considerados deidades, al tiempo que
antepasados y parientes de los seres humanos. En esta
concepcién todo el mundo es una “gran casa’, una co-
munidad. Pero no creemos que nuestros informantes
sean tan naif como para no distinguir entre el fuego y un
abuelo o entre su patio de danza y el mundo.z Dos pro-
blemas se plantean: ;qué quiere decir “lo mismo” en tér-
minos mitoldgicos?, y sobre todo, ;en qué contexto sur-
gen estas identificaciones?

En un nivel diferente de analisis encontramos la con-
cepcién de que en los origenes miticos todas las cosas,
especies de plantas, animales y seres humanos, forma-
ban una unidad indiferenciada, conviviendo en ausencia
de reglas y sin problemas de comunicacién, ya que todos
se hablaban y entendian. Luego se establecié el orden,
basado en diferenciaciones categéricas, reglas de inter-
cambio (ergo, el tabu del incesto) y una alternancia rit-
mica de segmentos temporales (dia-noche, temporada
de sequia-temporada de lluvias). Por diferentes circuns-
tancias un antepasado se transformo en x cosa y otro
en y. Pero todos los seres animados del universo —una

1998. En algunos casos se analiza material comparativo de los coras,
grupo vecino de los huicholes, que actualmente estoy investigando.
Para hablar de los indigenas de la region del Gran Nayar en térmi-
nos generales utilizo los términos nayaritas o nayares.

2 Sobre todo, la identificacién que los huicholes establecen entre el ve-
nado y el peyote ha causado mucho ruido entre los estudiosos del
pensamiento mitico.

o

57



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 58

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos INVIERNO 2000

categoria bastante amplia— descienden del mismo grupo
de ancestros deificados. Esto implica que los seres huma-
nos, los animales, las plantas y los elementos naturales
pueden comunicarse entre si, pero con mucha dificultad

—aprender a comunicarse significa someterse a una ini-

ciacion chamanica. Asi, la no separacién entre naturaleza
y sociedad se refiere al tiempo mitico, no a la “actualidad”

Siguiendo los planteamientos de M. Bloch y J. Parry
(Bloch, 1977, 1989; Parry y Bloch, 1989), postulamos que
una cosmovision se origina y reproduce en la confluen-
cia de dos campos cognitivos, bastante diferentes entre si,
pero no totalmente separados el uno del otro. Mientras

que los conocimientos practicos y empiricos se aprenden
en el curso de la vida cotidiana, los aspectos netamente
mitoldgicos se reproducen, principalmente, en las fiestas
y rituales, es decir, durante la experiencia liminal colecti-
va. La reproduccién de una cultura a largo plazo requiere
de este segundo campo donde, necesariamente, se mane-
jan nociones de caracter ideoldgico. Los conocimientos
exactos sobre el mundo fisico son un ingrediente impor-
tante, pero las cosmovisiones combinan estos saberes
58 4 précticos y empiricos con complejas construcciones mi-
toldgicas que no representan realidades objetivas, sino la

mistificacion de las mismas.>

Tal vez lo més caracteristico del cosmos indigena es que
a través de éste, el pequefio circulo de la etnia se expande
imaginariamente para adquirir dimensiones universa-
les. Desde las piedras hasta los astros, todo forma parte
del propio sistema de parentesco. No deja de sorprender
que pueblos minusculos, ubicados en remotas serranias,
se atribuyan ser el centro del mundo y estén convencidos

de ser los productores de la lluvia del mundo.

La cosmovision se entiende al analizar como el mito,
ritualmente escenificado, se sobrepone a la cotidianidad.
Aunque se vive en una época posterior al caos original,

3 Asi, las cosmovisiones suelen encontrarse, al menos parcialmente,
en contradiccién con las condiciones reales de la existencia. El mismo
parentesco entre la gente y las fuerzas de la naturaleza, que se conside-
ran sus antepasados divinizados, implica que existe una ideologia, defi-
nida como “representacion imaginaria de la relacion entre el individuo
y las condiciones reales de su existencia”. Las ideologias no son pro-
ducto de “falsas conciencias” ni irracionales. Como lo explica Zizek,
siguiendo a Althusser, lo més “ideologico” es la idea de que pueda exis-
tir una sociedad sin ideologia (Althusser, 1970; Zizek, 1992).

o

el tiempo del mito no es una cosa del pasado. Sobre todo
durante los procesos rituales existe una extrafia sincronia
entre una temporalidad mitica no diferenciada y el pre-
sente diferenciado (que es resultado del acontecimiento
mitico). En este contexto, la comunidad regresa a sus ori-
genes, lo que significa que los eventos narrados en los
mitos de creacion vuelven a suceder. Es asi como duran-
te ciertas fases del ritual los limites categoricos vuelven a
hacerse franqueables. Gracias al efecto hipnético de las
danzas, el consumo de alucinégenos y la experiencia ri-
tual, la nocién del tiempo se pierde. En las escenificacio-
nes rituales, el “Abuelo Fuego” es un abuelo y el anciano
cantador es el fuego; “Nuestra Madre, la Lluvia del Orien-
te” es una serpiente y el grupo de danzantes es la lluvia.

En el ritual no hay “representacién” (en sentido tea-
tral), sino identificacion entre significante y significado.
Como explica Cassirer (1925: 64), con fundamento en
las obras de Preuss (1912, 1921-1923) sobre los coras
—vecinos de los huicholes— y los witoto, “lo que ocurre
en estos ritos, como en la mayorifa de los cultos de mis-
terios, no es ninguna representaciéon meramente imita-
tiva de un suceso, sino el suceso mismo y su acontecer
inmediato; es un drémenon, esto es, un acontecimiento
real y efectivo”. Sin ceremonias, los procesos naturales
simplemente no tendrfan lugar y el cosmos no se repro-
duciria. No obstante, cabe senalar que, aun cuando fuera
del contexto ritual las identificaciones de esta indole no
dejan de operar, su importancia si es bastante atenuada.
El “mundo mégico” de los huicholes existe, principal-
mente, durante las grandes fiestas y rituales.

Il. RECIPROCIDADYY JERARQUIA

Para continuar con las distinciones necesarias en la com-
prension de la cosmovision huichola, pensamos que
son dos los principios que estructuran la interaccion de
los seres v los elementos en el universo: la reciproci-
dad y la jerarquia. Estos 6rdenes no necesariamente son
compatibles el uno con el otro, aun cuando intervienen
simultdineamente en muchos contextos culturales. Por
esta raz6n no debe buscarse una explicacion de toda la
realidad social fundada en uno solo de ellos.



1 Saberes

7/29/04 8:44 AM Page 59

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

En su reciente libro, El enigma del don (1996), Gode-
lier argumenta, con mucha razon, que el intercambio re-
ciproco de dones no debe considerarse el tnico “hecho
social total”. Las indagaciones etnoldgicas en el Gran Na-
yar demuestran que hay, al menos, un subciclo ritual
donde el predominio del principio de jerarquia es mani-
fiesto. En particular, el analisis de los rituales iniciatorios
huicholes revelan su preeminencia sobre el principio de
reciprocidad.

Desde luego, no cuestionamos la vigencia de la “ley de
la circulacién de dones” (Mauss, 1971 [1923-1924]) en el
universo nayarita, en el dmbito de la “naturaleza”y en el de
la “sociedad”. Los intercambios rituales expresan y repro-
ducen la solidaridad entre todos los miembros de la

Tuki huichol, San Sebastian (Waut+a)

comunidad, pero estos ritos también vinculan a la co-
munidad con las fuerzas del mas alld: muertos, ances-
tros, fuerzas de la naturaleza y dioses que moran en los
lugares de la geografia ritual. Con todos estos seres tam-
bién se comparten relaciones reciprocas de cooperacion
y convivencia.

En las fiestas se realiza una serie de intercambios ritua-
les de alimentos (tamales, pinole, caldo, atole, bunuelos,
trago), que unen a los grupos domésticos entre si y con
la comunidad. La comida es aportada por diferentes casas
y concentrada en un fondo comun. Este fondo comin
se vuelve a distribuir entre todos, de manera tal que todos
comen la comida de todos. Por otra parte, se preparan
ofrendas de flechas, jicaras, velas y otros objetos, mismos

FOTOGRAFIA DE ARTURO GUTIERREZ DEL A

59



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 60

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos INVIERNO 2000

que son untados con la sangre de los animales ritualmen-
te sacrificados. Después de las fiestas se realizan peregri-
naciones para entregar estas ofrendas a los lugares sagra-
dos donde moran los antepasados deificados. Estos se
alimentan con la sangre y utilizan los objetos ofrenda-

dos como instrumentos mégicos para sus quehaceres
divinos. En contraparte (contradon), los dioses se sacri-
fican en beneficio de la humanidad, transforméandose en

aquello que los seres vivos requieren. Ofrecen como su
regalo mas precioso el “agua bendita” de la lluvia.
Pero la vida social no sdlo se rige por el principio de la

reciprocidad. Si bien es cierto que éste es muy importante,
lo mismo vale para la jerarquia. La cosmovisién plantea
guerras y conflictos entre las fuerzas luminosas de arriba
y los poderes oscuros de abajo (Preuss, 1912). En estas lu-
chas no hay victoria definitiva, pero tampoco empate. El
amanecer, que es la victoria de los dioses de mayor ran-

go, siempre importa mas que su inversion en el atarde-

cer, cuando vencen las deidades del inframundo. La je-

rarquia social encuentra fundamentos en esta asimetria.

Si la lucha césmica no se resuelve, tampoco la contra-

60 4 diccién entre un aparente equilibrio de fuerzas opuestas
y su negacion, la asimetria jerarquizada. El igualitarismo

comunitario tiende a desenfatizar las asimetrias simbo-
licas y sociales, pero no las puede desaparecer. A su vez,
la jerarquia siempre es precaria y cuestionada. Puede de-
cirse que en esta sociedad, basicamente igualitaria y sin
clases sociales, no hay una “democracia perfecta’, pero
tampoco poderes absolutos. Como ya hemos senalado,

es una cuestion de niveles y contextos lo que decide cuél
de los principios debera prevalecer. Por lo demds, el ri-
tual es un mecanismo de repeticion que perpetua las in-
definiciones y contradicciones estructurales que al final
de cuentas permiten la estabilidad relativa del sistema y

su reproduccién (Lévi-Strauss, 1958).*

4 El concepto del “dualismo jerarquizado” o “concéntrico” propues-
to por Dumont (1980), explica como todos los pares de oposiciones
binarias que componen un sistema de clasificacion suelen expresar
relaciones de jerarquia. La parte que es positivamente valorada re-
presenta la totalidad e incluye o engloba su opuesto “inferior”, que
solamente es una “parte”. Asi, el Padre Sol es la deidad suprema, las
madres de la fertilidad Gnicamente controlan ciertos elementos del

COSMos.

o

En los ritos agricolas simples —sobre todo en los que se
realizan en los patios familiares— se intercambian ofren-
das por lluvia y salud. Casi cualquiera puede realizar es-
tas ofrendas y asegurar asi el bienestar de su gente, de su
ganado o de sus coamiles (campos de cultivo). En la rela-
cién entre los seres humanos y las deidades prevalece un
espiritu de reciprocidad, aunque en las mismas ofrendas
huicholas también se observa como las relaciones recipro-
cas se convierten en asimétricas: la ofrenda dirigida a una
deidad también tiene caracter de oracion. Las plegarias
se inscriben en la “decoracion” de las ofrendas: pinturas
sencillas, figuras de cera y objetos en miniatura. Y aunque
en muchos rituales no se enfatiza este aspecto, queda
claro que las deidades receptoras de los objetos donados
no estan obligadas a conceder todo lo que se les pide.

También se advierte que en el contexto de la iniciacion
chamédnica la importancia del intercambio reciproco que-
da eclipsada. El iniciante que practica el autosacrificio a
través de duros ejercicios (ayunos, vigilias, caminatas) lo-
gra convertirse en la deidad que él mismo representa. La
no-separacion entre significante y significado es vivida en
todas sus consecuencias. El bienestar de los demads de-
pende de la experiencia y el cumplimiento del ritual de
quienes pasan por la iniciacion. Estos no intercambian
con los dioses, puesto que no se puede intercambiar nada
con uno mismo. Al término de este proceso, el iniciante
se encuentra transformado en autoridad. Su trato con
los no iniciados ya no serd igual.

La posicion que alguien ocupa en la sociedad huichola
depende, en primer lugar, del grado de iniciacion. Los cha-
manes experimentados se mueven con cierta libertad en-
tre el dmbito mitico de los ancestros y la cotidianidad méds
sencilla que comparten con los demas; controlan el mun-
do de los no iniciados porque tienen acceso al otro nivel.

Hablar de la cosmovisién de una sociedad se compli-
ca cuando la relacionamos con la estructura politica, que
es una estructura contradictoria por naturaleza. Para los
no iniciados el cosmos es menos complejo. Las pautas de
interaccién con el mundo responden, més que nada, a ra-
zones y vivencias practicas, pero no se reflexiona mucho.
Su participacion en el ritual es pasiva y se limita al cum-
plimiento de “la costumbre”. Naturalmente, las cosmovi-
siones de los ancianos y chamanes son mads interesantes



Saberes

7/29/04 8:44 AM Page 61

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

La jicara de la comunidad, representacion de todo el universo; cora de
Jesus Maria, Nayarit (coleccion Preuss, Museo de Etnologia, Berlin)

para el etnologo. Pero la acentuada elaboracion de estas
versiones, que no carecen de ingredientes muy perso-
nales de cardcter especulativo, tiene que compararse con
las cosmovisiones més simples de la gente no iniciada,
de igual manera que el “mundo magico del ritual” debe
relacionarse con la vivencia cotidiana en los contextos
no-rituales (Bloch, 1977).

Ill. LA CASA GRANDE

No es dificil reconocer que el “universo nayarita” tiene
una estructura de quincunce (la divisién espacial del
cosmos en cuatro partes y un centro). Segin la mito-
logia cora, el mundo y el mitote se originaron cuando
la diosa madre teji6 una cruz romboide (cha'anaka u
“ojo de dios”) con sus propios cabellos, utilizando como

5 Entre los baruya, M. Godelier estudi6 las diferencias entre las con-
cepciones cosmoldgicas de los iniciados y de los no-iniciados (Go-
delier, 1982).

FOTOGRAFIA DE THOMAS LOECKNER,

soporte dos flechas entrecruzadas proporcionadas por
sus hijos. Al terminar este artefacto, lo colocé en el sue-
lo y ordend a todos los antepasados que se dispusieran a
bailar mitote, danzando en sentido levogiro encima de
él. De este modo el mundo se extendio en el espacio.
Desde entonces, tejer un cha’anaka y danzar mitote sig-
nifican recrear el mundo, con su estructura de quincun-
ce (Preuss, 1908).

La estructura de quincunce es la cuadratura de la dua-
lidad: arriba y abajo, combinado con izquierda (utata,
también norte) y derecha (serieta, también sur) —un par
complementario de dos pares complementarios de opues-
tos. Utata y tserieta también refieren a los puntos solsticia-
les. El Sol “teje” el quincunce con sus desplazamientos,
que van del oriente al poniente y del norte hacia el sur.

sEs este quincunce una expresion de la cosmovision
huichola? Seguramente si, pero la jicara de la comunidad
—un importante objeto ritual- también es un microcos-
mos Y, especificamente, una réplica del patio de danza
(Preuss, 1911, 1912; Kindl, 1997). A diferencia del quin-
cunce, que explica cdmo se cred el mundo, la jicara alude
a la fertilidad de la Madre Tierra. Sin embargo, descifrar
la cosmovision no es encontrar la representacion que
corresponde a cada cosa del mundo. Serfa mejor com-
prender como cada representacion sirve a los aborigenes
para pensar diferentes aspectos del mismo mundo.

En los grandes templos (tuki, callihuey), en los centros
ceremoniales tukipa y en los patios de mitote encontra-
mos modelos méds complejos del mundo. Estas “casas
grandes” son representaciones del cosmos entero y, a la
vez, las aldeas donde habitan los ancestros fundadores o
dioses. También el término huichol kiekari ilustra esta
identificacion, ya que significa “rancherfa’, “comunidad”
y “mundo’

Arquitecténicamente, los tukipa de las comunidades
huicholas orientales —Tuapurie (Santa Catarina Cuexco-
matitdn) y Waut+a* (San Sebastian Teponahuastdn)—son
los centros ceremoniales mas complejos del Gran Nayar,
vestigios de una tradicién que se remonta al menos hasta

* La grafia + (“i herida”) corresponde en el idioma huichol a una
vocal abierta que se pronuncia como una combinacion de la i y de
lau. (N.deE.)

o

61



1 Saberes

62 4

7/29/04

8:44 AM Page 62

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

Zacatecas
Huejuquilia

el Alto Valparaiso
~ -~

O
Tepic ®

Nayarit

~ Océano Pacifico

La sierra del Nayar

el periodo Clasico de Mesoamérica.% La complejidad de
la jerarquia de los encargados del tukipa es considerable.
Entre los huicholes occidentales —de la comunidad de
Tateikie (San Andrés Cohamiata)— la arquitectura es
mas sencilla, pero también encontramos complejas so-
ciedades jerarquizadas de “jicareros” (xukurikate) o “pe-
yoteros” (hikuritamete). Los patios de mitote de los coras,
tepehuanes y mexicaneros son extremadamente simples
en términos constructivos. Solamente encontramos una
fogata, un circulo de piedras y un altar sencillo (tapeixtle).
También la jerarquia de encargados del mitote es muy
sencilla, sin embargo, al igual que entre los huicholes, el
patio representa el universo y en las fiestas se repite la
creacion del mundo (Preuss, 1911, 1912) (véase el mapa
para la ubicacion de las comunidades y grupos étnicos).

6 Segiin el arquedlogo Weigand (1992), los centros ceremoniales tu-
kipa son derivaciones de la tradicion de Teuchitlan.

*

----- Huicholes

Guadalajara

Tepehuanos 1. San Francisco Ocotdn

f 2. Santa Maria Ocotdn

3. Canoas

4. Azqueltan
Mexicaneros 1. Santa Cruz Acaponeta
2. San Agustin Buenaventura
3. San Pedro Jicoras

Fresnillo
()

%

Zacatecas
.
Coras 1. Santa Teresa

2. Dolores
3. Rosarito
Y 4. San Juan Corapan
-’;,_.\ 5. La Mesa del Nayar
. 6. Jestis Maria
\ 7. San Francisco

'~

1. San Andrés Cohamiata

2. San Miguel Huaistita

3. Zoquipan

4. Guadalupe Ocotdn

5. El Colorado de la Mora

6. Sitacua

7. El Roble

8. Santa Catarina Cuexcomatitan
----- - 9. San Sebastidn Teponahuastin

i 10. Tuxpan de Bolafios

11. Keuruwit+a

1. Huazamota

2. San Juan Peyotdn

3. San Pedro Ixcatin

4, Santa Lucia de la Sierra
5. Tenzompan

6. Huaynamota

7. Huajimic

8. Mezquitic

9. San Martin de Bolafios

Mestizos

[]

Los tukipa de los huicholes orientales son los tnicos
lugares del antiguo territorio mesoamericano donde atin
se construyen “pirdmides” con fines ceremoniales. Por
ejemplo, en el centro ceremonial de Keuruwit+a (Las
Latas), comunidad de Tuapurie, existen dos pequefios
templos elevados (xirikite) que estin construidos sobre
basamentos de aproximadamente un metro y medio de
altura. El acceso a estos templos es por medio de empi-
nadas escaleras. Mientras que los troncos piramidales
son considerados réplicas del Cerro del Amanecer (Pari-
tek+a o Reu’unari), ubicado en el extremo oriental del
universo huichol, las escaleras representan el sendero
que el Sol sube durante su viaje desde el inframundo ha-
cia el cenit. De acuerdo con su orientacién hacia el Ce-
rro del Amanecer, estos templos se ubican al extremo
oriental de una gran plaza central de danza.

Al otro extremo de este espacio se ubica el templo
principal del centro ceremonial, que es una estructura



1 Saberes

7/29/04 8:44 AM Page 63

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

hundida y circular, con un techo alto de zacate sostenido
por dos postes. Este edificio —el tuki o callihuey— estd ubi-
cado en y orientado hacia el poniente. Asi, mientras que
la plaza con los xirikite elevados representan el mundo
superior, el cielo y el desierto ubicado “arriba” en el orien-
te, el tuki es una réplica del inframundo y del mar, la parte
més antigua del universo. Siendo el tukipa el “rancho de
los dioses”, el tuki es la cocina y, de hecho, la fogata central
del gran templo representa el “lugar del horno” (Te’aka-
ta), sitio donde nacié y habita el Dios del Fuego, Tatewari.

Los demas templos se agrupan alrededor del patio cen-
tral e igualmente representan importantes lugares sagra-
dos y destinos de peregrinacion. Los encargados del
tukipa —los “jicareros”™— son representantes de los ante-
pasados deificados. Durante el lapso de cinco afios que
dura su cargo, habitan el templo que corresponde a la
deidad que personifican. Se llaman “jicareros” porque
cuidan las jicaras sagradas que también se identifican con
las deidades. Como nombre personal, cada uno de ellos
lleva el de la deidad que “representa’, cuya jicara cuida y
cuyo adoratorio habita.

En resumen, cada tukipa ocupa el centro de un am-
plio sistema de correspondencias simbdlicas que conec-
ta cargos, templos, dioses y lugares de culto, los cuatro
rumbos y el centro. El conjunto arquitectonico del fu-
kipa representa los puntos mds importantes de la geo-
grafia ritual: forma un modelo en miniatura del cosmos.
El quincunce (ts+kuri), la jicara, la “casa grande” y el
mundo real convergen para convertirse en una serie de
amplificaciones o reducciones dpticas de un mismo
modelo. Los multiples significados del término kiekari
no son una coincidencia.

Sin embargo, las relaciones de oposicién binaria que
encontramos en el fukipa son asimétricas e implican una
relacion jerdrquica entre lo de “arriba” y lo de “abajo”
Esto queda todavia més claro al analizar el panteén de
los dioses, representado por la fila de los jicareros.

IV. LA FILA DE LOS INICIANTES
Los dioses son ancestros fundadores, los miembros ori-

ginales de la comunidad. Forman parte de la sociedad,
pero no como cualquier miembro, sino como “gente

mayor’, autoridades e iniciados (mara’kate). La costum-
bre de llamar a casi todos los dioses con términos de
parentesco como tamatsi (“nuestro hermano mayor”),
tatei (“nuestra madre”), tatata o tayau (“nuestro pa-
dre”), takutsi (“nuestra abuela”), teukari (“abuelo” o
“abuela”), tatewari (“nuestro abuelo”) o fatutsi (“nues-
tro bisabuelo”), ilustra el tipo de relaciones que preva-
lece entre hombres y dioses: parentesco que implica un
trato de respeto, de cercania y a la vez de distancia.

Los dioses son iniciados o mara’akate (“hombres-dio-
ses” 0 chamanes) y han obtenido nierika, el “don de ver”.
Este concepto clave de la religién huichola es polivalente;
se relaciona con la “mejilla’, la “cara” y el “espejo”. Como
ofrenda, nierika se refiere a una serie de objetos redon-
dos o poligonales (tejidos, tablas de estambre), que se
usan ritualmente como “instrumentos para ver” (Lum-
holtz, 1986). Muchas veces, en el centro del nierika se
encuentra un agujero que sirve para ver “al otro lado”, el
mundo secreto, genuino y mitico-atemporal de los ante-
pasados. Nierika, en el sentido de “don de ver”, solamen-
te se obtiene mediante la préctica del (auto)sacrificio y de
la austeridad, participando en peregrinaciones, velacio-
nes nocturnas, ayunos y demds formas de busqueda de
visiones (Negrin, 1986, Negrin y Neurath, 1996). La no-
cién de nierika también se relaciona con la estructura del
quincunce, del paisaje ritual y del centro ceremonial, don-
de cada elemento corresponde a uno de los cinco rum-
bos cardinales. Esta cualidad geométrica del mundo se
descubre participando en los rituales y peregrinaciones.

En el sentido estricto de la palabra “sacrificio’, los car-
gueros tienen la obligacion de matar reses durante de-
terminadas ceremonias. Otros “sacrificios” consisten en
renunciar a la migracién estacional durante el tiempo
que dure el cargo de peyotero, lo que puede significar per-
der un buen empleo u otras oportunidades de ganar
dinero. Para muchos, lo més dificil son las reglas de aus-
teridad: abstenerse de comer sal y, sobre todo, de tener
relaciones sexuales con mujeres que no son sus esposas.
Vale la pena recordar que todas las transgresiones sexua-
les tienen que confesarse publicamente durante ciertas fa-
ses de los ritos y peregrinaciones. Los que tienen cargos
de peyotero también tienen que aguantar las “desvela-
das” que duran hasta tres noches y, por supuesto, los

o

63



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 64

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

INVIERNO 2000

64 4

Cocinas

RO e T e gk ik

Vista del conjunto del tukipa huichol de Ratontita, perteneciente a la comunidad de San Sebastidn, municipio de Mezquitic, Jalisco

interminables bailes, los largos viajes y caminatas de las
peregrinaciones, asi como las cacerias, que cada vez son
més dificiles porque se estan acabando los venados cola
blanca. Durante las peregrinaciones al desierto de Wi-
rikuta, los huicholes tienen que enfrentar la sed, el pol-

vo, el calor y el frio de las noches.”

Como iniciantes, los jicareros representan a los ante-
pasados que todavia no son deidades. La experiencia co-
lectiva del grupo de peregrinos durante el viaje a Wiriku-
ta, la mortificacion que padecen y la alegria compartida,
es lo que les permite adquirir el “don de ver”, convertirse
en representantes de los antepasados deificados.

No todos alcanzan una experiencia suficiente como
para obtener el rango de iniciado o mara’akame. Los que

7 Muchas peregrinaciones, hoy en dia, se realizan en camion. Esto
implica que ya no se sufre tanto sacrificio como en los tiempos
cuando los peyoteros realizaban todo su viaje caminando.

o

logran obtener el rango de nierika llegan a ser mas cer-
canos a los ancestros deificados muertos que a los jéve-
nes no-iniciados vivos. Asi, son ellos quienes dirigen las
ceremonias y ocupan posiciones de autoridad dentro del
gobierno tradicional. No hay duda de la funcién legitima-
dora de la préctica religiosa: las autoridades son seme-
jantes a los dioses. Vale mencionar que el ritual no s6lo
enfatiza la importancia de los ya iniciados; en ciertos mo-
mentos también expresa desprecio por los que no lo son
o0 no la lograron. La separacion entre iniciados y no-ini-
ciados se equipara con los conflictos cosmicos entre las
fuerzas de la luz y las de la oscuridad, entre las deidades
del desierto y las deidades del inframundo, o entre ven-
cedores y vencidos. Asi, mientras hay entidades que
son ritualmente exaltadas, otras son simbolicamente
devaluadas.3

8 Cfr. los planteamientos de M. Bloch (1986, 1992)

DIBUJO DE ALFONSO SOTO SORIA



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 65

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

La practica religiosa fortalece la creencia en que el éxi-
to en la subsistencia y en la reproduccion —es decir, el de-
senvolvimiento exitoso de los ciclos naturales— depende
de los dioses y sus representantes, los jicareros. Ellos “sue-
fian” la lluvia durante su rito de iniciacién. Las serpientes
de lluvia que nacen de los polvos del drido semide-
sierto de Wirikuta son el producto de su sacrificio. Tam-
bién lo es la salida del sol, el astro que vence a las tinieblas
gracias al esfuerzo de sus tropas auxiliares, los peyoteros.
En el estado liminal, las fronteras entre categorias son
franqueables. Los peyoteros experimentan vividamente
cémo se transforman en lluvia y como la traen de regreso
a su comunidad y al mundo. Con el “don de ver” obtie-
nen la fuerza divina de crear y recrear el mundo. Y puesto
que ellos mismos son dioses, no piden ni intercambian;
sus ritos implican la desaparicion de la reciprocidad.

En cada distrito tukipa la dltima autoridad descansa
en un consejo de hasta cinco ancianos, los kawiterutsixi.
Por lo general, se trata de los hombres més experimen-
tados y sabios de la comunidad, tanto en los asuntos po-
liticos como en las esferas de la religion y la medicina tra-
dicional. Durante su vida han pasado por los mas altos
cargos de la comunidad y generalmente son curanderos
o cantadores reconocidos.

A diferencia del resto de los cargos, el puesto de kawi-
teru es vitalicio. Generalmente, los ancianos principales
no participan tan activamente en la vida politica comu-
nitaria cotidiana, sin embargo, son ellos quienes tienen
la dltima palabra en los asuntos importantes. Ademads,
son sus propuestas, basadas en revelaciones oniricas, las
que mas peso tienen cuando se discute la nueva distri-
bucién de los cargos. Aunque los consejos de ancianos
pertenecen a los distritos tukipa que son subdivisiones de
la comunidad, ejercen autoridad sobre los miembros de la
jerarquia de la cabecera. Su papel mas importante con-
siste en preservar el conocimiento profundo de los mitos
y las ceremonias. Debido a lo extensa que es la literatura
oral huichola, los kawiterutsixi tienen que ser personas
poseedoras de una memoria amplia y bien entrenada.

El significado del término kawiteru es ilustrativo de la
cosmovision huichola. Etimoldgicamente deriva de
la palabra espanola “cabildo”, pero aparentemente se ha
asimilado a un término huichol, kawitu, que significa

“historia” 0 “mito”. Esta palabra, a su vez, se relaciona
con kawi, que es el nombre de una oruga o gusano que
vive abajo de la tierra y de quien se dice que traza los
caminos de los peregrinos (Negrin, 1977: 16). Las prin-
cipales rutas huicholas de peregrinacion, dirigidas a los
santuarios de los cinco rumbos, tienen un sinntimero de
estaciones y a cada una de ellas corresponde un episodio
mitoldgico. Asi, al recorrer los caminos se leen y se apren-
den los mitos que, practicamente, estin escritos en el
paisaje. Los kawiterutsixi se llaman asi porque son ellos
quienes mejor conocen los mitos y el nierika (quincun-
ce) de las rutas de peregrinacion.

De acuerdo con esta jerarquia, después de los kawite-
rutsixi siguen todos los cargos de jicarero (xukurikame)
o peyotero (hikulitame), que tienen una duracién tem-
poral fija.

La palabra hikuritame se deriva de hikuli, “peyote”
Como es sabido, una de las tareas principales de los ji-
careros/ peyoteros® es precisamente la recoleccion del
peyote (Lophophora williamsi), cactus psicotrépico y sin
espinas que crece en el desierto sagrado de Wirikuta, en
el norte del estado de San Luis Potosi. Pero ésta sola-
mente es una de sus actividades. Los jicareros también
son los protagonistas de las fiestas agricolas que se cele-
bran en el tukipa. Simultineamente son un grupo de
cazadores de venado, asi como un grupo de peregrinos
que tiene la obligacion de viajar hacia una serie de luga-
res sagrados del paisaje que corresponden a los cinco
rumbos cardinales. Ademas, como encargados del tu-
kipa, conforman un grupo de cooperaciéon que realiza
numerosas jornadas de trabajo tanto para el centro cere-
monial como para comuneros particulares que tienen
una participacién importante en algun asunto del fuki-
pa. Todas estas actividades las desarrollan los jicareros/
peyoteros durante la época seca del afio. En la época de
lluvias descansan de su cargo para atender sus coamiles.
Més adelante analizaremos las razones mitoldgicas por
las cuales la temporada de lluvias tiene que ser un tiem-
po sin gobierno y sin peyoteros.

9 La diferencia entre xukuritamete y hikuritamete es que los “jicare-
ros” son los que tienen un cargo en el tukipa, mientras que los “pe-
yoteros” son los que efectivamente participan en la peregrinacion a
Wirikuta.

o

65



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 66

66 4

o

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

La composicion de la jerarquia no es
exactamente la misma en todos los tu-
kipas. Aunque la mayoria de los xukuri-
kate son hombres, algunos de los cargos
de deidades femeninas son ocupados por
mujeres. Las esposas de los xukurikate
también tienen cargos e importantes
obligaciones rituales. Para poder con-
vertirse en curandero y/o cantador
(mara’akame), un individuo tiene que

. . . OCEANG
realizar al menos cinco peregrinaciones

PACIFICE
a Wirikuta, lo que implica participar co-
mo hikuritame durante un minimo de
dos ciclos. Esto debido a que las peregri-
naciones solamente se realizan el prime-
1o, tercero y quinto afio de cada ciclo.

Independientemente del éxito en el pro-
ceso iniciatorio, cada cinco afnos un ji-
carero puede ascender en la jerarquia.
Solamente los tres cargos més elevados
de esta jerarquia estan reservados para
mara’akate.10

Los miembros del grupo de peyoteros

1. Tatewari / Te'akata

4. Takutsi / Takutsd

Reu’unari

9. Santa Catarina

se distinguen por tres atributos de su 10. Tatei Xapawiveme

adorno personal: un espejo circular (nie-
rika), un pequefio bule con tabaco (yak-
wai) y, durante la época seca, por las

(El Bernalejo)

2. Tatutsa / Tatutsi Maxakwaxi
3. Tatei Haramara / Tatei Haramaratsie

5. Tatei Ni’ariwame / Kwixuxure |
6. Tamatsi’ekd Teiwari / Tamatsi Yuikwamuta
7. Tamatsi Kauyumarie / Paritekia /
8. Taydu / Paritekia / Rew'unaxi

11. Tatei Kiewimuka / Tsakaimuta
12. Tatei Yirameka / Tamatsi Teiwari Yuawi /

5

EL3

Tukipa de
Keuruwit+a

/ Tatei Xapawiyemeta

plumas blancas de guajolote que llevan
alrededor del ala del sombrero. Segin la ceremonial
mitologfa huichola, el guajolote (aru) es

el animal que bautizé al sol (fau) (Lum-

holtz, 1986: 36-37; Negrin, 1977: 142-143). Las plumas
de guajolote son asi un importante emblema solar
(Preuss, 1998: 192). Conforme a la l6gica del complejo
mitote y los mitos de las batallas astrales, los peyoteros
fungen como ayudantes o tropas auxiliares del sol en sus

luchas contra las fuerzas de la oscuridad.!!

10' Al parecer, la participacion en los grupos de jicareros no es la tni-
ca via para lograr la iniciacion chaménica. Una alternativa al com-
promiso ritual con el peyote es la “manda” con el alucinégeno kieri,
cuyo culto tiene otras caracteristicas y no implica una organizacion
comunitaria (Jiuregui com. pers.).

11'En el pasado, los cargos de jicarero también eran de guerreros. Ba-

o

El tukipa de Keuruwit+a. Relaciones entre puntos del paisaje y estructuras del centro

Cuando los peyoteros se desplazan como grupo suelen
caminar en “fila india”, respetando su jerarquia interna.
Lo més peculiar de ellos es su humor ritual, que consiste
en chistes irreverentes y obscenos, en juegos de palabras

sandose en los informes de Lumholtz (1986 [1900]), Seler demostrd
que algunas insignias de los peyoteros huicholes corresponden a ob-
jetos rituales usados por los sacerdotes del México antiguo. El espejo
de los peyoteros corresponde al tlachieloni o itlachiaya (“instrumen-
to para ver”), insignia del dios mexica del fuego y de Tezcatlipoca. Los
sacerdotes mexicas también usaron bules de tabaco (yetecomatl)
similares a los yakwai de los peyoteros huicholes (Seler 1902-23,3:
366, 371).



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 67

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

—por ejemplo, hablar en contrarios o al re-
vés—, asi como en hacer burla de las autori-
dades y de otros grupos étnicos —como los
tepehuanos, los mestizos o los “gringos”. En
las fiestas, varios miembros del grupo de
hikuritamete suelen actuar como payasos ri-
tuales o tsikwakitsixi. Los peyoteros también
tienen una danza particular, el denominado
“zapateado huichol”, que bailan en muchas
ocasiones y que es acompanada por sones de
xaweriy kanari.'2 Cada grupo de peyoteros
tiene sus propios musicos para tocar estas
piezas. Ademds, los peyoteros tienen trompe-
tas de cuerno de res (awate) que usan para
hacer llamadas actsticas; solamente el en-
cargado del dios del viento tiene una concha
de caracol marino (k+xa).

Con sus bromas permanentes, la musica
que los acompana y el zapateado que bailan
en todas las ocasiones posibles, los peyo-
teros forman una pequefia comunidad de
fiesta perpetua. Dentro de la comunidad los
peyoteros tienen todas las caracteristicas de
una “sociedad especial” (Van Gennep, 1909:
1). Divierten a la gente pero también inspi-
ran miedo y respeto. Como participantes de
un rito de iniciacién, llevan la doble vida de
los seres liminales. En un estado permanente
de intoxicacion de peyote, ofrecen una viva
imagen del grupo original de los antepasa-
dos que fundaron la comunidad y crearon
todas las cosas del mundo, transformandose
en ellas.

Los dirigentes de los grupos de jicareros son el
+r+kwakame (nombre que deriva de +r+, “flecha”) y
el nauxatame. Los dos son curanderos-cantadores (ma-
ra’akate) que anteriormente tuvieron varios cargos de ji-
careros. El +r+kwakame es un representante del dios del
fuego Tatewari (“Nuestro Abuelo”); durante la época se-
ca canta en la mayoria de las ceremonias que se llevan a
cabo (o donde participan) los hikuritamete, ademds de

12 Variantes organolégicos del violin y de la guitarra.

Sacrificio de toro, Tateikie

que dirige las peregrinaciones. En la época de lluvias su
puesto es ocupado por el t+karimahana, el “cantador de
la medianoche (t+kari)”. El nauxatame es el “confesor” y
representa a Tatutsi Maxakwaxi (“Nuestro Bisabuelo Co-
la de Venado”). Durante la peregrinacion a Wirikuta, el
nauxatame es el encargado de quemar las cuerdas con
nudos que representan los pecados (transgresiones se-
xuales) confesados por los peregrinos.

Los gastos que implica el cargo de +r+kwakame son
muy altos, entre otras cosas incluye un ntimero elevado
de sacrificios de reses. Tal parece que este cargo solo es

o

FOTOGRAFIA DE ARTURO GUTIERREZ DEL A,

67



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 68

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos INVIERNO 2000

asequible para una persona econémicamente acomo-
dada. Como representantes de los distritos tukipa, el
+r+kwakame y el nauxatame también participan activa-

mente en las asambleas comunales y forman parte de
delegaciones enviadas a tratar con instituciones federa-
les o estatales. Por otra parte, sus actuaciones son objeto

de permanentes criticas. Casi cualquier desgracia puede

atribuirse a una falta del cantador del tukipa.

En la lista de los peyoteros de Keuruwit+a aparecen la
mayorfa de las deidades importantes del pante6n hui-

chol, entre ellas se encuentran:

—Tatewari (“Nuestro Abuelo’, el dios del fuego asociado

con el centro),

—Tayau (“Nuestro Padre”, el dios solar),

—Tatutsi Maxakwaxi (“Nuestro Bisabuelo Cola de Ve-

nado”),

—Tamatsi Parietsika (“Nuestro Hermano Mayor, el que

Camina en el Amanecer”),

—Tamatsi ‘Eaka Teiwari (“Nuestro Hermano Mayor, el

Vecino [= mestizo] Viento”),

68 4 —Tamatsi Teiwari Yuawi (“Nuestro Hermano Mayor, el

Vecino [Mestizo] de Color Azul Oscuro”),

—Tamatsi +r+ye (“Nuestro Hermano Mayor con la Fle-

cha”),

—Tamatsi Wak+r+ (“Nuestro Hermano Mayor, el Tepe-

huano”),

—Tamatsi Kauyumari (“El que no sabe su nombre”; un

personaje “trickster”),
—Kam-+kime (el lobo),

—Xurawe Tamai (“El Joven Estrella”, el lucero del alba),

—Na+r+ (el dios de los torrenciales),

—Tsakaimuta (el dios venado de la Mesa del Nayar, Na-

yarit),

—Takutsi (“Nuestra Abuela” o “Nuestra Semilla Germi-

nada’, la vieja diosa de la fertilidad),

—Tatei Kiewimuka (“Nuestra Madre” de la Mesa del Na-

yar, la diosa de la lluvia del poniente),

—Tatei Nia’ariwame (la diosa madre o serpiente de lluvia

del oriente),

—Tatei Y+rameka (“Nuestra Madre del Retofio”, la diosa
de la lluvia del norte que vive en una cueva cerca de El

Bernalejo, Durango),

o

—Tatei Xapawiyeme (“Nuestra Madre, el Chalate [higue-
ra mexicana] de Lluvia’, la diosa que vive en la Laguna
de Chapala y corresponde al sur),

—Tatei Ut+’anaka (la diosa madre del pescado),

~Tatei Wierika Wimari (“Nuestra Madre, la Virgen Agui-
1a” la diosa del cielo), y

—Kuixuxure (“el aguililla de cola roja”).

Cinco peyoteros que, ademas de ocupar uno de los pues-
tos mencionados, representan al grupo de los cinco
cazadores miticos, los awatamete, son también los en-
cargados de los rumbos cardinales:

—Wawatsari/ el encargado del sur: fuwe / jaguar (“tigre”),

—Ututawi/ norte: maye / puma (“leén”),

—Tsipurawi/ oeste: +xawe / lobo,

—Tutu Hauki/ este: kap+wi / lince,

—Tututaka-Pitsiteka/ centro y eje central: mitsu / gato
montés.

A diferencia de los restantes peyoteros, estos cinco se com-
prometen a realizar cinco peregrinaciones a Wirikuta, lo
que significa que tienen que participar en la jerarquia del
tukipa durante dos ciclos consecutivos.

V.EL MITO DEL TUKIPAY EL DUALISMO
JERARQUIZADO

En la geografia ritual de los huicholes, la gran mayoria
de los lugares de culto —cerros, rocas, piedras, cuevas, 0jos
de agua, lagunas y el mar— son considerados moradas de
antepasados divinizados. En tiempos miticos, a través
de sus sacrificios y autosacrificios, los antepasados pudie-
ron lograr la calidad de hombres-dioses o iniciados. A la
vez, se transformaron en cosas que sus descendientes ne-
cesitaban para vivir: agua (en sus diferentes formas), maiz
y otras plantas alimenticias, sol, venados y otros animales,
tabaco y peyote. Asi se entiende que estos elementos de
la naturaleza, aunque tengan una apariencia diferente a la
de los seres humanos, “en realidad” son “gente”. Las for-
maciones naturales que existen en los lugares de culto dan
testimonio de las transformaciones de los antepasados.



1 Saberes

FOTOGRAFIA DE ARTURO GUTIERREZ DEL A,

7/29/04 8:44 AM Page 69

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

Determinadas rocas, arboles u ojos de agua surgieron o
adquirieron la forma peculiar que tienen durante episo-
dios decisivos de la narracion mitica. Lo méds importante
es que estos momentos de creacion e iniciacion a través

Ofrenda en Wirikuta

del sacrificio deben ser reactualizados por los encargados
actuales de la comunidad. Los patios de mitote existen
desde los inicios del mundo. Las fiestas, como insisten los
huicholes, siguen realizandose sin modificacion alguna

desde los tiempos de los ancestros deificados hasta la
fecha. Para los indigenas, la eficacia de su tradicion ra-
dica, mas que nada, en su cardcter (supuestamente) in-
interrumpido.

Una version extensa del mito del tukipa
huichol forma parte del canto de la fiesta
del peyote (Hikuli Neixa). Este canto se eje-
cuta durante tres noches consecutivas, asi
que no es posible presentar el texto comple-
to de este largo kawitu. Ciertos mitemas
resultan ser especialmente importantes y
merecen que se les dé un trato privilegia-
do. En particular, se trata de episodios que
marcan el principio y el fin del kawitu del
tukipa. La salida de los antepasados del in-
framundo se vincula con el gran templo
circular ubicado en el poniente del patio
festivo. En el otro extremo concluye el tiem-
po mitico con la llegada de los primeros
peyoteros al Cerro del Amanecer en el
oriente. Aqui me limitaré a exponer la “es-
tructura mitica” de la Gran Casa, el marco
narrativo dentro del cual se desarrollan
los episodios y aventuras de los dioses.

Por cierto, debe decirse que casi resulta
imposible escuchar el texto del kawitu. El
cantador estd sentado en medio de un gran
tumulto, donde todos danzan frenética-
mente en circulo, representando remolinos
de agua, serpientes atacantes y combates
entre venados, imitando también la lluvia
con las pisadas de los huaraches.

Como todos los mitos de origen, el ka-
witu del tukipa comienza “en un tiempo
muy remoto”. Entonces, los dioses salieron
del mar, es decir, del inframundo que se
ubica “abajo en el poniente”. Al mismo
tiempo se formo el primer grupo de caza-

dores y peregrinos. La equiparacion del mar con
el inframundo es una constante en la cosmovision hui-
chola. Cuando hablan del mar, se refieren principalmen-
te al océano Pacifico, lo que es 16gico, ya que la costa de
Nayarit se encuentra relativamente cerca de su territorio

o

69



1 Saberes

70 4

7/29/04

8:44 AM Page 70

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

INVIERNO 2000

I‘I4l
13

El tukipa, corte transversal poniente-oriente. 1) Tatewari; 2) Maxakwaxi; 3) Tatei Haramara; 7) Tamatsi Parietsika; 13) fogata central del patio;

14) tapeiste; 15) lugar de Tatewari en el techo del tuki

tradicional, ubicado en la parte sur de la Sierra Madre
Occidental. Sin embargo, hay que tomar en cuenta que
los mismos huicholes sostienen que el mar se extiende
por debajo de la tierra conectdndose con el “mar de Vera-
cruz” (el Golfo de México), ubicado en el oriente.

Una gran roca blanca solitaria que se encuentra en el
mar, a una cierta distancia del Estero del Rey, en el puer-
to de San Blas, es el punto de partida del kawitu del tu-
kipa, o sea, del “camino de la oruga” que lleva hasta el
otro extremo del “tiempo-espacio”. Siendo el principal
lugar de culto de Tatei Haramara, la diosa madre del mar,
el monolito marca el punto occidental de la cruz rom-
boide ts+kuri, “ojo de dios” o quincunce que, para los
huicholes, es el mundo.

Reiteradamente me han explicado que el poniente
(tat+ata), el mar y la costa de Nayarit se ubican “abajo”
y en una zona “oscura’. Esto tiene una serie de implica-
ciones importantes. Por una parte, es ahi donde habitan
los muertos o, al menos, una gran parte de ellos. Segtin
algunos informantes, los muertos que viven en la costa
son aquellos que cometieron muchas transgresiones se-
xuales durante su vida. La existencia de estos “pecadores
irremediables” no necesariamente es triste, ya que pasan
el tiempo bailando mitote y emborrachindose. Seria
erroneo pensar que el inframundo es un 4mbito negati-
vo o siniestro. Una concepcion asi no cabria en el pensa-
miento huichol.

“La zona oscura” —el inframundo, el mar y la costa—es
la region mas fértil del universo huichol y la mas rica en

o

recursos acudticos. Toda el agua que circula en el mundo
proviene del mar o, mitolégicamente hablando, de la dio-
sa madre Haramara, que se (auto)sacrifica aventdndose
permanentemente contra las rocas de la costa (la roca
blanca de San Blas) para revivir como el rocio y las nubes
que se elevan hacia el cielo. A través de canales subterra-
neos, las “venas de la tierra’, todos los manantiales y ojos
de agua estan conectados con el mar.

El mar, con su agua salada, es la fuente ultima de la
fertilidad. Equiparada con el inframundo y conceptuali-
zada como el ambito de la oscuridad, la costa se denomi-
na t+karita (“lugar de la medianoche”) o y+wita (“donde
estd oscuro [negro]”). La misma metafora del dia y la
noche se aplica a las estaciones del afio. Asi, la época de las
lluvias (witarita) se llama t+kari(pa), “cuando es media-
noche” (Preuss, 1907:185). La temporada de “las aguas” se
equipara simbolicamente con la costa y el mar. Como
me han explicado diferentes informantes, en el principio
del universo la época de las lluvias era permanente, “todo
el tiempo llovia”, “todo el mundo fue oscuro” y la tierra
aun era blanda. La marisma es un ecosistema que, efec-
tivamente, corresponde a esta vision de un mundo acud-
tico que no es mar, pero tampoco tierra. Para los hui-
choles, se trata de la parte del universo que conservo su
aspecto original. Los moscos, tan abundantes en la zona
de San Blas y en la marisma, son los muertos.

En el mar y en la costa viven toda clase de monstruos
peligrosos, sobrevivientes de los tiempos primordiales
—ballenas, serpientes aladas, vampiros y “chupacabras”



1 Saberes

7/29/04 8:44 AM Page 71

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

Varios de estos seres liminales y macabros se me han des-
crito con todo detalle v, frecuentemente, me llamo la
atencion que los dibujos que hacen los huicholes de tales
seres se parezcan a vacas o toros.

La region oscura también es zona de peligros morales.
Repetidamente se me ha contado que en la costa existen
“sirenas” seductoras que tienen colas de culebra y tratan
de “atrapar” a los hombres que visitan la zona. Ellas es-
tdn al servicio de los hechiceros y de los dioses de la muer-
te, llamados “sefiores de la medianoche” (T+kakate) o
“atrapadores de la vida” (tukari nawakate). También se
me ha comentado que los monstruos marinos son los
enemigos de las estrellas. Cuando los monstruos se dis-
ponen a salir, Xurawe, el lucero, u otros astros los matan
con tiros de estrellas fugaces.

Una clase distinta de seres miticos, que anteriormente
vivieron en la costa, son los hewiixi, una raza primitiva de
gigantes torpes y canibales indisciplinados. Los gigantes

Juan Rios, La vision del venado en Wirikuta

Tatutsi
Tatewari Takutsi
Tayau %& <> ¢<> % Tateiteime
Tamatsime l l l l

AAAAA

Seres humanos

Los dioses del tukipa

se consideran extintos, asi que se les atribuyen toda cla-

se de objetos antiguos, entre otras cosas artefactos ar-
z .t « »

queoldgicos, como “monos” (figuras de barro), puntas de

proyectil y antiguos metates, pero también los grandes

huesos de mamuts que ocasionalmente se encuentran en

71



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 72

72 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

INVIERNO 2000

la sierra. A veces los hewiixi se consideran los antepasa-
dos de los huicholes, pero es mas frecuente que se men-
cione una gran batalla primordial en la que los gigantes
terminaron vencidos por los antepasados de los hui-
choles conceptualizados como “seres de arriba” (Preuss,
1998: 198). Esta ambivalencia no es una casualidad y
puede encontrarse en casi todos los personajes miti-
cos que se asocian con el mundo de abajo. Ambos con-
flictos —la lucha de las estrellas contra los monstruos
marinos y la exterminacion de los gigantes— son expre-
siones de la misma lucha cosmica. Los personajes que
representan a la fertilidad salvaje tienden a sufrir una
devaluacion simbdlica.

Guadalupe Gonzalez Rios, El nacimiento del sol

Algunos informantes no se refirieron a los gigantes,
sino que afirmaron que la gente mds antigua eran lobos.
Por esta razon, el poniente y la costa también se llaman
Kam-+kita, “el lugar de la gente lobo”. De este modo, el
inframundo, asociado asi con los acompafiantes anima-
les 0 naguales de los marda’akate, adquiere un aspecto sa-
grado y positivo. Segtin lo que me contd un informante
de Las Latas, los lobos son la gente mas sabia, los mejo-
res cazadores y, sobre todo, sus companeros mas leales.

o

En el contexto de la estructura arquitectonica del fu-
kipa, Kam-kita, far+ata y T+karipa —“el pais de los lobos”,
“abajo en el poniente” y “la region de la medianoche”-
se ubican en el interior del templo principal o tuki. Los
antagonistas de los lobos, los Tamatsime o “hermanos
mayores” se asocian con el desierto de Wirikuta, el patio
del tukipa y las estructuras elevadas de los adoratorios
xirikite.

El mito huichol no pregunta “;por qué hay algo en vez
de nada?”, sino explica el origen de la existencia estructu-
rada. No supone la creacion ex nihilo. El caos, aparente-
mente, es preexistente. El tema de los mitos es el origen de
la dualidad, de la reciprocidad, de la jerarquia, de la muer-
te, de las categorias y de los cinco puntos cardinales.

;Como fue que los dioses salieron de la oscuridad?
;Como se cred la luz? ;Por qué tenemos que celebrar las
fiestas? Existen maltiples variantes de los mitos huicho-
les de origen pero, respecto al kawitu de Hikuli Neixa,
mis informantes coincidieron en una serie de detalles
importantes: cuando las personas salieron del mar, el
mundo adn era oscuro, solamente la Luna y las estrellas
alumbraban la noche eterna. Como “no se podia ver
bien”, los dioses formaron el primer grupo de hikurita-
mete e iniciaron un largo viaje en busqueda del Cerro
del Amanecer (Paritek+a), el lugar donde saldria el Sol.

Como ya hemos aclarado, el primer grupo de peregri-
nos fue una gran familia: bisabuelo (Tatutsi Maxakwa-
xi), abuelo (Tatewari), abuela (Takutsi), un padre (Tayau)
con sus cinco esposas (las Tateiteime) y cinco hijos, to-
dos (menos el conejo) hermanos mayores (Tamatsime).
Por ser caminantes y peregrinos, a los dioses en su con-
junto se les denomina los kakauyarite, palabra que deri-
va de kakai, “huarache”13 El destino de los peregrinos se
encontraba en el otro extremo del cosmos, o sea, “arriba
en el oriente”, en el drido semi-desierto de lo que hoy en
dia es la parte norte del estado de San Luis Potosi. Encon-
trar el otro extremo significaba establecer un orden geo-
gréfico, diferenciar los rumbos y terminar con el amorfis-
mo del caos original. Al terminar la noche permanente,

13 En un sentido menos amplio, los kakauyarite son aquellos dioses
de cerros, rocas y piedras que quedaron petrificados cuando sali6 el
Sol por primera vez.



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 73

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

también termina la “época mitica” y comienza el tiempo
que conocemos.

Los mismos antepasados que partieron en busca del
amanecer fueron también los primeros cazadores de ve-
nado. El venado fue el primero en salir del mar y en diri-
girse hacia el este; después salieron los awatamete, “los
que [ob]tienen cuernos’, los cinco hermanos mayores que
fueron los cazadores originales (“tigre” [jaguar], “le6n”
[pumal, lobo, lince y gato montés), y/o el grupo de “la
gente lobo”, los Kam-+kite.

El resultado de esta primera y mitica caceria de vena-
do —a la vez peregrinacion de peyote— es la existencia de
los importantes lugares de culto que se encuentran en
las cercanias de Real de Catorce. El kawitu plantea que
llegando a una parte del desierto del este, el venado se
entrega voluntariamente a los cazadores; por eso su cora-
zOn (iyari), se transforma en peyote (hikuli), cuyo efec-
to los cazadores —al probar la carne de la presa— son los
primeros en experimentar.

Wirikuta fue creado mediante el autosacrificio. El dios
Tamatsi (“Nuestro Hermano Mayor”), héroe cultural de
los huicholes, es una figura dual en todos los sentidos:
aparece como la presa (el venado) y como el lider de la
caceria (el lobo). Con esta aparente paradoja se ejempli-
fica el ideal ético del mara’akame huichol, quien siempre
estd dispuesto al (auto)sacrificio.

Un aspecto importante del kawitu es que el Cerro Re-
wunari (Quemado) o Paritek+a (del Amanecer) también
aparece como el lugar donde Tayau, “Nuestro Padre” el
Sol, sali¢ por primera vez. Los dos acontecimientos
—el origen del peyote y el primer amanecer— no solamen-
te sucedieron en el mismo lugar, sino también en el mis-
mo momento, precisamente al final del “camino de la
oruga”. Al igual que la creacion del peyote, el nacimiento
del Sol fue resultado de un sacrificio voluntario: un nino
ciego, cojo y “chueco” (pero muy buen cazador) se arro-
j6 a una fogata y, pasando por el agua del inframundo,
salié de la cueva en la punta del Cerro del Amanecer.

La “lluminaciéon” que experimentaron los primeros
peyoteros después de que probaron hikuli coincide con
la primera salida del Sol. Al terminar el tiempo mitico
(el kawitu) las cosas quedaron establecidas como son.
Luego el mundo comenzo a secarse. Los antepasados que

A. Vara del Alcalde (Akdrite)
B. Vara del gobernador (Tatohuani)
C. Vara del Alguacil (Arkuatsine)

no habifan llegado a Paritek+a quedaron donde se encon-
traban en ese momento. Los hombres se convirtieron en
piedras, rocas y montafias —los llamados kakauyarite
(véase nota 13). Las madres (Tateteime) no se secaron
completamente y se transformaron en ojos de agua, la-
gunas y manantiales.

Para que el Sol pudiera subir al cielo los dioses levan-
taron los cinco pinos (haurite) que sostienen la cipula
celeste. Asi, con la primera salida del Sol, el “tiempo-
espacio” comienza a funcionar como lo conocemos, con
su alternancia ritmica entre arriba y abajo, dia y noche,
época de secas y época de lluvias. El inicio de una dualidad
espacial y temporal implica también el establecimiento
de un orden social basado en el intercambio reciproco.
El dios Sol es el patrén de todas las autoridades. “De su
corazon nacen las varas de mando” y los seres humanos
contrajeron el compromiso de entregarle sangre de ani-
males sacrificados como alimento. Mitolégicamente ha-
blando, el tiempo, las reglas de la “cultura”, la dualidad y
la reciprocidad tienen el mismo origen.

Llama la atencién que los peregrinos fracasados y
castigados sean deidades de la fertilidad: los dioses ka-
kauyarite de los cerros y las madres de los ojos de agua y

o

ILUSTRACION TOMADA DE RAMON MATA TORRES, VIDA ¥ ARTE DE LOS HUICHOLES

73



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 74

74 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

INVIERNO 2000

lagunas. A pesar de que se trata de deidades importan-
tes y de lugares sagrados respetados, en el contexto de
los mitos del tukipa quedan simbdlicamente devalua-
das. Vemos que el dualismo de la cosmologia huichola
no supone que los contrarios deben complementarse.
Este proceso es méds complejo y tiene una naturaleza
jerarquizada.

Haramaratsie (el mar) y Paritek+a (el Cerro del Ama-
necer en el desierto de San Luis Potosi) son los extremos
del universo huichol en el eje poniente-oriente que tam-
bién es abajo-arriba. Geogréficamente, los dos lugares no
podrian ser mds contrastantes; por un lado el mar y la
tierra caliente de la costa de Nayarit con su clima hime-
do y la vegetacion tropical; por el otro lado, las aridas
estepas del Altiplano. El territorio de los huicholes, ubi-
cado en la Sierra Madre Occidental, se encuentra a me-
dio camino entre los dos tipos de paisaje. Al oriente los
limites de las comunidades tradicionales practicamente
coinciden con la frontera ecoldgica de las estepas y de-
siertos. Al poniente, la parte de la sierra que es habitada
por los coras, baja directamente a la zona de las planicies
y marismas costefias.

En la Sierra del Nayar, ademas, se experimenta un con-
traste climdtico similar durante el transcurso del afio:
por una parte las intensas lluvias y el exuberante creci-
miento de la vegetacion en verano (entre junio y septiem-
bre), por otra parte, la aridez de la época seca. La tradi-
cional agricultura de coamil basada en “roza, tumba y
quema” que se practica en la sierra, aprovecha muy bien
el contraste estacional caracteristico del clima monzonal.
En el contexto geografico de los huicholes, es 16gico que
su “tiempo-espacio’, “combine” o “sintetice” de cierta ma-
nera el poniente con las lluvias y el oriente con las secas.

La costa, el mar y la temporada de las [luvias son el lu-
gar y el tiempo donde se liberan las fuerzas de una vitali-
dad cadtica y de una fertilidad desenfrenada. A pesar de
la alegria que las lluvias inspiran a los huicholes, en mu-
chos contextos rituales se expresa un menosprecio a los
elementos asociados con t+kari, la oscuridad: la energfa
sexual y los impulsos espontaneos, el principio femeni-
no y caético que nunca fue creado. Estos aspectos “noc-
turnos” de la vida se oponen a tukari, el “(medio)dia”, que
es la “vida” que nos da el Padre Sol.

o

Al analizar los rituales de iniciacién advertimos que
desvelarse, abstenerse del consumo de sal, renunciar al
placer sexual adultero y sacrificar reses casi significan la
misma cosa. No solamente se trata de alejarse del mar
—metonimicamente: de la sal- y de la mujer, sino de vol-
ver a establecer el dominio solar de los (hombres) ini-
ciados sobre el ambito oscuro de “abajo”. Cada ritual es
un regreso a +kari, la noche del tiempo mitico. Al final
se vuelve a establecer el orden, y son los iniciados quie-
nes lo imponen.

Seguramente no es una casualidad que los términos
tukariy t+kari sean tan similares. Diferenciandose sola-
mente por un fonema, se refieren a aspectos del tiempo
y de la vida que son antagénicos y, de cierta forma, com-
plementarios. Tukari es el equivalente del fonalli ndhuatl,
designa al Sol en el cenit, la luz y la “energia” solar; mien-
tras que la “oscuridad” (t+kari) tiene un cardcter ambiva-
lente, ya que también se asocia con la enfermedad, con el
mundo teiwari-mestizo, con toda una serie de seres mons-
truosos y peligrosos, en una palabra, con los “aspectos
reprimidos” de la cultura (Galinier, 1995: 253). Son los
vientos del poniente los que traen las enfermedades. En la
costa, ademds, se ubican los campos de tabaco a donde
los huicholes emigran estacionalmente para trabajar y pa-
ra gastar su dinero en las cantinas y “bules” (prostibulos).

Mientras que Nuestro Padre, el Sol (tau), es tukari por
excelencia, la mejor personificacion de t+kari es la diosa
Takutsi Nakawe. Esta deidad, por una parte, es la abuela
creadora, la “semilla germinada”, que teje el mundo y ha-
ce crecer a las plantas con su bastén milagroso. Sin em-
bargo, cuando Takutsi se transforma en su aspecto de
monstruo Nakawe, es un ser destructivo y bastante per-
verso. Su nombre se menciona para asustar a los nifios
que no se comportan bien. Como gobernante y canta-
dora de los gigantes hewiixi fue bastante déspota, abusi-
va y no muy cumplida, asi que sus topiles —dos estrellas
hermanos mayores— se rebelaron en su contra. Su vio-
lenta muerte mitica fue un importante acto creador, ya
que de sus cabellos y/o de las diferentes partes de su cuer-
po se originaron toda una serie de especies animales y
vegetales. Sin embargo, la muerte de Takutsi también sir-
vi6 para acabar con el andrquico “matriarcado mitico” y
establecer el orden en el mundo.



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 75

INVIERNO 2000

o

Desacatos SABERES Y RAZONES

o N

Takutsi puede considerarse la diosa del tejuino
(nawa) —bebida fermentada que se elabora con granos
germinados de maiz— y se identifica con el chalate, el
otate, ciertos caracoles, la iguana y el jabali, y con la gigan-
tesca serpiente que vive en el mar rodeando la tierra y
que devora al sol en el atardecer. Al amanecer se invierte
esta situacion y el astro diurno, apoyado por el lucero,
emerge triunfante, aniquilando a las estrellas y a los
monstruos acudticos del inframundo.

Otro importante simbolo de t+kari es el toro. Preuss
(1908) menciona un toro mitico llamado Hakuyaka que
personifica a los aguaceros. La posesion de grandes reba-
fos es el mejor indice de riqueza material en la cultura
ganadera de la sierra. La importancia del toro (o de la va-
ca) como animal para el sacrificio radica en su identi-
ficacion con los aspectos “oscuros” de la persona y del

universo.

Tutukila Carrillo, La muerte de Takutsi Nakawe

El desierto y las secas son el “tiempo-espacio” donde
uno busca adquirir revelaciones del orden y de la sabidu-
ria ancestral. El peyote facilita la busqueda de visiones,

pero no se considera la tnica fuente de inspiracién. De
hecho, el mito explica que el cactus psicotrdpico nacié
cuando el venado adquirié nierika. Como iniciante
ideal, el venado mitico no come peyote, sino que se
transforma en él.

Los grupos de peregrinos que existen en los centros
ceremoniales fukipa tratan de revivir la experiencia de
los ancestros y recuperar su comunidad original. El re-
quisito principal para lograr esta meta es el autosacrifi-
cio en el sentido de austeridad y “penitencia”. Nadie
puede esperar grandes revelaciones misticas si no se so-
mete a la disciplina y el esfuerzo que implican tener un
cargo de peyotero y estar dispuesto a aguantar hasta los
limites del agotamiento fisico. Cuando la privacion del

o

75



1 Saberes 7/29/04 8:44 AM Page 76

76 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

INVIERNO 2000

descanso se combina con el consumo de grandes can-
tidades de peyote, el efecto es que llegan a mezclarse los
suefios con las alucinaciones.!4

Lo que se busca con estas précticas de sacrificio son dos
cosas inseparables: conocimiento y fertilidad. Por una
parte, la busqueda de visiones que practican los hikuri-
tamete es necesaria para la reproduccion de los conoci-
mientos mitoldgicos y la “iniciacion chamdnica”. Sin
embargo, como hemos mencionado, tener visiones o sue-
fios con las serpientes de la lluvia también es un requisi-
to para obtener lluvias y fertilidad.

VI. ESPEJO ENTRE DOS MUNDOS

Los dos polos que estructuran el “tiempo-espacio” hui-
chol —t+kari y tukari— son indispensables e inseparables
uno del otro. Se trata siempre de una relacién jerarqui-
zada, donde tukari resulta ser el principio mas prestigio-
so. Es decir, tukari se refiere al dia y a la “vida” en general,
mientras que t+kari es la noche y un aspecto de la fertili-
dad. La ideologfa huichola de sacrificio plantea que sélo
rechazando lo que es t+kari, o sea, negando la vida, se
obtiene la “verdadera” vida.

El tukipa expresa con claridad esta contradiccién es-
tructural de la cosmovision. Vimos que el tuki se opone
al patio con los xirikite pero, simultineamente, forma
parte del conjunto de templos agrupados alrededor del
patio y la fogata central. Segin los planteamientos del
“dualismo concéntrico” o “jerarquizado” (Dumont 1980),
podemos concluir que el tukipa representa la totalidad
del universo. El patio, con los xirikite, por si solo repre-
senta la parte luminosa de “arriba”; pero en el contexto
de todo el tukipa, se convierte en una imagen de la totali-
dad e incluye su parte opuesta, es decir, el tuki con su
interior oscuro. El gran templo, por si solo, es también

14 Quienes buscan visiones tienen que abstenerse de mucho de lo
que se asocia con la oscuridad (t+kari), del suefio, de bafiarse y, sobre
todo, de la sal y del sexo. Sin embargo, la austeridad nunca es un fin
en si mismo, toda practica de abstinencia lleva a un momento donde
se practican y se disfrutan las cosas prohibidas precisamente durante
la temporada de austeridad y “castigo”

o

un modelo del universo, pero en el contexto de todo el
centro ceremonial Unicamente representa una parte.
Anélogamente, las autoridades del fukipa representan la
totalidad, el mundo entero, mientras que quienes no de-
sempefan ningin cargo son simplemente personas,
“particulares”.

La vision de los iniciados contradice el planteamiento
mitoldgico sobre la importancia de un orden fundado en
la reciprocidad. Por esta razon, podria decirse que la cos-
movision huichola no es homogénea. Nierika, “el don de
ver” —conocer la estructura “verdadera” del mundo en
forma de quincunce (fs+kuri)— se considera un privile-
gio de los iniciados, pero éstos manejan una visién que
no parte de la complementariedad de los opuestos y que
claramente privilegia la luz sobre la oscuridad. Una acti-
tud bastante contradictoria si entendemos el quincunce
como la “cuadratura de la dualidad”

;De quién es entonces la cosmovision? Los que se re-
lacionan con los antepasados deificados en términos de
un intercambio reciproco de dones, no pretenden cono-
cer a los dioses. Para ellos, éstos son simplemente los re-
ceptores de la sangre sacrificial untada en ofrendas, y se
espera que sean también los donadores de la [luvia. Aque-
llos que han obtenido nierika van mds alld del dualismo
y la reciprocidad. Para ellos, conocer a los dioses signifi-
ca ser ellos. El grupo de jicareros es el cosmos. Los suje-
tos de la cosmovision se convierten en sus objetos.

De modo que lo que denominamos “la cosmovision
huichola” resulta ser como una cortina invisible que sepa-
ra a los no iniciados de los iniciados: es inaccesible para
los primeros, y es una realidad ya adquirida o superada
para los otros. Los objetos rituales conocidos como nie-
rika, “espejos’, son tablas con agujeros para ver el mun-
do de los dioses. O se perciben los reflejos, o se pasa al
otro lado.

Bibliografia

Althusser, Louis, 1974 [1970], “Ideologia y aparatos ideo-
logicos de Estado’, en La filosofia como arma de la revo-
lucion, ed. corregida y aumentada, Siglo XXI Editores,
México.

Bloch, Maurice, 1977, The Past and the Present in the Pre-
sent, pp. 278-292, Man (N.S.) 12.



1 Saberes

7/29/04 8:44 AM Page 77

INVIERNO 2000

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

——, 1986, From Blessing to Violence. History and Ideology
in the Circumcision Ritual of the Merina of Madagascar,
Cambridge Studies in Social Anthropology, Cambridge
University Press, Cambridge.

,1989, “From Cognition to Ideology’, en Ritual, Histo-
ry and Power, Monographs on Social Anthropology 58,
pp- 106-136, London School of Economics, The Athlo-
ne Press, Londres.

——, 1992, Prey Into Hunter. The Politics of Religious Expe-
rience, Cambridge University Press, Cambridge.

Cassirer, Ernst, 1998 [1925], Filosofia de las formas simbdli-
cas. 1I. El pensamiento mitico, Fondo de Cultura Econd-
mica, México.

Dumont, Louis, 1980 [1966], Homo Hierarchicus. The Caste
System and its Implications, University of Chicago.

Galinier, Jacques, 1990, La mitad del mundo. Cuerpo y cos-
mos en los rituales otomies, Universidad Nacional Auto-
noma de México, Centro de Estudios Mexicanos y Cen-
troamericanos, Instituto Nacional Indigenista, México.

——, 1995, “El depredador celeste. Notas acerca del sacrifi-
cio entre los mazahuas”, en Anales de Antropologia, 27,
pp- 251-267, Instituto de Investigaciones Antropolégicas,
Universidad Nacional Autonoma de México, México.

Godelier, Maurice, 1982, La production des Grandes Ho-
mmes, Artheme Fayard, Paris.

——, 1998 [1996], El enigma del don, Paid6s, Barcelona.

Kindl, Olivia, 1997, La jicara huichola: un microcosmos
mesoamericano, tesis de licenciatura, especialidad de
etnologia, Escuela Nacional de Antropologia e Histo-
ria, México.

Lévi-Strauss, Claude, 1992 [1958], Antropologia estructural,
2a. ed., Paidoés, Barcelona, .

Lumbholtz, Carl, 1987, El arte simbélico y decorativo de los
huicholes, Instituto Nacional Indigenista, México, [in-
cluye: “Symbolism of the Huichol Indians” (1900) y “De-
corative Art of the Huichol Indians” (1904)].

Mauss, Marcel, 1971 [1923-1924], “Ensayo sobre los dones.
Motivo y forma del cambio en las sociedades primiti-
vas’, en Sociologia y antropologia, pp. 152-263, Tecnos,
Madrid.

Negrin, Juan, 1977, El arte contempordneo de los huicholes.
Universidad de Guadalajara.

——, 1986, Nierica: Espejo entre dos mundos. Arte contem-
pordneo huichol, Museo de Arte Moderno, México.

Negrin, Juan y Johannes Neurath, 1996, “Nierika: Cuadros
de estambre y cosmovision huichola”, en Arqueologia
Mexicana, IV (20), pp. 56-61, Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia, Editorial Raices, México.

Neurath, Johannes, 1998, Las fiestas de la Casa Grande. Ritual
agricola, iniciacién y cosmovisin en una comunidad
wixarika, tesis de doctorado en antropologia, Facultad
de Filosofia y Letras, Universidad Nacional Auténoma de
México.

Parry, Jonathan y Maurice Bloch (eds.), 1989, Money and
the Morality of Exchange, Cambridge University Press.

Preuss, Konrad Theodor, 1907, “Die Hochzeit des Maises
und andere Geschichten der Huichol-Indianer. Reisebe-
richt III von K. Th. Preuss”, en Globus, Hllustrierte Zeit-
schrift fiir Lander und Volkerkunde, 91 (12), pp. 185-193,
Brunswick.

——, 1908, “Ethnographische Ergebnisse einer Reise in die
mexikanische Sierra Madre”, en Zeitschrift fiir Ethno-
logie, 40, pp. 582-604, Berlin.

——, 1911, “Die Opferblutschale der alten Mexikaner er-
lautert nach Angaben der Cora-Indianer”, en Zeitschrift
fiir Ethnologie, 43, pp. 293-308, Berlin.

——, 1912, Die Nayarit-Expedition. Textaufnahmen und
Beobachtungen unter mexikanischen Indianern 1. Die Re-
ligion der Cora-Indianer in Texten nebst Worterbuch Co-
ra-Deutsch, B. G. Teubner, Leipzig.

, 1921-1923, Religion und Mythologie der Uitoto. Text-
aufnahmen und Beobachtungen bei einem Indianerstamm
in Kolumbien, Siidamerika, 2 vols., Gotinga, Vanderhoek
und Ruprecht.

——, 1998, Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos
sobre coras, huicholes y mexicaneros (Jesus Jauregui y Jo-
hannes Neurath, eds.), Centro de Estudios Mexicanos
y Centroamericanos, Instituto Nacional Indigenista, Mé-
Xico.

Seler, Eduard, 1902-23, “Die Huichol-Indianer des Staates
Jalisco in Mexico”, en Gesammelte Abhandlungen zur
Amerikanischen Sprach- und Alterthumskunde (C. Seler-
Sachs, ed.), 3: 355-391, 5 t., Berlin.

Van Gennep, Arnold, 1981 [1909], Les rites de passage. Etu-
de systématique des rites, Ed. Picard, Paris.

Weigand, Phil C., 1992, Ensayos del Gran Nayar. Entre coras,
huicholes y tepehuanos, Centro de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos, Instituto Nacional Indigenista y El
Colegio de Michoacén, México.

Zizek, Slavoj, 1992, El sublime objeto de la ideologia, Siglo
XXI Editores, México.

o

77



