PADRE £ HIJO NAHUA. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO

El universo mesoamericano

Conceptos integradores

Rubén B. Morante Lopez*

0S CONCEPTOS que se forma un pueblo acerca

del mundo responden a la légica de un cierto

momento y lugar. La motivacién inicial pudo
venir de una curiosidad intelectual innata al hombre,
pero lo mas probable es que haya respondido a razones
de orden prictico, relacionadas con la supervivencia y el
dominio de las fuerzas de la naturaleza. No podemos
hablar de una sola manera de ver al mundo, ya que atin
dentro de un mismo pueblo, de acuerdo con las activi-
dades diarias que desempefia cada individuo, se tiene
una vision distinta de la realidad. Antes de entrar al con-
cepto que el hombre prehispdnico tuvo de su universo,
quisiera dar un ejemplo de cdmo conviven en Mesoa-
mérica dos visiones del mundo que se ven reflejadas en
los mitos y objetos que la arqueologia rescata.

1. NOMADAS GUERREROS Y AGRICULTORES
SEDENTARIOS

Entre los territorios que hoy conocemos como Mesoa-
mérica y Aridoamérica, se tiende una barrera ecolégica.
El indice de precipitaciéon disminuye conforme avanza-
mos hacia el norte; con €l decrecen también el verdor de la

RUBEN B. MORANTE LOPEZ: Museo de Antropologia, Universidad
Veracruzana.

tierra y la feracidad del suelo; los recursos agricolas son
cada vez menores v el riesgo de perder las cosechas au-
menta. Los medios de subsistencia del hombre deben, por
tanto, cambiar. La atracciéon de las riquezas agricolas
por un lado y las fuentes de minerales por otro, son parte
de una simbiosis que motiva el intercambio, encuentro
y migracion de grupos humanos que tienen una distin-
ta manera de ver lo que sucede a su alrededor.

El norte chichimeca y el sur tolteca

A los grupos del norte se les llamé chichimecas o des-
cendientes del perro. Este apelativo no fue necesaria-
mente despectivo, ya que en la época azteca se les reco-
noci6 como los antepasados de las etnias dominantes,
ademds de que a los guerreros mas valerosos se les daba
el titulo de Chichimeca. Podemos distinguir a los chi-
chimecas en los cédices, ya que aparecen vestidos con
pieles, viviendo en cuevas y armados con arco y flechas.
Se dedicaban principalmente a la caza y a la recoleccién,
aunque en algunos casos no podemos descartar la préc-
tica de una agricultura incipiente. Sus condiciones de
vida eran sin duda dificiles: iban de un lado a otro, tra-
tando de obtener aquello que la naturaleza les ofrecia en
territorios donde el agua escaseaba y el medio ambiente,
al igual que otros grupos humanos, eran sumamente
agresivos. Por temporadas, a través del largo periodo
que comprende la época prehispanica, hubo grupos de

31



32 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

cazadores-recolectores que incursionaron en las tierras
del sur, donde se dio una mezcla de culturas y cosmovi-
siones. La manera en que se dan estas incursiones es muy
diversa: va desde la invasion y la guerra hasta el refugio y el
reclutamiento para la milicia (especie de mercenarios).

Mixcoatl, el cielo,y Chimalma, la Tierra

Para conocer la manera en que se pudieron mezclar y/o
complementar dos visiones distintas del mundo, al igual
que los aspectos de transculturacion y aculturacién con-
siguientes, son utiles un par de ejemplos. El primero vie-
ne de la historia mitica de Ce Tecpatl Mixcoatl. Se trata
de un conquistador que penetra en el Valle de México en
el siglo 1x d.C., proveniente del noroeste. Comanda un
grupo de guerreros-conquistadores, los cuales ya han
pasado por Chicomoztoc, el lugar de donde mas tarde

saldran varias etnias de habla nahuatl, incluidos los azte-
cas. El chichimeca logra vencer a varios pueblos del Valle
de México y del cercano Morelos. Luego se establece en
Colhuacan, cerca del mitico Cerro de la Estrella, sitio ocu-
pado por grupos de origen tolteca, o sea, por agricultores
con un alto grado de cultura. Alli tomaréd una mujer huitz-
nahuacana, a cuyo pueblo habia vencido: Chimalma.
Este recorrido por tierras habitadas por culturas au-
toctonas mas avanzadas, lleva a Mixcoatl a buscar una
nueva identidad, como se advierte en tres hechos. Prime-
ro: el paso de los chichimecas por Chicomoztoc, un lu-
gar que debio ser considerado sagrado por los habitantes
del centro de México, al menos desde el Clasico Tardfo.
Segundo, la eleccion del Valle de México como lugar don-
de establecerse en forma definitiva. Y tercero, la eleccion
de su mujer en un pueblo con mayor cultura, con la cual
va a engendrar a Ce Acatl Topitzin Quetzalcoatl, quien

FAMILIA NAHUA. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

redne las carcteristicas culturales de sus padres: por un
lado, es un gran guerrero que logra vencer al asesino de
su progenitor, y por otro, es el promotor de las artes mds
refinadas del pueblo tolteca. Esta historia, que parece re-
ferirse a personajes de carne y hueso, tiene elementos que
hablan de continuas migraciones provenientes del nor-
te, al igual que de las mezclas que se daban en el centro
de México, generalmente después de que los invasores
lograban imponerse a los pueblos sedentarios por me-
dio de las armas.

El mito tiene una fuerte presencia en esta historia. Los
Anales de Cuauhtitlan dicen que Chimalman, la madre
de Quetzalcohuatl, se prena “porque se trag6 un chalchi-
huitl”. Esta concepciéon milagrosa, como advierte Pifa
Chan (1986, 89), se relaciona con el nacimiento de Hui-
tzilopochtli, cuya madre Coatlicue también se prena en
un acto magico. Mixcoatl es la serpiente de nubes, el re-
presentante masculino y celeste, el ndmada cazador y con-
quistador, identificado con el Sol, gran guerrero del cielo,
el que se halla en continuo movimiento, el que fecunda la
tierra. Chimalma, “escudo que yace”, es la representante
femenina, sedentaria y campesina, identificada con la tie-
rra, quien espera del cielo el rayo fecundador, la lluvia fer-
tilizadora. Quetzalcoatl sera el héroe mitico, el guerrero y
el hombre sabio, el simbolo de la fusion de dos culturas,
de dos comovisiones opuestas y a la vez complementa-
rias: la del norte y la del sur, la némada y la sedentaria, la
militar y la campesina.

La guerra-agricultura y los templos gemelos

Siglos después los aztecas llegan al Valle de México y se
establecen siguiendo el esquema de los chichimecas de
Mixcoatl: conquistan los pueblos agricolas, establecen
alianzas matrimoniales con los pueblos conquistados y
dominan el espacio vital. El Templo Mayor de México-
Tenochtitlan es un ejemplo concreto de la fusién cultu-
ral que logran los aztecas, pero que ya habia tenido su
antecedente en Tenayuca, cuando Xolotl y Nopaltzin
ocupan este sitio luego de aculturarse en Tula Xicotitlan.

En el espacio de los templos gemelos de Tenayuca (y
sobre todo del Templo Mayor de México-Tenochtitlan)
conviven las cosmovisiones del norte con las del sur. En

Tenayuca la gran pirdmide se rodea de dos tipos de ser-
pientes distintas, opuestas y complementarias: una de
fuego, celeste y solar, y otra de agua, agricola y terrestre.
En el Templo Mayor de México-Tenochtitlan el dios tri-
bal Huitzilopochtli, celeste y guerrero, que habia guiado a
los aztecas desde la mitica Chicomoztoc, convive con Tla-
loc, el dios terrestre y acudtico de los pueblos agricolas de
la Cuenca de México. Al lado de los esquemas miticos de
fusioén cultural e ideoldgica entre dos pueblos con modos
diferentes de ver al mundo, se dan dos modos distintos de
produccion de satisfactores: uno fundado en la agricultu-
ray otro basado en la guerra. El maiz y el tributo serdn la
base econdmica sobre la que el pueblo mexica se estable-
ce, crece y domina gran parte de Mesoamérica. Al menos
otros dos pueblos del norte, liderados por Mixcoatl pri-
mero y por Xolotl después, habian adoptado siglos antes
una misma estrategia productiva, ideoldgica y social.

Cosmovision en equilibrio

Por supuesto que hay toda una gama de tonalidades en-
tre estas dos visiones del mundo, la del hombre que per-
manece quieto mientras el universo se mueve en torno
suyo, y la del individuo que se traslada a través de una
superficie terrestre esttica. En el pensamiento de los
pueblos mesoamericanos més antiguos, nos dice Flores-
cano (1993, 27), la civilizacion nacié con la agricultura y
el maiz. Notamos aqui la division entre grupos agricolas-
civilizados y némadas-bdrbaros. Si bien durante el Cla-
sico parece haber un predominio de la ideologia de los
pueblos agricolas, para el Postcldsico, cuando se encuen-
tran dos modos de produccién con distintas maneras de
ver el mundo, no parece dominar alguna de ellas. Creemos
que ello obedece a dos factores. El primero es que los gue-
rreros némadas no abatieron a los agricultores, sino que
se fundieron con ellos. Y el segundo es que, por encima
de una serie de variantes y matices, en la cosmovisién pre-
hispanica prevalece una nocién primaria extraordinaria-
mente resistente a los cambios que se dan en el tiempo y
en el espacio. Este nicleo duro o profundo, como le lla-
man Florescano (1993) y Lopez Austin (1994), tiene que
ver con una serie de ideas acerca del universo, que tratare-
mos de presentar enseguida.

33



34 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

1. EL UNIVERSO MESOAMERICANO

De acuerdo con la tradicién, los conocimientos del hom-
bre prehispénico, inseparables de su religion, se derivaron
de las ensefianzas de Quetzalcoatl, Cipactonatl y Oxo-
moco. Los dos primeros son los inventores y patronos
del calendario, mientras que la tercera es la echadora de
suertes, acaso relacionada con Tlazolteotl, diosa a su vez
vinculada con los partos y la medicina. O sea, que eran
al mismo tiempo sacerdotes y astronomos, astrélogos y
magos, curanderos y matematicos.

El pueblo mesoamericano entretejié todo un sistema
conceptual alrededor del mundo que habitaba. Las es-
trellas, montanas, rios, lagos, animales y plantas fueron
ocupando un lugar dentro de un cosmos cuya comple-
jidad fue incrementandose al poblarse de fuerzas so-
brenaturales, que unas veces luchaban en favor de los
seres humanos y otras en su contra. Las fuerzas de la
naturaleza se movian de modo caprichoso y el hom-
bre trataba de entenderlas e interpretarlas ya sea como
movimientos magicos o como un designio divino.
No podemos descartar aqui la presencia de un conoci-
miento exacto y de un sistema clasificatorio, porque en
el pensamiento del hombre mesoamericano convivid la
ciencia con la magia y la religion.

La imagen del universo

La imagen del mundo se concibié como un inmenso
lagarto o cipactli, que se encontraba flotando sobre el
gran océano, el Cemanahuac. Las protuberancias de la
piel de este monstruo terrestre, también llamado Tlalte-
cuhtli, eran las montafias; los orificios de su cuerpo, las
grutas, y su pelambre, la vegetacion de la tierra. En el
horizonte, las aguas saladas de los mares se unian al
agua celeste o ilhuicatl. La piel del monstruo servia para
filtrar el agua salobre del mar y asi permitir que la vida
prosperara con el agua dulce. Para crear este mundo fue
necesario que los dioses Tezcatlipoca y Quetzalcoatl
partieran en dos al cipactli y luego lo extendieran sobre
el mar. A su vez, para que el firmamento permaneciese
en su sitio, cuatro portadores debieron sostenerlo en las
esquinas del mundo.

//{t/

"?‘7‘6

_ i

Figura 1. Pagina del Cédice Mendocino

Esta imagen, que proviene de la mitologfa nahuatl, tie-
ne su paralelo entre los mayas. Florescano (1993: 26) nos
dice que en los tableros del conjunto de la Cruz de Palen-
que estd grabado que Hun Nal Ye naci6 junto con el cos-
mos y que uno de sus primeros actos fue levantar el cielo
y construir una casa orientada hacia los cuatro rumbos
del universo, en un lugar donde también se erigi6 el ar-
bol que simboliza los tres niveles del cosmos.

Los planos del universo

Para el hombre prehispénico el cosmos se dividia tanto
vertical como horizontalmente. El plano horizontal con-
taba con cuatro sectores y una quinta region, donde se
equilibraban las fuerzas csmicas. Era el centro u ombli-
go, un punto de gran importancia, ya que servia para
acceder a los tres planos verticales: el cielo (con sus trece
niveles), la tierra y el inframundo (con sus nueve estra-
dos). El mundo inferior se relacionaba tanto con la vida
como con la muerte. Alli nacia el maiz y de alli venian los
hombres, los grupos étnicos y sus dioses patronos.



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Este esquema ha permanecido en algunas poblaciones
como Zinacantan, Chiapas (E.Z. Vogt 1993, 66), donde el
mundo se concibe como un diagrama con cinco rumbos.
El centro del poblado es el ombligo del cosmos, disposi-
ci6n que se repite en las casas y en las milpas. Lo mismo
sucedia en Tenochtitlan y Teotihuacan. En el mundo pre-
hispanico este esquema se advierte en casi todas las crea-
ciones del hombre, desde el disefio urbano y el trazo de
edificios y plazas, hasta las obras de arte.

Algunos codices presentan un conjunto dindmico don-
de al espacio cuatripartito del universo mesoamericano
se integran otros elementos de la cosmovision. Especial
importancia tienen los simbolos del tiempo, que apare-
cen a través de glifos calenddricos y numerales. Ademas,
en algunos de estos libros, se agregan los dioses que regfan
periodos y rumbos (en parejas o en un total de nueve),

los drboles cosmicos y aves. El ejemplo tipico lo tenemos
en la primera pagina del Cédice Féjervdry Meyer. En otros
codices, como el Mendocino (fig. 1), vemos la disposicion
espacial de México-Tenochtitlan, junto con otros aspec-
tos sociales y politicos. El trazo urbano de algunos centros
prehispanicos, como reflejo de un ordenamiento cosmi-
co, es evidente en estos documentos. Advertimos que el

Figura 2. El simbolo bandas cruzadas en el ojo del personaje del mo-
numento 30 de San Lorenzo, Veracruz

centro del espacio ocupado por el altepetl (cerro-agua
o poblacion) es considerado el centro del cosmos y
simultdneamente la residencia de los ancestros, el hogar
de los dioses fundadores del cosmos.

Desde épocas muy tempranas (Preclasico Inferior, 900-

1200 a.C.) encontramos esquemas que nos muestran la
division cuatripartita del cosmos, bajo la forma de ima-
genes cruciformes (fig. 2). Es interesante observar que
tales esquemas se presentan en todas las culturas mesoa-
mericanas e incluso hoy los encontramos en mdltiples
disenios indigenas. Las cruces, en todas sus formas y con-
textos, son una manera de expresar esta concepcion del
espacio. La cruz de Quetzalcoatl, la cruz de Dainzu, Oa-
xaca, las cruces de Palenque y Xochicalco, son algunos
ejemplos que expresan la importancia de este concepto.
Los esquemas sefialan con sus brazos un rumbo cardi-
nal, un espacio que domina ciertos periodos y augurios.
Las cruces punteadas que aparecen en Teotihuacan, Te-
peapulco, Monte Albén, Rio Verde, Chalchihuites, Uaxac-
tun y otros puntos de Mesoamérica (fig. 3) se hicieron al
menos desde el periodo Clasico y representan un sistema
de computo de dias que pudo predecir acontecimientos
astrondmicos y auxiliar en ajustes calenddricos.

goo @

a
0.0
o o

o

=]

=] @
00000000 R000000000 0
o

0%0 Q O-D
Q
o %o

[=}

(a]

k+]
=]
oo

o
&%
Uo [=]

Coggoa®

o [r]
QQO%DOO

o
o

o
0000000002 000000

o

o
[=]
[=]
=]
<
o
o
=]

[-q:2=N]
Qo

[-3-1.7-] 0000Q0O000

o
[=]

Qoo 0QoO0000

[+]

5]
]

]

& -]
o o
o [s]
o o
d a
@

o

at

o

o

o]
o
o

[=]
G000 00000Q000000

=]
o [+]
=] =]
o o
o o

a
[=]
=]
=]
o

o
(3]

(=]
@ (=]
[ |

oo
L=} o

(2] (=}
o?jﬁoﬁn QQOOBQgGQDOOQac‘Dﬂg
(2]

° 9, O g
On ©
00 fa}

Q
a

goooooQ goo9
[+]

a 000

Figura 3. Motivo punteado teotihuacano

a
Q

Coo00000 e 0000000000 D G O0P

o o [-]
coC0DOO000000DO0D00NO000000
Q

00000 DOOOOOOGOQGOOOOOBOGUS
o
=]

o

[+ =]

ooo e



364

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

1. LOSTRES PLANOS DEL ESPACIO VERTICAL

En el punto anterior hemos visto los rumbos o esquinas
del universo prehispanico. Queda ahora por tratar un
asunto de medular importancia: los planos del espacio
vertical.

El plano celeste

A pesar de que el pueblo mesoamericano no tuvo una vi-
sién heliocéntrica del universo, el Sol ocupaba un lugar
central en su cosmogonia. Cuando los tlatelolcas habla-
ron a Sahagtin de este astro, le mencionaron sus carac-
teristicas mds obvias, como que resplandece, calienta,
tuesta y hace sudar. Pero también hablaron de otros as-
pectos que les intrigaban profundamente, y que eran la
base de la prediccion de los acontecimientos para ese
dia: “A veces cuando sale el Sol, parece de color de san-
gre, otras veces parece blanquecino, y a las veces, sale
de color enfermizo...” En ocasiones les atemorizaba
porque “cuando se eclipsa el Sol, aparece colorado, pa-
rece que se desasosiega o que se turba, se remece o re-
vuelve, y amarillece mucho”. Entonces: “...las mujeres
lloran a voces y los hombres dan gritos hiriendo las bo-
cas con las manos...”

El Sol ocupaba un papel central, insistimos, por su re-
lacion con el tiempo. La mecénica celeste determina los
ciclos bésicos de nuestra existencia: el dia y la noche, el
clima, la época de lluvias, la sequia, las mareas. .. La di-
vision del ciclo primario, a partir de la salida y la puesta
del Sol, esta ligada al metabolismo e indica periodos de
descanso y vigilia. Desde siempre ha sido un deseo huma-
no no so6lo predecir, sino controlar el caprichoso com-
portamiento de los fendmenos naturales. Ello motivd
que se demandase ante ciertos miembros o grupos de ca-
da pueblo, una explicacion acerca de las condiciones
materiales sobre las que se desarrolla la vida. Hombres
sabios determinaron los intervalos del tiempo: el ano y
las estaciones, las semanas y los meses. Para ello observa-
ron pacientemente el Sol y la Luna y en estas observacio-
nes hallaron la mas firme plataforma para conocer y an-
ticipar etapas y ciclos en la naturaleza, para medir el
tiempo y elaborar un calendario.

El simbolo al cual Joralemon (1990, 13) llama bandas
cruzadas, que aparece entre los olmecas desde el Preclé-
sico Inferior (1200 a.C.), fue llamado en 1656 por Ja-
cinto de la Serna “de los cuatro movimientos del Sol”
Més tarde muchos autores coincidirdn en esta idea
(Leén y Gama, Chavero y Paso y Troncoso en el siglo
XIX, y en épocas mds recientes, Franz Tichy y Ulrich
Kohler). Algunos de ellos también coinciden en que las
bandas cruzadas se convertirdn en el simbolo ollin
(fig. 4) que es un dia del calendario, a la vez que el nom-
bre del Sol actual (Naolin).

La importancia del Sol en la cosmovisién prehispani-
ca se observa en multiples mitos y rituales. El pueblo az-
teca fue quizd el mayor adorador del Sol, con quien se
identificaron y al que llamaron Tonatiuh, “el resplande-
ciente nifio precioso’, o Xiuhpiltontli, “el nifo turquesa”
Era para ellos el dguila que asciende por las mafianas,
cuando lo nombran Cuauhtlehuanitl, y que desciende
por las tardes, cuando lo conocian como Cuauhtemoc
(Caso, 1981, 47).

El Sol tenia un cardcter eminentemente guerrero y se
hacia acompanar desde el amanecer hasta el cenit por el
alma de los guerreros muertos en combate. Al culminar
su camino en lo mds alto del cielo, el astro cambiaba su
guardia, para hacerse acompanar por las mujeres gue-
rreras, las Cihuateo, muertas en la batalla del parto. Con
ellas llegaba en el ocaso hasta la boca de una cueva pro-
funda, que era como el hocico de una serpiente que lo en-
gullia en el occidente. En su trénsito hacia el nuevo dia
libraba grandes batallas contra los astros de la noche,
mientras en la Tierra reinaba el jaguar, de piel moteada,
como el cielo estrellado.

Los sacrificios humanos se justificaban porque le
brindaban alimento al Sol en su continua lucha a través
del firmamento. Como sabemos, esta explicacion tenia
un trasfondo politico. La Triple Alianza era la encargada
de alimentar al Sol con la sangre de los prisioneros. Este
papel del pueblo azteca no sélo lo legitimaba como man-
tenedor del cosmos, sino que justificaba sus guerras y
sacrificios. En realidad, al cumplir esas funciones trata-
ban de atemorizar a sus enemigos y evitar las rebeliones
de las regiones sojuzgadas. Por esa razon invitaban a
los caciques de las provincias conquistadas a observar



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Figura 4. Glifo Ollin, movimiento

los rituales mas sangrientos, como el de la lucha gladia-
toria, que terminaba con el desollamiento de los cau-
tivos. Estas y otras ceremonias religiosas eran una ma-
nipulacién ideolégica de los ritos, cuyo fin dltimo era
asegurar los tributos y dependencias que sustentaban la
vida material del imperio (J. Broda, 1989, 453).

Los informantes de Sahagun se refieren a la Luna de es-
te modo: “Dicen que los dioses se burlaron de ella y dié-
ronle con un conejo en la cara. .. y con esto le oscurecie-
ron la cara como con un cardenal.” Las diversas fases de
este astro las conocian muy bien, pues decian que nace
“como un arquito de alambre delgado, atin no resplande-
ce y poco a poco va creciendo; a los quince dias es llena y
...nace por el oriente... muy redonda y colorada, y
cuando va subiendo se pone blanca o resplandeciente...”

Luego del Sol, la Luna tuvo la mayor importancia para
el hombre mesoamericano. Si el Sol es masculino, la Luna
es femenina y como tal se relaciona con la fertilidad y con
la mayoria de las diosas. La Luna brilla por la noche, por
lo cual se vincula a la tierra y el inframundo, el lugar don-
de germinan las plantas. Los 29 dias que emplea para com-
pletar un ciclo son semejantes a los ciclos menstruales

de la mujer, y luego de nueve periodos, el
numero de los sefiores de la noche, el ser
humano terminaba su desarrollo en el vien-
tre materno, y por esta razon la luna era la
diosa de las parteras. Asimismo, nueve
periodos lunares es lo que dura el ciclo del
maiz, desde que se prepara la tierra para
sembrar la semilla hasta que se recoge la
cosecha. La Luna también se relaciona con
los dioses del pulque y sirve de modelo para
la nariguera —yacameztli- que identifica a
Tlazolteotl, diosa terrestre, comedora de in-
mundicias, pero también hembra teltrica,
propiciadora de la fertilidad.

Entre las estrellas, la de mayor importan-
cia fue la Huei Citlalin o Citlapolueycitlalin,
Venus, la Gran Estrella (en realidad, un pla-
neta). El hombre prehispanico supo que las
dos estrellas mas grandes del firmamento,
la que en una época del ano aparecia por la
manana en el oriente y la que luego apare-
cia por la tarde en el poniente, eran un mismo cuerpo
celeste. Estos conocimientos astronémicos avanzados
se interpretaron también con metaforas religiosas y he-
chos magicos. Como estrella de la manana, se le llamé
Tlahuizcalpantecuhtli y como estrella de la tarde Xolotl,
los gemelos divinos que se retinen en Quetzalcoatl. Xo-
lotl es representado como el perro que acompana al Sol
en su viaje por el inframundo, y por eso se consideraba
que el perro era el encargado de transportar el alma de los
muertos en su viaje hacia el Mictlan, donde ayudaba a
cruzar un rio caudaloso. Xolotl es también el maguey
gemelo, el maguey cuate, aspecto que lo relaciona con la
Luna, con la cual aparece a veces en el cielo nocturno. Se-
gun Jacinto de la Serna, el signo 9 Izcuintli o 9 Perro se
aplicé a los hechiceros que se transfiguraban en anima-
les, hoy conocidos como nahuales.

Sahagtin reporta otras estrellas: las mamalhuatzi o
mastalejos, o sea la constelacion de Taurus. A este grupo
de estrellas se le hacian ceremonias cuando nuevamente
iban a aparecer por el oriente, en lo que los astronomos
conocen como salida heliaca y que hoy sabemos que se da
en junio, al inicio de la época de lluvias. Sahagun explica

37



38‘

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

que servian para predecir el futuro,
pues decian: “...ya ha salido Yoalte-
cutli y Yacahuiztli: ; qué acontecerd
esta noche, o qué fin tendrd, pros-
pero o adverso? En ese momento
ofrecian incienso tres veces, una
para cada estrella de esta constela-
ci6n” En cambio, los cometas o ci-
tlalin popoca, estrellas humeantes,
eran motivo de premoniciones fu-
nestas, como “...la muerte de algin
principe o rey, o de guerra o de ham-
bre”. Crefan que los cometas y las
estrellas tiraban saetas y por ello eran
temidos como guerreros celestes.

El plano terrestre

Aun cuando los fenémenos natura-
les se atribufan a fuerzas miticas, por
lo regular fueron sometidos a una
observacion cuidadosa del entorno
y registrados en la memoria me-
diante documentos. La gran crénica
elaborada por Bernardino de Saha-
gun recogié algunos ejemplos de es-
ta tradicion. En el mito, Ehecatl, el
dios del viento, se relaciona con Quetzalcoatl, con la agri-
cultura y el maiz, ya que barre los campos antes de que
sean sembrados. El envia los vientos a los cuatro rumbos.

El origen de los vientos, como bien sabemos hoy dia,
da pie a predecir el clima. En la época prehispanica pros-
peraron ideas semejantes. Al viento del este lo consi-
deraban bueno, ya que venia de la region del Tlalocan o
paraiso. Le llamaron Tlalocayotl y, como sabemos hoy,
estos vientos son los que traen la humedad al Valle de
Meéxico, o sea que tienen gran importancia para la agri-
cultura. El Mictlanpaehecatl o viento del norte era muy
temido, pues con él llegaban las heladas. El viento de
occidente era considerado muy frio, pero no tan dafino.
Venia de la region de las mujeres diosas y lo conocieron
como Cihuatlampaehecatl o Cihuatecayotl. Al viento del
sur se le llam6 Huitztlampaehecatl y era considerado tan

Figura 5. Relieve de “El Rey”, Chacaltzingo, Morelos

maligno como el del norte, acaso porque observaron que
traia prolongadas sequias. O sea que vientos, humedad
y temperatura estaban intimamente relacionados y en
este caso tenemos un cierto conocimiento de meteoro-
logfa, ligado a la cosmovision. Las nubes, lluvias, neva-
das y heladas, al igual que los rayos, se atribufan a Tlaloc
y a sus multiples ministros que habitaban en los cerros y
las cuevas: los tlaloques.

El plano inferior

Los guardianes de los montes y los enanos ayudantes del
Dios de la Lluvia y el Viento vivian en los cerros y las cue-
vas. Eran cuatro y pueden tener su origen en los perso-
najes que vemos en algunas esculturas olmecas: hoy
son conocidos como chaneques en Los Tuxtlas, Veracruz.



[

B 2 20
il 07 Pl af CX UM

=
1o
mol @

NS

INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

También recibieron el nombre de chaques entre los ma-
yas, tlaloques o tepictoton en el México central, zakiko-
xoles por los antiguos cakchiqueles y aluxes por los
mayas. Estos duendes cumplian funciones similares en
los distintos relatos prehispdnicos. En Manati, Veracruz,
Ponciano Ortiz (1997) reporta el descubrimiento de bus-
tos de madera asociados a baculos, hachas de piedra ver-
de y restos de infantes que posiblemente representen a

2

Figura 6. Lapida de la Tumba de Pacal, Palenque

los tlaloques, chaneques o enanos propiciadores de las
lluvias. El baston con que se les entierra es similar al que
estos tlaloques empleaban para golpear las nubes, segtin
las leyendas nahuas. Sus hachas nos recuerdan a las que
portan los chaques en los codices mayas.

En Chalcatzingo, Morelos, el relieve conocido como “El
Rey” (fig. 5) muestra a un individuo de alto rango en el
interior de una cueva representada con las fauces de un
jaguar. Estas fauces también se observan en algunos tro-
nos-altares olmecas de Veracruz y Tabasco; de ellos emer-
gen personajes con infantes en los brazos o sosteniendo
con cuerdas a otros hombres, a manera de cordén umbi-
lical que une a los miembros de una etnia rectora. Lo mis-
mo veremos en el Postcldsico (Doris Heyden, 1985), don-
de el origen de los grupos étnicos se remite a las cuevas, de
cuyo interior, equiparado a una matriz materna, parece
emanar su legitimo derecho a gobernar. El dios que re-
presenta el interior de los cerros es Tepeyolohtli, cuya
imagen es la del jaguar, felino que desde los olmecas sera
simbolo de poder en Mesoamérica, junto con la estera.

IV. LA INTEGRACION DEL ESPACIO VERTICAL
ATRAVES DEL TIEMPOY EL MAizZ

La planta del maiz, como poste cdsmico esencial, vincu-
laba los tres espacios del universo. Lo vemos claramente
en la ldpida de la tumba del rey Pacal de Palenque, cuan-
do el ave celeste se posa sobre una planta de maiz cuyas
raices salen del monstruo de la tierra. A través de su tallo
fluye el tiempo en forma de cuerpos serpentinos (fig. 6).
El simbolismo de este relieve va atin mas alla, pues su
forma de cruz senala los cuatro puntos del cosmos.

La cruz-maiz como sintesis c6smica

La expectativa de tener buenas lluvias durante la época de
siembra estaba entonces vinculada con los cambios cli-
méticos, y a su vez los nombres calendéricos de los meses
debian estar acordes con los ritos, y paralelamente és-
tos debian seguir al ciclo agricola. Xopan, la primera mitad
del afio, era la época critica para la agricultura de tempo-
ral, la época dedicada a las deidades femeninas asociadas

39



40 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

con la tierra y la vegetacion, la region oscura de los
muertos y el inframundo, vinculada con la Luna, Venus
y las Pléyades.

Relatos como la Leyenda de los Soles y el Popol Vuh
narran la manera en que la planta de maiz se convierte
en el eje del universo al vincular sus tres planos y sus cua-
tro rumbos. El Popol Vih habla de los hombres-maiz ver-
daderos, que emergen del Xibalba-inframundo, después
de derrotar a los moradores de esa region. En la Leyenda
de los Soles es Quetzalcoatl quien desciende al mundo
inferior para tomar los granos de maiz que retenian las
hormigas. En otros casos el héroe es la hormiga, que va
al interior del cerro de los mantenimientos a traer el maiz
para dérselo al hombre. La hormiga agricola (Pogonomyr-
mex barbatus) nativa de México, conocida en Chiapas
como zompopo, lleva granos de maiz y otras gramineas
a su hormiguero. Si los granos germinan los sacan, de-
positindolos cerca del monticulo del hormiguero. Ahi,
mas tarde, si las condiciones son propicias, se desarrolla
una nueva planta. ;Acaso el mito del origen del maiz en

la Leyenda de los Soles se derivd de una observacion de los
habitos de estas hormigas? Los zoques, estrechamente
relacionados con los olmecas, tienen una leyenda que ha-
bla del Cerro Santo de donde nuku, la hormiga chicata-
na, sacaba el maiz por un hoyito.

Los colores del maiz, xiuhtotlaolli, iztactlaolli o coztict-
laolls, yauhtlaolli y matlactlaolli, aparecen en relaciéon con
los cuatro colores de los rumbos cardinales: rojo, blanco
o amarillo, negro y azul. Ello vincula al maiz con los dio-
ses de la noche, las montanas y las cuevas, que a su vez
podian desdoblarse en los sefiores de los cuatro rumbos
del universo y el centro. Tal es el caso de Quetzalcoatl, Tla-
loc, Yohualtecuhtli, Tezcatlipoca, Tepeyolohtli y Tonaca-
tecuhtli. El primero de ellos ha sido considerado por Flo-
rescano (1993, 31) como el dios original del maiz, que
tuvo a su paralelo maya en Hun Nal Ye.

La cosmovisién mesoamericana se fue construyendo
durante milenios en torno a la planta por excelencia: el
maiz, el cual muchas veces se sembraba junto con el fri-
jol. Los tiempos y los actores de los mitos se entretejen
con el ciclo agricola del maiz. El mismo calendario sa-
grado parece regirse por el desarrollo de la planta, suje-
to a su vez a los periodos de la naturaleza, regulados por
el movimiento terrestre, que bajo la vision geocéntrica
de las culturas primitivas se interpreta como un movi-
miento de los astros. Cada etapa en el ciclo de vida del
maiz es regida por un dios distinto: Tlaloc y Chalchiuh-
tlicue dominan el momento de preparar los campos pa-
ra la siembra, Xilonen es la diosa de la mazorca tierna;
Chicomecoatl, el dios del maiz maduro; Centeotl, Cen-
teocihuatl o Imatecuhtli son dioses de la semilla seca, y
Tezcatlipoca, de la cosecha.

Al senalar los solsticios, las bandas cruzadas indican
el xihuitl, ano agricola prehispanico, ya que el regreso del
Sol a los puntos solsticiales completaba el ciclo de 365
dias. La voz xihuitl se relaciona con el simbolo del “brote
de maiz”: xiuhyoa refiere a la formacion de la planta de
maiz y xiuhyotia significa el brotar de los retonos. El es-
quema espacial formado por cinco puntos estd, sin duda,
relacionado con la idea de los rumbos del universo y el
centro. Tal vez su primera representacion se encuentre
entre los olmecas del Precldsico Inferior, y se advierte
también en Monte Alban.



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

d e

Figura 7. Diversos glifos de Kinh, segtn Le6n Portilla (1986, 33)

Coatl, el tiempo; Cuauhtli-Tepetl, el espacio

En el centro de México, los sitios sagrados se disponen
en relacion con los puntos significativos del paisaje, la
piramide se convierte en el cerro sagrado y el templo en
la cueva que engulle al sacerdote durante los rituales que
reviven el tiempo c6smico de la creacion del hombre y
el mafz. La montana guarda en su interior el maiz, el
agua-turquesa, o sea todas las riquezas. Al entrar al tem-
plo el sacerdote reproduce el mito de la creacion del hom-
bre y el maiz. En ese espacio infraterreno el tiempo se
maneja en otra dimension. En la sierra ndhuatl de Zon-
golica (Veracruz) se cree que al entrar a las cuevas se
pierde la nocién del tiempo, pues al salir una persona

puede creer que han pasado “...hasta siete afos” (M.

Angel Tepole, informante). Los mascarones que comien-
zan a aparecer en los templos mayas desde el Preclasico
son las ventanas del inframundo: las fauces del monstruo
terrestre cuyo cuerpo serpentino representa una cueva.
En los subterraneos de algunas estructuras, como la de
Oxkintok, Yucatdn, se construyeron ttineles que simulan
caminos que unen el mundo de los vivos con el de los an-
cestros. Son las fauces del monstruo de la tierra que en-
gullen a Pacal en Palenque, desde cuyo sarcofago ascen-
dia una serpiente de estuco como lazo magico entre la
tumba y el templo (A. Ruz, 1969: 42). En Yaxund, Yuca-
tdn, hay un tipo de subterraneos estudiado por Freidel y
Suhler (1998: 31), quienes les llaman estomagos-ttneles,
serpientes-montafia y corredores serpentinos que forman
una figura cuadrifoliada a través de la cual el gobernante

4



42 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

tenfa contacto con sus ancestros y emergfa como el
maiz, legitimando asf su poder. De acuerdo con Juan A.
Valdés (1993, 157), tales monstruos se ven en el cin-
turén de los gobernantes y representan al Ahau (senor),
al dios solar o al dios jaguar del inframundo. En el lla-
mado Calendario Azteca dos serpientes transportan al
Sol por un firmamento donde aparecen los veinte dias
del calendario.

Las bandas cruzadas son una constante que simboliza
el dia (ollin) en casi todos los calendarios del centro de
Meéxico y Oaxaca. Se presentan en algunos casos como un
entrelazamiento o como dos cuerpos serpentinos, lo que
da movilidad al signo, haciéndolo parecer un ocho acos-
tado y denominando al dia “serpiente”, Coatl. En estos
casos, al parecer, se mezclan dos emblemas cosmicos:
“bandas cruzadas” y ollin, dificil de separar porque uno
antecede al otro. Entre los mayas encontraremos el sig-
no de Kinh (fig. 7). Dice Le6n Portilla (1986: 110) que la
cronovision de los antiguos astronomos y sabios era una
concepcion integral del “universo en que lo espacial, lo
viviente y lo humano derivan su ser de la atmdsfera siem-
pre cambiante de Kinh, el tiempo ciclico, suma de ros-
tros de la divinidad”.

Chicomoztoc, Coatepetl y Tlilan Tlapallan —la regién
del negro y del rojo (oriente)— tienen en su top6nimo a
la serpiente: el tiempo. Coatl es la dualidad y aqui adver-
timos una concepcion bipolar, que convive y que acaso
engloba la visién cuatripartita del cosmos, los “...dos
grandes conjuntos de fuerzas opuestas...” a que se refie-
re Lopez Austin (1994: 224) y que estn sintetizados en
los conceptos de Tamoanchan y Tlalocan, el primero co-
mo el punto donde se conectan las fuerzas celestes y te-
rrestres. “Tamoanchan es uno, cuatro y cinco al mismo
tiempo... es doble sintesis: de la horizontalidad del cos-
mos, como arbol de cuatro colores, y de la verticalidad
del cosmos, como arbol de dos ramales...” (Ib., p. 225).
Arbol (cuauhtli) que junto con el cerro (tépetl) sosten-
dra el cielo y hundira sus raices en el inframundo.

Tiempo, calendario y destino

Si el tiempo es sustancia magica que desciende de los
cielos a la tierra y que desaparece en el inframundo, el

y

mismo calendario debia ser inventado por los dioses pa-
ra regir la vida del hombre, para determinar las cargas
que el destino deparaba a todo lo existente. Los sacerdo-
tes zapotecos, junto con su libro adivinatorio, maneja-
ban el sistema de echar suertes con granos de maiz, que
en total son 13, un nimero clave en la calendérica zapo-
teca, ya que también son 13 los dioses y los dias de la se-
mana en el piye (calendario de 260 dias).

En los calendarios de toda Mesoamérica hubo dos
cuentas. Una es de 365 dias, inspirada en los movimien-
tos solares (xiuhmolpilli) y que se conoce como calenda-
rio civil o agricola. La otra cuenta sagrada era el periodo
de 260 dias. Estos calendarios operaban simultineamen-
te en un periodo de 52 xihuitls y, al igual que los meses
divididos en veintenas, son los rasgos mas caracteristi-
cos del almanaque prehispénico.

MUSICOS NAHUAS. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

El ciclo mas complejo era el tonalpohualli, y para ma-
nejarlo los sacerdotes se auxiliaban del fonalamatl, libro
donde se representaba el universo mediante esquemas
cosmicos integradores que servian para el vaticinio. Son li-
bros que tratan de los diferentes periodos y sus divisiones
segtin las deidades que los regfan. La informacién calen-
darica constituye la columna vertebral de estos cddices:
establece un orden dentro del documento y puede acep-
tar multiples lecturas. Tanto el numeral como el simbolo
del periodo calendirico tienen un significado que va mds
alld de la simple fecha que representan. Marcan perio-
dos calculados de acuerdo con cuidadosas observaciones
celestes a través de varias generaciones de astronomos.

Cada dia tenia dos acompanantes: uno comenzaba su
viaje a media noche con un simbolo cargado de augu-
rios; el otro lo sustitufa a medio dia y viajaba hasta la me-
dia noche. El segundo era generalmente un volétil ique-
chol, el primero era su cargador imamal. Ellos también
cargaban el aio y con su carga llevaban los augurios. Ca-
s0 (1967, 112) les llama los “acompanados” y a los vold-
tiles los nombra “sefiores del dia”. Los dioses son figuras
centrales en los calendarios o fonalamatl; los mas impor-
tantes son los nueve relacionados con los senores de la
noche, que aunque varfan ligeramente de un documento
a otro, diremos que son Xiuhtecuhtli, Iztli, Pilzintecuhtli,
Centeotl, Mictlantecuhtli, Chalchiuhtlicue, Tlazolteotl,
Tepeyolohtli y Tlaloc.

V. LOS CONCEPTOS INTEGRADORES
EN LA COSMOVISION MESOAMERICANA

Tal vez nunca sepamos con exactitud hasta qué punto se
modificaron las leyendas, qué mitos se mezclaron entre
si, qué elementos se les incorporaron y cudles se perdie-
ron. De lo que no dudamos es de que el pueblo olmeca
de San Lorenzo, desde mil anos a.C., tuvo una compleja
religion que trataba de explicar los origenes del mundo
partiendo del interior de la tierra (el inframundo) y la
montana sagrada, habitada por la hormiga que guarda-
ba los huesos y granos molidos. Estos elementos vitales
de la creacion del cosmos fueron comunes en los pue-
blos de Mesoamérica.

Los conceptos cdsmicos medulares nacen desde épo-
cas muy tempranas en las culturas prehispanicas. Las
similitudes que aparecen en épocas posteriores entre di-
versas regiones indican un mismo origen y la existencia
de contactos frecuentes que mantuvieron viva una tradi-
ci6n. Las variantes regionales enriquecen un mosaico
integrado por ideas bésicas compartidas. Entre los ele-
mentos compartidos tenemos los esquemas cuatriparti-
tos, los ejes bipolares, la integracion del tiempo vy el es-
pacio y los mitos acerca del origen del hombre y el maiz.

La cosmovision prehispanica queda prefiada desde su
origen de una serie de caracteristicas de las cuales jamds
podra desprenderse. Se unifica en los mitos en torno al
origen-maiz, un eje sobre el que seguird girando, porque
las plantas, como el hombre, vendran del inframundo, del
interior de las montanas sagradas, de las cuevas-santua-
rio donde los dioses guardan los mds preciados tesoros:
el agua y la tierra fértil. Este es el centro del universo, el
punto que equilibra y concentra las fuerzas de los cuatro
rumbos, las cuatro direcciones, las cuatro épocas, los cua-
tro colores, los cuatro desdoblamientos de los dioses telt-
ricos. Los astros aparecen y desaparecen en este esquema
donde el sol, como rector del tiempo, dirige el destino del
hombre y le impone su ritmo al mundo en su totalidad.

Bibliografia

Alcina E, José, 1993, Calendario y religion entre los zapote-
cas, UNAM, IIH, México.

Béez-Jorge, Félix, 1991, “Homshuk y el simbolismo de la ovo-
génesis en Mesoamérica (reflexiones en torno a los radi-
calismos difusionistas)”, en La Palabra y el Hombre, revista
de la Universidad Veracruzana, Xalapa, México, nim. 80.

Berlo, Janet C., 1992, “Icons and Ideologies at Teotihuacan:
The Great Goddess Reconsidered”, en Janet C. Berlo (ed.),
Art Ideology and the City of Teotihuacan, Dumbarton
Oaks Research Library, Washington D.C.

Beverido Pereau, Francisco, 1996, Estética olmeca, Universi-
dad Veracruzana, Xalapa, Veracruz.

Broda, Johanna, 1983, “Ciclos agricolas en el culto: un pro-
blema de la correlacion del calendario mexica’, en A.F
Aveni y G. Brotherton (eds.), Calendars of Mesoamerica
and Peru: Native American Computations of Time, Ox-
ford BAR International Series 174, Oxford.

——, 1986, “La expansion mexica y los sacrificios del Tem-
plo Mayor”, en Brambila y Pérez-Rocha (comps.), Meso-
américa y el centro de México, pp. 433-76, Monjarris,
INAH, México,

43



44 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

Caso, Alfonso, 1967, Los calendarios prehispdnicos, UNAM,
1IH, México.

Castro, Marcia, 1982, “Tigrillo olmeca de Matacanela, Vera-
cruz’, en Revista Mexicana de Estudios Antropoldgicos, t.
XXVIII, 49-58, Sociedad Mexicana de Antropologia,
Meéxico.

Covarrubias, Miguel, 1961, Arte indigena de México y Cen-
troamérica, UNAM, México.

Cyphers, Ann, 1995, “Las cabezas colosales”, en Arqueologia
Mexicana, vol. IT, ntim. 12, pp. 43-7, México.

De la Fuente, Beatriz, 1995, “El arte olmeca’, en Arqueologia
Mexicana, vol. II, num. 12, pp. 18-37, México.

Estrada, M. Agustin (trad.), 1973, Popol Vuh, Edit. José Pi-
neda, Guatemala, C.A.

Florescano Mayet, Enrique, 1993, “Nueva imagen de Que-
tzalcoatl”, en Arqueologia Mexicana, num. 4, octubre-
noviembre, pp. 26-32, México.

Freidel, David y Suhler, Charles, 1998, “Visiones serpenti-
nas y laberintos mayas”, en Arqueologia Mexicana, vol.
VI, nam. 34, Raices, pp. 28-37, México.

Heyden, Doris, 1985, Mitologia y simbolismo de la flora en el
Meéxico prehispdnico, 11A, UNAM, México.

Joralemon, Peter, 1990, Un estudio en iconografia olmeca,
Textos Universitarios, Universidad Veracruzana, Jalapa.

Klein, Cecilia, 1982, “Woven Heaven, Tangled Earth: A wea-
vers Paradigm of the Mesoamerican Cosmos”, en Aveni
y Urton (eds.), Etnoastronomy and archaeoastronomy in
the American Tropics, Annals of the New York Academy
of Sciences, vol. 385, Nueva York.

Koller, Ulrich, 1982, “The day sign Ollin”, en Aveni y Urton
(eds.), Etnoastronomy and archaeoastronomy in the Ame-
rican Tropics, Annals of the New York Academy of Scien-
ces, vol. 385, Nueva York.

Ledn Portilla, Miguel, 1986, Tiempo y realidad en el pensa-
miento maya, UNAM, México.

Lopez Austin, Alfredo, 1994, Tamoanchan y Tlalocan, ¥CE,
México.

Medellin Zenil, Alfonso, 1983, Obras maestras del Museo de
Xalapa, Miguel Galas, México.

Molina, Fray Alonso de, 1992, Vocabulario de la lengua cas-
tellana y mexicana, Porrtia, México.

Morante, L. Rubén, 1996, “El descenso al inframundo en
Teotihuacan”, en Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. XX VI,
pp. 99-115, UNAM, 11H, México.

——, 1997, “;El abaco teotihuacano?”, en Estudios de Cul-
tura Néahuatl, vol. XXVII, pp. 419-433, México, UNAM, IIH.

Morley, Sylvanus G., 1956, La civilizacion maya, ¥CE, México.

Ortiz, P. y Rodriguez M., 1997, “Las ofrendas de el Manati,
Veracruz. ;Religion o magia?’, en Sara Ladron de Gue-
vara y Sergio Véasquez (coords.), Memoria del Coloquio:

Arqueologia del centro y sur de Veracruz, Universidad Ve-
racruzana, Xalapa, México.

Pascual, Arturo, 1990, Iconografia arqueoldgica de El Tajin,
UNAM, IIE, México.

Paso y Troncoso, Francisco, 1988, La botdnica entre los na-
huas y otros estudios, Pilar Maynez (comentarios), SEP,
México.

Pasztory Esther, 1973, “The Xochicalco Stelae and a Middle
Classic Deity Triad in Mesoamerica’, en Actas del XXIII
Congreso Internacional de Historia del Arte, vol. 1, pp. 185-
215, Granada, Espana.

Pina Chan, Romén, 1986, Historia, arqueologia y arte pre-
hispdnico, FCE, México.

——, 1977, Quetzalcoatl; serpiente emplumada, SEp/¥CE, Mé-
xico.

Recinos, Adridn (trad. y notas), 1984, Popol Vuh, SEP/FCE
México.

Ruz L., Alberto, 1969, Palenque: guia oficial, INAH, México.

Sahagun, Fray Bernardino de, 1946, Historia general de las
cosas de la Nueva Espaiia, 3 vols,. Edit. Nueva Espana,
México.

Séjourné, Laurette, 1957, Pensamiento y religion en el Méxi-
co antiguo, FCE, México.

Seler, Eduardo, 1988, Cédice Borgia, 3 vols., FCE, México.

Siméon, Remi, 1984, Diccionario de la lengua ndhuatl o me-
xicana, Siglo XXI Editores, México.

Sprajc, Ivan, 1996, Venus, lluvia, maiz, INAH, México.

Taube. Karl A., 1992, “The Iconography of Mirrors at Teo-
tihuacan”, en Janet C. Berlo (ed.), Art Ideology and the
City of Teotihuacan, Dumbarton Oaks Research Library,
Washington, D.C.

Tichy, Franz, 1979, “Configuracion y coordinacion sistema-
tica de espacio y tiempo en la vision del mundo en la
América antigua: ;mito o realidad?”, Humboldt, ano 2,
nam. 69, pp. 42-60, Edit. E. Bruckmann, Munich.

Valdez, Juan A., 1993, “Los comienzos del arte y la arquitec-
tura maya precldsicos”, en Richard F. Townsend (ed.), La
antigua América: el arte de los parajes sagrados, Azaba-
che, México.

Velasco Toro, José, 1991, “Territorialidad e identidad hist6-
rica en los zoques de Chiapas”, en La Palabra y el Hom-
bre, revista de la Universidad Veracruzana, nim. 80, pp.
231-257, Xalapa, México.

Veldzquez, Primo FE (trad.), 1992, Cédice Chimalpopoca;
Anales de Cuauhtitlan y Leyenda de los Soles, 11H, UNAM,
México.

Vogt, Egon Z., 1993, “La persistencia de la tradicion maya
en Zinacantan”, en Richard F. Townsend (ed.), La anti-
gua América: el arte de los parajes sagrados, pp. 61-69,
Azabache, México.



