La vision del cosmos
de los indigenas actuales

Enrique Florescano

UANDO AL PRINCIPIO del siglo actual Eduard Se-

ler se atrevi6 a decir que los indigenas de Me-

soamérica compartfan una misma vision del
mundo casi nadie tomo en serio sus palabras. Lo que lla-
mamos cosmovision (las ideas sobre el universo, la na-
turaleza y los seres humanos), apenas comenz6 a ser es-
tudiada en la década de 1960. Fernando Benitez, en sus
deslumbrantes reportajes sobre los olvidados indigenas,
fue uno de los primeros en colectar sus interpretaciones
sobre los astros, la naturaleza, los antepasados, los pue-
blos vecinos y el mundo de los ladinos.! En esos afios
los antropé6logos recogieron los primeros datos sobre
la cosmovision de algunos pueblos del sur de México
y comenzaron a relacionar esos conocimientos con las
concepciones elaboradas por sus antepasados en Meso-
américa.? La confrontacién entre las antiguas concep-
ciones indigenas del cosmos y las que actualmente man-
tienen sus descendientes arroja una luz inesperada sobre
la naturaleza de esas sociedades. Como se verd mas ade-
lante, sostengo que estos conocimientos son decisivos
para comprender la formacién de la memoria histérica
de esos pueblos y discernir los medios que emplearon
para transmitirla de una generacion a las siguientes.

ENRIQUE FLORESCANO: Coordinador Nacional de Proyectos
Historicos. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

1'V¢ase Fernando Benitez, Los indios de México, Era, 1967-1972.
2 Véase el estudio de Medina (en prensa).

Las paginas que siguen proponen una sintesis de los
temas que constituyeron una obsesion en la vision del
mundo de los indigenas contemporédneos: el origen
del cosmos (cosmogonia); la composicion y distribu-
ci6n del universo (cosmografia); las leyes que mantienen
el equilibrio del cosmos (cosmologia); y la funcion de
los seres humanos en la Tierra (historia). Estos temas arti-
cularon las ideas que los pueblos indios se hicieron so-
bre la formacion del mundo y el destino de los hombres,
e informan sobre los procedimientos que pusieron en
obra para transmitir ese legado a sus descendientes. Quie-
ro decir que la cosmovision de los indigenas actuales es
también un medio privilegiado para adentrarse en los
mecanismos que utilizaron para reconstruir y transmi-
tir el pasado. Pero antes de emprender esta indagacion,
veamos primero los rasgos de su vision del cosmos, su
idea acerca de la formacion y organizacion del universo.

LA CREACION DEL COSMOS
Y SU DESENLACE (COSMOGONIA)

Lo primero que sorprendio a los antropologos dedica-
dos a estudiar los pueblos indigenas en este siglo fue
encontrar en ellos una idea de la creacién del cosmos se-
mejante a la que habian desarrollado los antiguos mesoa-
mericanos. Los datos aislados que hallaron en sus ras-
treos iniciales fueron confirmados mds tarde por estudios

15



16 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

minuciosos que mostraron que la vision del cosmos de
los actuales pueblos indigenas estd enraizada en el pasa-
do remoto. Segun los chamulas, el mundo fue creado
por el dios Sol en cuatro etapas progresivas. Estas creacio-
nes iniciales fueron sucesivamente destruidas por la debi-
lidad de los seres que entonces nacieron. S6lo la quinta
creacion, la que actualmente vivimos, pudo consolidar-
se. Cada una de esas creaciones tuvo duraciones diferen-
tes y fue mejor que la anterior. Es decir, en estos relatos
las creaciones tienen un sentido evolutivo, pues aun
cuando fueron interrumpidas por destrucciones catas-
troficas, dieron paso a una nueva creacion del mundo.3

Los nauas* de Chicontepec (Veracruz) comparten
una concepcion semejante sobre el origen del universo.
Piensan que la “primera y mds antigua humanidad na-
ci6 de una pareja que los dioses hicieron de barro”. Estos
seres se alimentaban de tierra y piedras y fueron destrui-
dos por fieras. La segunda generacion fue hecha de pa-
pel, se nutria de cortezas de drboles y fue barrida por
huracanes. Los seres de la tercera generacion fueron he-
chos de madera de cedro, comian ojite y desaparecieron
arrasados por incendios. La cuarta se form¢ de tubércu-
los cocidos y amasados, comia diversos tipos de camotes
y pereci6 por inundaciones. La quinta y dltima genera-
cion, la que vive en la actualidad, la cre6 un dios doble,
y fue hecha de huesos ancestrales, masa de maiz, ama-
ranto y frijol, y tuvo como alimento el maiz, que serfa su
carne, su sangre y su sustento.

En esta quinta edad se ordend el cosmos. Los dioses
creadores levantaron la tierra mediante cuatro postes en
cada una de sus esquinas. Debajo de la tierra se formo el
inframundo y arriba el cielo. Luego fueron creados el Sol
y la Luna, los astros a los que se orden6 girar alrededor
del cubo cosmico e iluminar la Tierra. En el cerro més
alto que brotd en el centro de la tierra, llamado Posteci-
tla, se reunieron los dioses para crear a los seres huma-
nos y distribuir las tareas que habrian de desempeiar las
divinidades. En los primeros tiempos el cerro Postecitla
era tan grande que llegaba al cielo: unia el cielo, la tierra

3 Gossen, 1979: 45-47; véase también Guiteras 1996: 220-223 y ss.
* Respetamos en todos los articulos la ortografia de los términos
indigenas propuesta por los autores. N. de E.

y el inframundo y en su interior se guardaban los ali-
mentos esenciales. Era el centro del cosmos.*

Hacia 1907 Alfred Tozzer recogi6 en la regién yuca-
teca, cerca de la ciudad de Valladolid, el siguiente relato
maya sobre la creacion del cosmos:

Este mundo se encuentra ahora en el cuarto periodo de su
existencia. En la primera época vivieron los Saiyam-uin-
kob, o sea, “Los Ajustadores”. Estos son los que integraron
la raza primigenia que habit6 Yucatdn. Fueron enanos y a
ellos se debe la construccion de las viejas ciudades que aho-
ra estdn en ruinas. Este trabajo fue realizado en la obscu-
ridad antes de que hubiera sol alguno. Tan pronto como el
Sol aparecid, esta gente quedo petrificada. Sus imdgenes se
encuentran ahora en muchas de esas ruinas.

Fue en esa época que existié un camino suspendido del
cielo, que se extendia de Tulium a Cob4, Chichén Itz y
Uxmal. Este camino fue llamado Kuxan-Sum o Sacbé (ca-
mino blanco). Este camino estaba compuesto de una larga
soga (sum) que se suponia tener vida (kuxan) de cuya par-
te media brotaba sangre. Fue por esta soga que se enviaba
alimento a los antiguos regentes que habitaban en los edi-
ficios ahora en ruinas. Por alguna razon esta soga fue cor-
tada y fluy6 toda la sangre hasta desaparecer para siempre
[...]. Esta primera época estuvo separada de la segunda
por un diluvio llamado Hai-yoh-kab (agua sobre la tierra).

En el segundo periodo de la historia de la tierra vivieron
los Dzolob u Ofensores. Nuevamente un diluvio destruy
la mayor parte del mundo, después del cual llegaron al po-
der los masehuali o mayas del tiempo presente. Todavia
hubo otro diluvio que dio origen a la cuarta época. Los po-
bladores de esta tltima son una mixtura de todas las razas
anteriores que habitan Yucatén.?

Dar cuenta del origen del mundo y de las tareas que
debian cumplir los hombres era una de las funciones
del mito cosmogonico. Por esa razén, cada vez que la
realidad modific6 la situacion de los pueblos indigenas
éstos se vieron obligados a recrear el antiguo mito cos-
mogonico, adaptiandolo a las condiciones del presente.
Uno de esos cambios dramaticos estd registrado en el
siguiente relato de la comunidad naua de Zacatipan, en

4 Baez-Jorge y Gomez Martinez, 1998: 35-36.

5 Citado por Villa Rojas, 1987: 438; véanse también, en las pp. 439 y
ss., los relatos sobre la creacion del cosmos de los mayas de Quin-
tana Roo.



INVIERNO 2000 Desacatos

SABERES Y RAZONES

la sierra de Puebla, que recogié Lourdes Arizpe en la
década de 1970:

Un dia pens6 nuestro Dios de qué manera harfan el tra-
bajo sus hijos y con qué. Nuestro Dios pensé distribuirles
herramientas y a los hombres les avisé que cuando llegara

NINO DE TABASCO. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO

nuestros abuelos, porque mucho nos cansamos con estas
herramientas y los mestizos no se cansan.b

DIVISIONY COMPOSICION DEL COSMOS

el dia les entregaria con qué trabajar. (COSMOGRAFiA)

Y lleg6 el dia en que les dio con qué hacer el trabajo. Y to-

dos los hombres se reunieron, toda la humanidad, y en- Los indigenas actuales comparten una vision comtn

tonces nuestro Dios les dijo a todos ellos: En este dia os
entrego estas herramientas; cada uno conforme tome una
herramienta con ésa hard su trabajo siempre, mientras viva.

sobre las divisiones del cosmos y las caracteristicas que
distinguen a cada una de sus partes. Los nauas de Chi-

Y de veras comenzaron a tomar cada cual una herra- contepec conciben el universo formado por tres planos
mienta. Nuestros hermanos inditos se dijeron, tomemos superpuestos y orientados hacia los cuatro rumbos c6s-
las mds pesadas, tal vez sea mejor. Empezaron a hacerse micos. La Tierra siempre aparece como el plano princi-

los azadones, hachas, picos, palos sembradores, machetes,
arados y otras més.

Y los mestizos estuvieron mirando y esperaron mien-
tras los otros las tomaban. Y solo quedaron los libros, los
lapices, los papeles y los escritorios. Y hoy se dicen nues-

pal, ubicada entre el espacio celeste y el inframundo.
Cuando los nauas se refieren a los rumbos del universo

tros hermanos inditos que no estuvo bien como hicieron 6 Arizpe, 1973: 211-212.

17



18 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

mencionan en primer lugar el rumbo donde sale el Sol,
que tiene color rojo. El oeste es el lugar donde se oculta
el astro y se reconoce por su color amarillo. El norte se se-
fala con el color blanco, mientras que el sur es el rumbo
de los muertos y se identifica con el color negro (fig. 1).

Seguin esta concepcion cada plano del universo esta
subdividido por capas identificadas por un nombre. El
cielo tiene siete capas o escalones, mientras que el infra-
mundo o Mictlah tiene cinco (fig. 2). La tierra es el pun-
to de equilibrio entre el plano celeste y el inframundo,
entre los seres humanos y los dioses. Los nauas de Chi-
contepec imaginan que en la parte media entre el cielo y
la tierra se yergue un arbol llamado Xochicuahuitl (“ar-
bol florido” o de la vida), que nace en un lago de aguas
cristalinas, poblado de peces y plantas que crecen en sus
bordes. El arbol florido primero fue una ceiba y después
se convirtié en un arbol multiforme que reunia las
cualidades de diferentes especies vegetales y producia los
alimentos mas variados.”

Los tzotziles de San Juan Chamula y los tzeltales de
Zinacantan también piensan el cosmos en tres niveles:
cielo, tierra e inframundo. El cielo estd dividido en tres
pisos donde habitan las estrellas, la Luna, las constela-
cionesy el Sol. El inframundo o infierno, como lo llama-
ron los cristianos, es un lugar himedo y oscuro, donde
moran los muertos (fig. 3).8

Los indigenas contemporaneos piensan que la super-
ficie terrestre es cuadrada y estd rodeada por agua, que al-
gunos identifican con el mar primordial. La tierra es la
morada de los seres humanos, el lugar donde florece
la naturaleza y confluyen las fuerzas fecundadoras del
cielo y las germinales del inframundo. Los nauas le atri-
buyen a la tierra una connotacion femenina. Los cha-
mulas y otros grupos étnicos creen que su pueblo estd
ubicado en el centro de la Tierra: es el ombligo del cos-
mos y el lugar mds sagrado. Y como el pueblo de San
Juan Chamula se localiza en las tierras altas de Chiapas,
piensan que es el sitio mds cercano al sol (la deidad prin-
cipal), un privilegio que no comparten con ningtn otro

7 Baez-Jorge y Gémez Martinez, 1998: 23-33.
8 Diaz de Salas, 1963: 257-258; Gossen, 1979: 42-43; sobre la con-
cepcion de la gente de Zinacantan véase Vogt, 1979: 31-36.

pueblo. Cada pueblo se piensa superior a los demas y ve
a los miembros de otros grupos como seres inferiores.”
Como se advierte, el etnocentrismo de los indigenas
contempordneos se funda en los mismos conceptos po-
liticos y astronémicos desarrollados por sus ancestros
mesoamericanos.

El cielo es el lugar de residencia de los dioses astrales: el
Sol, la Luna, las estrellas. En esa region habitan también
los dioses del viento, el trueno, el relimpago y la lluvia. Es
el lugar luminoso, fecundador y masculino del cosmos.10

En la cosmovisién de los indigenas actuales la tercera
region del universo, el inframundo, tiene una importan-
cia semejante a la que le otorgaron los antiguos mesoa-
mericanos. Fisicamente se describe como el interior de
la tierra, una region fria, htimeda y oscura, recorrida por
rios subterraneos y entreverada de cuevas. Las cuevas son
las aberturas que comunican el inframundo con la super-
ficie terrestre y el almacén donde se guardan las semillas
nutricias. En los relatos indigenas las cuevas del interior
de los cerros son representadas como almacenes donde
se conservan los alimentos preciosos y se acumulan las
aguas fertilizadoras. Los nauas de la sierra de Cuetzalan
consideran el interior de la tierra como un mundo es-
plendente. Ahi residen las fuerzas de la fertilidad y se
multiplican los bienes terrenales. Talokan, como llaman
al inframundo, es la fuente de la riqueza cdsmica, el lu-
gar donde se regeneran los astros, los seres humanos y
la naturaleza. Es un surtidor inagotable de riqueza y
un lugar limpido y puro. De alli manan los bienes que
sostienen la vida: el agua, las semillas, las plantas. Ahi se
encuentran, asimismo, “los seres humanos que vendrdn
al mundo, asi como todas las especies de animales, tan-
to salvajes como domésticos” 1! En estos relatos el infra-
mundo tiene los atributos de la matriz femenina.

Las cualidades germinales y reproductoras del Talokan
se hallan condensadas en el cerro maravilloso que estos
relatos ubican en el centro del mundo. La montana sa-
grada de Talokan es llamada el Corazon del Cerro, Te-
peyolotl o “tesoro del cerro”. Este “corazén o espiritu” de

9 Gossen, 1979: 58; véase también Lupo (en prensa).
10 Lupo (en prensa), pp. 61 y ss.
11'yvéase el excelente estudio de Aramoni, 1990: 144-145.



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

ESTE
INESCATONATIH

Lt
¥ SR
[P TYRPrrUe.

SUR NORTE
INESCA XOPANATL

MIHCACHTLI

OESTE
IHUEHUETZICATONATIH

Figura 1. Ubicacion y orientacién del cosmos segtin los nauas de Chicontepec. En
el centro de este plano esta la Tierra, delimitada por los cuatro rumbos del cosmos.

Dibujo basado en Béez-Jorge y Gomez Martinez, 1998:24.

la montana es conocido en otros relatos con el nombre de
San Juan Teperrico, otra de las muchas advocaciones del
senior del Talokan, el supremo dispensador de la ferti-
lidad. Como es sabido, “la idea de los montes como
fuente sobrenatural de riqueza [y] poder [...] se halla
ampliamente difundida en el territorio mesoamerica-
n0"!2 Los nauas de Cuetzalan ubican en el corazén del
Talokan el eje del cosmos, el ombligo del universo, la
morada de los ancestros fundadores, la pareja de dioses
que simbolizan la tierra: Talokan tata y Talokan nana.!3

12 Aramoni, 1990: 146-147.
13 Aramoni, 1990: 177-178.

El Corazon del Cerro o Espiritu de la Mon-
tana también es una representacion de la
tierra como simbolo de fertilidad. Entre los
zinacantecos Yahwal Balamil simboliza la
riqueza agricola y es representado “como un
ladino grande y gordo, con los atributos del
rayo v la serpiente, duefio de los pozos, de
los relimpagos y de las nubes, que habita en
el interior de la tierra en medio de grandes
riquezas: dinero, ganado vacuno, caballos,
mulas y pollos. Del interior de la tierra y a
través de las cuevas libera las nubes cargadas
de agua. Yahwal Balamil se ostenta como due-
o de todos los productos de la tierra. De él
depende que el maiz viva y fructifique” !4

En los relatos que los etndgrafos han re-
cogido de los indigenas contempordneos no
hay uno que narre la secuencia completa de
la creacién del mundo del mismo modo co-
mo lo hacia el mito cosmogoénico de la época
clasica o del posclasico en Mesoamérica. Pero
al unir los relatos de varios informantes, o al
comparar las tradiciones de distintos pue-
blos mayas, nauas, totonacas o tarahumaras,
encontraron la misma secuencia que narra
los primeros intentos fallidos de creacion del
mundo, luego la fundacién y ordenamiento
del cosmos, seguida por la aparicion porten-
tosa de la Montafia de los Mantenimientos, el origen de
las plantas cultivadas, la creacion de los seres humanos y
el comienzo de la vida civilizada. Es decir, la unidad de
conceptos y episodios acerca del origen del cosmos y de
la misién de los hombres en el mundo sin lugar a
dudas provienen del legado creado en Mesoamérica ha-
ce mas de tres mil afios. Un libro reciente, Maya Costmos,
muestra la asombrosa continuidad entre el ritual y la
cosmologia de los mayas de la época clasica y la cosmo-
vision que sustentan sus descendientes del siglo xx.1>

14 L 6pez-Austin, 1994: 110-111; Vogt, 1979: 35-36 y 94-95; otra ver-
sion semejante puede verse en Garcia de Le6n, 1969: 292-294.
15V¢ase Freidel, Schele y Parker, 1993.

19



204

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

LOS MECANISMOS REGULADORES DEL
EQUILIBRIO DEL UNIVERSO (COSMOLOGIA)

Del mismo modo que los indigenas actuales se
nutren de las antiguas tradiciones para explicar

el origen del cosmos y el destino de los seres
humanos, asi también los movimientos
del sol siguen siendo, como en la an-
tigliedad remota, los reguladores

del orden natural y de las ac-
tividades humanas. Gary
Gossen advirtié que entre
los chamulas el Sol es el

ATARDECER

JAY
e

principio regulador de los

distintos ritmos del tiempo (li-

neal, ciclico, generacional), el mar-

cador de las divisiones espaciales del
universo, la potencia que vivifica los ciclos

de la naturaleza y el orquestador de las activi-
dades diarias y estacionales de los seres humanos.

En el pensamiento de los mayas actuales nada de lo
que ocurre en la naturaleza y en la vida humana es aje-
no a los movimientos del Sol.

Ellado donde nace el Sol, el oriente, es el rumbo més
fuerte del cosmos y el punto que ordena las demas regio-
nes del mundo. El camino del Sol, de oriente a poniente,
es el eje ordenador del tiempo y del espacio. El movi-
miento del Sol, que parte de la derecha hacia la izquier-
da, al revés de las manecillas del reloj, es el movimiento
que imitan los ritos y ceremonias més sagrados. Ade-
mas de ser el regulador del tiempo, el Sol determina
la primacia del “arriba” sobre el “abajo” Los mayas ac-
tuales asocian la mayor potencia y bondad con el Sol en
ascenso, y o bajo y el decaimiento con el Sol poniente.
Para los chamulas vivir en lo alto de las montanas equi-
vale a estar mds cerca del Sol y compartir su potencia
bienhechora.!¢ Asimismo, el calor y la luz son cualidades
benéficas del Sol y representan valores altos del mundo
indigena. Los hombres y los nifios chamulas usan telas
blancas, simbolo de la luz y de la posicién superior del

16 Gossen, 1979: 57-59.

%

MEDIO DIA

—
NEPANCAILHUICAC
TEOPANCO

TEKIUAHTLA
CITLALPA
MIXTLA
AHUECHTLA

AMANECER

A
PAIN
a{ e
o

EHECAPA

TLALTEPACTLL
TLAKETZALTLA
CIPACTLA
TLALHUITZOCTLA

TZITZIMITLA
MIHCAPANTLI

MEDIA NOCHE

TZOPILOTLACUALCO

Figura 2. Division del cosmos segtin los nauas de Chicontepec. Arri-
ba representan la region celeste, dividida en siete niveles o escalones.
En el centro esta la superficie terrestre (Tlaltepactli) y abajo el infra-
mundo (Mictlah), dividido en cinco escalones. Dibujo basado en
Béez-Jorge y Gomez Martinez, 1998:26.

Sol. Lo que estd imbuido de calor o de luz es sinnimo
de vida, fertilidad, crecimiento y fuerza positiva. Los hui-
choles, lo mismo que otros grupos étnicos, representan
los conflictos cosmicos que anteceden a la creacion del
mundo a través de unos personajes luminosos de arriba
que luchan contra un grupo de seres oscuros de abajo.!”

Como en la época prehispanica, en las actuales co-
munidades indigenas los reguladores de las actividades
colectivas son el calendario de fiestas anuales y el

17 Neurath (en prensa).



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

LA COSMOLOGIA CHAMULA

DA LUZ SOl SOBRE LA TIERRA
ELLADO DEL CIEU'O A LA DERECHA,

NORTE

® 1AM
2PM g — - \.10 AL
=~ MADUREZ
ASCENSION NFL Z0L! DE CRISTO
CALORMENGUANTEA  3PM g Y
TRAVES DE LA TIERRA SAK JLLLH
(FEMENING)
Jue JUN MAY
APM gy A é

PASCUR
TEMPORADA AGRIGOLA AGTIVA

sPm g sanTarges | AGO @
TIEMPO DE LLUVIAS

]

IGLESIA A MAR | seh soss

FIESTA LE

o AN MATED SEP A SEMDERO DE FUEGD

ATRIQ

BOL MENGUANTE

TPM@ TEMPORADA AGRICOLA LATENTE

VIRGEN DL
oct @ TIEMPO DE SECAS

ROGARIC CINGEG DA

PERDIDEE

s ® A® & A
— VEJEZ NOV cic ENE
CALOR CREPUSTLLAR
*aos Los WRGENDE AN SERASTAN
§
(FEMENINO) gy @ SANTOR GURDSLUTE ® -
MR VIRGEN MARIK
o @ &5
11y ® ®, o

T2 P
SUR

EL LADD RPEL CIELQ A LAJZQUIERDA
QBSCURICAD, NOCHE. SOL DEL INFRAMUNDS

Figura 3. El modelo chamula del cosmos. El cosmos chamula esté re-
gido por el movimiento del Sol a lo largo del ano, y su division en la
temporada de secas (abajo) y de lluvias (arriba). Dibujo basado en
Gossen 1979:56, y Freidel, Schele y Parker, 1993:29.

calendario agricola. Ambos estaban y estan regidos por
el movimiento del Sol. Numerosos estudios muestran
que los pueblos indios tienen un calendario anual plet6-
rico de fiestas, donde pueden distinguirse las ceremonias
de origen prehispanico de las que provienen de la tradi-
cién occidental, aun cuando todas mezclan los legados
autdctonos con santos, cultos y tradiciones europeas. En
el minucioso registro de los ritos chortis levantado por
Rafael Girard, se advierte que las actividades colectivas

1
é ABR | menachewte
3k omigTg

105 UESDS

de este pueblo maya estaban dominadas por fechas y ci-
clos calendaricos de origen prehispénico (fig. 4). Girard
muestra que las actividades colectivas de los chortis co-
menzaban con la fiesta del afo nuevo (8 de febrero),
una ceremonia compleja que recreaba simbdlicamente
el momento inaugural de la fundacién del cosmos. Esta
ceremonia, como la mayoria de las que describe Gi-
rard, era dirigida por chamanes y

“brujos” indigenas en el templo del

e pueblo, en los campos de cultivo o
RsEuLI! en lugares sagrados.!8

.o Més tarde segufan las ceremonias

dedicadas a celebrar el equinoccio

o7 solar que tenfa lugar el 21-22 de

marzo, cuando se iniciaban las roga-

Y- tivas para solicitar lluvias abundan-

cocrecenee (€5, A fines de abril o principios de

mayo ocurria la gran ceremonia que
@ sau conmemoraba el fin de la tempora-
da seca y el comienzo de la época de
lluvias, la cual desencadenaba una
serie de ritos que involucraban a la
mayor parte de la poblacién y a los
que me referiré mas adelante. Los
solsticios (21-22 de junio y 21-22 de
diciembre), asi como el segundo pa-
so del sol por el cenit (12-13 de agosto), eran motivo de
ceremonias que demandaban buenos temporales para el
cultivo del maiz. Terminaba esta sucesién de ceremonias
agricolas con la fiesta de la cosecha, antecedida por la
gran festividad de recordaciéon de los muertos (29 de

[ ] 4 AN

= INFANCIA

CALOR NACIEATE A

TRAVES DE LA TIERRA
{MASCULINGY

octubre y primero de noviembre). En este calendario de
antiguas ceremonias campesinas se entreveraban las sun-
tuosas fiestas ofrecidas al santo patrono del pueblo y mu-
chas otras dedicadas a la virgen, los santos cristianos y
los aniversarios locales y nacionales.!®

18 Véase el registro de otras ceremonias mayas dedicadas al afio nue-
vo en Freidel, Schele y Parker, 1993: 113-116.

19 Girard, 1966, especialmente los capitulos II-VI y X-XV de la pri-
mera parte. Véase, asimismo, la fig. 37. Véase también el excelente
estudio de Galinier, 1990.

21



224

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

Los estudios de los antropdlogos en los actuales pue-
blos indigenas muestran que el calendario de fiestas reli-
giosas y agricolas sigue siendo el principal regulador de
las actividades colectivas y el activador de su memoria
historica. Aun cuando desde el siglo xv1 la iglesia cristia-
na introdujo el culto catélico y desde entonces hubo un
continuo sincretismo entre ambas tradiciones, la depen-
dencia de las comunidades indigenas de la economia
agricola asegurd la persistencia de la cosmovision y el
calendario mesoamericanos. A pesar de que las practicas
antiguas fueron reprimidas y perseguidas por la iglesia,
las relacionadas con el cultivo del maiz y la sobreviven-
cia colectiva continuaron siendo las catalizadoras de la
unidad y la identidad comunitarias. El caso mds expre-
sivo de este tipo de ceremonias es el de la Santa Cruz,
que se celebra el 3 de mayo.

La fiesta contemporanea de la Santa Cruz es una con-
tinuacion hibrida de la antigua ceremonia prehispanica
que celebraba el fin de la época de secas y el comienzo de
las lluvias: Huey Tozoztli.20 La antigua fiesta que con-
memoraba la divisién critica del ano indigena y el co-
mienzo de las siembras, la actividad mds importante
para un pueblo campesino, comenz6 a confundirse con
la celebracion cristiana de la Santa Cruz desde la época
colonial, hasta convertirse en una festividad propia de los
pueblos indigenas en los siglos XIX y xX. Se trata de una
fiesta colectiva en la que participan todos los miembros
del pueblo, los invitados de las aldeas cercanas, las
autoridades tradicionales (principales, jueces, regidores,
topiles, etcétera), las autoridades religiosas (fiscales, ma-
yordomos, topiles del templo, cantoras, rezanderos), y
una legién de musicos, cantores, danzantes y coheteros.

La fiesta de la Santa Cruz se celebra hoy en todos los
pueblos campesinos de México, pero algunas regiones,
como la Cuenca del rio Balsas, en el noreste de Guerrero,
cuentan con estudios cuidadosos que permiten com-
prender mejor su significado. En el pueblo de Ameyalte-
pec, famoso por las pinturas en papel de amate que di-
bujan sus artesanos, esta celebraciéon es muy concurrida
y vistosa. Comienza el primer dia de mayo con una cere-

20 Véase Broda, 1971 y Broda, 1991.

monia llamada yalo tepetl, “la ida al cerro” En las cerca-
nias de Ameyaltepec hay dos cerros, el de San Juan y el de
Ameyaltepec, en cuya ctspide se celebran importantes
ritos agrarios. Desde la tarde muchas familias inician el
ascenso al cerro de San Juan, cargando diversas ofrendas,

comida, flores y los inevitables racimos de cohetes. Al
llegar a la parte mas alta se congregan en grupos fami-
liares alrededor de una plataforma de piedras, e inician
los preparativos para pasar ahi la noche, a la intemperie.

En la plataforma hay un altar tosco donde se elevan
cuatro cruces de madera adornadas con “cadenas de flo-
res, listones de satin de muchos colores y vestidas con una
especie de delantales con encajes llamados tlaquenti”.
Frente a las cruces levantan unos arcos de hojas verdes
adornados con cadenas de flores de cempoalxéchitl'y ca-
caloxdchitl. En el altar que mira hacia donde nace el sol
los visitantes depositan abundantes ofrendas de comida

MUSICO PUREPECHA. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Figura 4. Calendario agricola, astronomico y religioso de los chortis de Guatemala, segtin Rafael Girard

Fechas agricolas Fendmenos astronémicos Tareas agricolas Ritos Rasgos sociales
y meteoroldgicos
8 de febrero Primer movimiento del Primer trabajo de la milpa. Ritos de Afio Nuevo. Viaje  Los campesinos se unen
1 Imix sol (despegue visible Medicion del campo de ceremonial al occidente, en el trabajo de la milpa.

El Dios-Siete encabeza
la rueda calendarica.

del solsticio). Vientos.

campo de cultivo. Tala y
roza del monte.

imitando el primer
movimiento del sol.
Formacion del ideograma
cosmico. Captura del “aire”.
Recreacion del mundo y
del tiempo.

20 de marzo o Semana
Santa. Fin de la primera
cuarentena. Comienzo de
la segunda cuarentena.

Equinoccio.
Baja el dios solar.
Calor.

Quema de la maleza.
Humo en los campos.

Cuatro hierofantes envian
un mensaje a la deidad,
invitandola a bajar a la
tierra. Dramatizacion ritual
del ciclo de 40 dias. Rito
del Fuego Nuevo.

Quema de la maleza.

30 abril / 1o. mayo.
Principio del Reglamento
del invierno. Cémputo
por novenas y trecenas.
Cémputo lunar.

Primer paso del sol por el
cenit, determinante de la
estacion de lluvias.
Concluye el ciclo estival.
Posicion significativa de las
Pléyades y estrellas.

Sacrificio de aves en la
milpa. Amojamiento de

la milpa. Siembra del maiz.
Primera limpia.

Ceremonia inicial del ciclo
lluvias. Sacrificio de pavos.
Revestimiento vegetal al
idolo y altar (érbol de la
vida). Ritos de atraccion
de las lluvias.
Amojamiento del templo.

Siembra colectiva de la
milpa, por el sistema de
ayuda mutua.

21-22 junio.
Final del primer ciclo de
52 dias y comienzo de otro.

Solsticio de verano.
Periodo de méxima
precipitacion pluvial.

Segunda limpia.

Ritos solsticiales.
Traslado de la silla divina.
Tocados rojos.

Los ritos del culto agrario
redinen a toda la
comunidad en los campos
de cultivo.

25 julio.

La posicion de la Via
Lactea senala el tiempo
de la canicula. Tiempo seco.

Preparacion de tierras para
la segunda milpa.
Recoleccion de elotes.

Ritos petitorios de
suspension temporal
de las lluvias.

12-13 agosto.

Final del segundo ciclo
de 52 dias. Comienzo del
ciclo de 73 dias.

Segundo paso del sol por
el cenit. Periodo de
méxima precipitacion
pluvial. Cambio en el
panorama estelar.

Siembra de la segunda
milpa y doblado de la
primera

Ritos petitorios de lluvia.
Cambio de la cuadrilla
sacerdotal. Cambio de
envases en la mesa sagrada.

Trabajo colectivo.

22-23 septiembre.

Equinoccio.
Fuertes lluvias.

Fin de la limpia de la
segunda milpa.

Ritos del agua.

24 octubre medianoche.
Fin del ciclo agricola.

Termina la estacion de
lluvias.

La segunda milpa esta
“jiloteando”.

Clausura del Tzolkin.
Desacralizacion del maiz.

25 octubre madrugada.
Comienzo del ciclo festivo
y descanso de 100 dias.

Nuevo sol.
Comienza el ciclo estival.

Caza, pesca, cosechas.
Descanso.

Invocacion al Nuevo Sol.
Fiestas a los muertos
y fiestas solares.

Danzas publicas.
Regocijos populares.
Pescas colectivas. Caza.

21-31 diciembre.

14 de enero, fecha inicial
del dltimo mes.

Fin del ciclo de 100 dias.

Solsticio de invierno.

Fiestas publicas.

Ritos solsticiales. Fiestas
de la cosecha, patronal y a
todos los dioses.

Clausura del ciclo anual.
Amarre del toro.

Manifestaciones de
solidaridad comunal con
los dioses y los dirigentes
espirituales.

Ciclo de 5 dias (3-7 febrero).

Cinco dias inhébiles.

Cinco dias nefastos.

Temor colectivo.

23



SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

(mole verde de semilla de calabaza, guajolotes, pollos,
tamales, pan, chocolate, jarras de agua, copal, velas y co-

hetes), y unas pequenas canastas con semillas de maiz,
que son quizd la ofrenda principal. Estas semillas son las
que mds tarde usardn los campesinos como simiente en
sus milpas. Al caer la tarde se encienden innumerables ve-
las y un grupo de jovencitas comienza a bailar, bajo la
gufa de una mujer mayor. El rezandero dirige los him-
nos religiosos, acompanado por los musicos del pueblo.
Los grupos de ninas y jovencitas cantan en tonos agudos
durante la noche a la manera de las antiguas plafiideras
que rogaban por la llegada de la lluvia. Al otro dia, 2 de
mayo, antes de la salida del sol, la gente se levanta y pro-
cede a repartirse la comida en un convite colectivo que
los une entre si y los acerca con los miembros de los ba-
rrios y pueblos colindantes. Luego de repartir la comida
que han llevado queman en el altar grandes cantidades
de copal antes de abandonar el lugar.

El dia 2 de mayo se verifica una ceremonia semejante
en el cerro de Ameyaltepec. También hay actividad cere-
monial en el pueblo del mismo nombre, especialmente
en los altares con cruces localizados en cada barrio. Estos
altares estan a cargo de distintas familias, quienes ese dia
adornan con esmero sus cruces y las visten con lujosos de-
lantales. Los altares se atiborran de las mismas ofrendas
que se llevan a las cruces del cerro: mole, guajolotes, ga-
llinas, tamales, tortillas, sal, agua, atole y las canastas con
granos de maiz para la siembra. El mismo dia la gente
inicia otra peregrinacion al cerro de Ameyaltepec, don-
de al mediodia hacen ceremonias parecidas, con la parti-
cipaciéon de numerosos grupos de ninas. En esa ocasion
también suben al cerro la imagen de la virgen de la Con-
cepci6n, patrona de Ameyaltepec, a quien los poblado-
res identifican con Tonantzin, “nuestra venerada madre”.
En la noche, los oficiales religiosos del pueblo retinen en
la iglesia “las cruces de todos los altares ubicados en el

NINA OTOMI. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO.



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

campo’, y con las “cruces y la virgen hacen una procesion
alrededor de la iglesia antes de terminar la ceremonia”

El dia 3 de mayo, cuando la gente congregada habia
cumplido con las numerosas ofrendas de comida, arre-
glo de los altares y adorno de las cruces, y solo cuando
éstas habian recibido los abundantes alimentos, vesti-
dos, musica, cantos, cohetes, procesiones y rogativas, se
daba por concluida la fiesta de la Santa Cruz. Cuando
estas diversas obligaciones rituales habian sido satisfe-
chas, la gente crefa que “la Santa Cruz de los manteni-
mientos” no los abandonaria y pensaba que tendrian
“buenas aguas y buenas cosechas”2!

Como habra advertido el lector, aun cuando esta fies-
ta se dedica a la Santa Cruz, su simbolismo poco tenfa
que ver con la religion y el culto cristianos. Aun cuando
en las rogativas se alude a “nuestra santisima Virgen’, el
ruego va dirigido a la “Santa Cruz de nuestro manteni-
miento’, al Sefior o la “Sefora de la tierra que sembra-
mos’, 0 al “arbol de nuestro sustento’, que son entidades
relacionadas con los antiguos cultos prehispanicos. Jo-
hanna Broda observa que en estas ceremonias “las cru-
ces son tratadas como si fueran personas’, pues cada una
“tiene su identidad propia y recibe las vistosas ofrendas
de xochicadenas, flores, copal y comida”. Cada una de las
cruces se identifica con un territorio y el grupo que lo
habita: el cerro, el altar, el templo, la milpa. El simbolis-
mo y los ritos que rodean a esta ceremonia estan vincula-
dos con la peticién de las aguas necesarias para la siem-
bra del maiz, que es el sentido tdltimo de la fiesta de Uey
Tozoztli que celebraban los mexicas en la fecha en que
conclufa la temporada de secas y comenzaba la de llu-
vias.22 Entre los mayas las cruces de sus altares y templos
tienen una gran semejanza fisica y simbolica con el ar-
bol que se erigié en el centro del cosmos en los dias
inaugurales de la creacién. En la época cldsica este arbol
cosmico tenfa el nombre de Wakah-chan y estd represen-
tado en un bello relieve del Templo de la Cruz de Palen-
que. Los mayas de ese tiempo lo consideraban un axis
mundi: el drbol que unia el inframundo con la superfi-

21 Esta brevisima descripcion de una ceremonia muy compleja estd
basada en los estudios de Broda (en prensa) y Good (en prensa).
22 Broda (en prensa).

cie terrestre y el cielo. En la actualidad el antiguo culto al
arbol cosmico y el culto a la Santa Cruz se encuentran
fundidos.?3

IDENTIDAD ETNICAY TRANSMISION
DE LA MEMORIA COLECTIVA

Como se advierte, a través de un proceso continuo de
adaptacion y resistencia los actuales grupos étnicos se
mantuvieron fieles a las tradiciones campesinas que a lo
largo de siglos los formaron como pueblo y les impu-
sieron una manera de vivir y comprender el mundo. Su
concepcion del cosmos, al igual que la de sus antepasa-
dos, es una concepcién campesina del mundo, fundada
en la creacion maravillosa de las plantas cultivadas y el
origen del maiz. Su idea de la divisién del cosmos y de
los mecanismos que regulan el universo se sustenta en los
movimientos del Sol, el gran ordenador, junto con la pro-
pia actividad agricola, de las tareas cotidianas, las fiestas
y los calendarios de los pueblos campesinos.

;Como se explica que al cabo de 500 afios de imposi-
cién de nuevos dioses, cultos y regimenes politicos, el
Estado espariol, la iglesia catdlica y los gobiernos nacio-
nales no pudieran cambiar las antiguas creencias de los
indigenas? Creo que la respuesta se encuentra en las es-
tructuras internas sobre las que reposan estos pueblos. Se
trata de colectividades unidas por practicas agricolas
dedicadas a la supervivencia del grupo. Los antrop6lo-
gos v los historiadores, al sobrevalorar las ideologias,
olvidaron que las identidades son resultado de practicas
sociales repetidas a través de los siglos. Frente a la eva-
nescente duracion de las ideologias debe recordarse que
la practica de sembrar, regar, desyerbar, proteger, cose-
char y almacenar el maiz ha sido la tarea colectiva ab-
sorbente de los indigenas desde hace 5 000 afios por lo
menos. Esta costumbre fue la que cred el vinculo mile-
nario entre el campesino y la milpa, entre el ser humano

23 Freidel, Schele y Parker, 1993: 53-58 y 251-256. Véase un andlisis
semejante de la fiesta de la Santa Cruz en el Pert, donde esta fiesta
coincide con la antigua ceremonia indigena de la cosecha, en Urton,
1990: 98-119.

25



26 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

y la tierra que lo alimenta. Esta practica cotidiana forj6
los lazos de identidad que unieron a un campesino con
otro, y fue el crisol donde cristalizaron las formas de vi-
da campesina que perduran hasta nuestros dias.

Dicho con otras palabras: el cultivo del maiz es sinni-
mo de identidad indigena, de una forma especifica de
vida campesina. La relacién con la milpa fue el cordén
que até al campesino con el ciclo agricola regulado por
el movimiento del Sol y la unién de estos dos mecanis-
mos ordenadores fijé el lugar donde vivir, el tamafio de
la familia, los ciclos de trabajo, la dieta alimenticia, la de-
pendencia ante los cambios de la naturaleza, el culto a
los fenémenos que intervenian en la germinacion de las
plantas y la idea de que sobrevivir, como dice Nancy Fa-
rris, es sobre todo una empresa colectiva.24 Al fin y al
cabo la identidad indigena no es mds que el conjunto de
habitos que dia con dia cumplen de modo solidario la
familia y la aldea campesina.

La hondura de esta identidad y su capacidad para sor-
tear las amenazas del exterior se aprecia en el ejemplo an-
tes citado de la fiesta de la Santa Cruz. Como respuesta al
empefio de la iglesia catdlica de cambiar la fecha calen-
dérica y la significacion agricola de la ceremonia que cele-
braba el fin de la temporada de secas y el comienzo de la
de lluvias, la comunidad campesina puso en movimien-
to sus artes defensivas para mantener esa efeméride como
un rito agricola. Ante la presién de modificar una fecha
impuesta por el calendario solar y la compulsion de sem-
brar el maiz en el momento establecido por una experien-
cia de siglos, los pueblos indigenas optaron por celebrar
el 3 de mayo la fiesta de la Santa Cruz, pero atribuyén-
dole el antiguo sentido agricola y acompanandola de los
ritos tradicionales de los campesinos de Mesoamérica.

Frente a la amenaza de que los santos y ritos cristianos
pudieran afectar las antiguas identidades indigenas, és-
tos reactivaron sus mecanismos integradores y sobrepu-
sieron a la ceremonia catélica el ritual de las comunida-
des campesinas. La fiesta de la Santa Cruz, en lugar de
someterse a los dictados del ritual cristiano, sigui6 sien-
do un rito campesino que se verificaba en la cima de los

24 Farris, 1984, cap. 11.

cerros, en los campos de cultivo y en los barrios y altares
de la aldea. Era una ceremonia cuyos ritos y simbolismo

estaban mas cerca de las rogativas aztecas escenificadas
en la cima del Monte Tlaloc que de los cultos cristianos.
Como se recordara, en esas fechas los dirigentes mexicas
iban en peregrinacion al templo de Tlaloc edificado en
esta montaia, y al llegar a ese sitio sagrado hacian sus sa-
crificios y depositaban sus ofrendas a la deidad de las
aguas. Siguiendo esa tradicion, la fiesta de la Santa Cruz
continud siendo un rito campesino de peticién de lluvias.
Como se trataba de la preservacion de la comunidad
campesina, todos sus miembros participaban en ese rito
desempenando las tareas mas arduas y humildes. La ce-
remonia misma, con sus diversas fases de procesion,
ofrenda, canto, danza, trabajo, convite colectivo, rogati-
vas, contricion, divertimento y borrachera, era una oca-
sién de encuentro e identidad colectiva. Un momento
de fraternidad que reafirmaba los lazos de reciprocidad
que unian a la sociedad campesina. La familia campesina
concurria unida a esta ceremonia y le ofrecia a la Santa

FAMILIA TRIQUI. FOTOGRAFIA DE VERONICA BRAVO



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Cruz de los Mantenimientos sus ofrendas més preciadas
para que la Madre Tierra, a su vez, le brindara los alimen-
tos necesarios para la preservacion de la comunidad.

La persistencia de la antigua cosmovisién mesoame-
ricana a través de los siglos, y la continuidad de los ritos,
fechas calendaricas y tradiciones campesinas obliga a pre-
guntar: scuéles fueron las correas de transmisién de esta
memoria milenaria? O dicho con otras palabras: sila iden-
tidad étnica es el conjunto de pricticas realizadas de mo-
do solidario por un pueblo en el transcurso de los afos,
scudl fue el mecanismo que hizo que esos hébitos se trans-
mitieran eficazmente de una generacion a la siguiente?

Se trata de preguntas que hasta la fecha no han recibi-
do respuesta satisfactoria. Son también preguntas impor-
tantes porque estin vinculadas al asunto que aqui mas
interesa: ;cOmo se recoge y transmite la memoria en las
culturas indigenas? Hubo, por supuesto, quienes pensa-
ron que las complejas ideas acerca de la creacion del cos-
mos y el destino de los seres humanos sélo pudieron ser
formuladas por los dirigentes de los antiguos reinos de
Mesoamérica. Pero innumerables testimonios muestran
que la antigua cosmovision indigena sigui6 reproducién-
dose (con variantes, pero manteniendo el nucleo origi-
nal) cuando ya hacia tiempo que habian desaparecido
los reinos y sus gobernantes. Estas evidencias llevaron a
reconocer que la cosmovisién indigena era una repre-
sentacion del mundo compartida por todos los sectores
de la sociedad. En este sentido, David Freidel dice que
“Nuestra experiencia y estudios nos han convencido [...]
de que una visién maya unificada de la cosmologfa y el
ritual ha permanecido por lo menos durante dos mile-
nios.” Y agrega que si a primera vista, “en la antigtiedad
maya el mundo de las élites y de los comuneros puede
parecer dividido”, ambos grupos “no pudieron estar tan
unidos después de la conquista si no hubieran compar-
tido una vision del mundo y una cosmologia que brota-
ba desde el fondo de la sociedad y se extendia hasta su
parte mds alta”2> Asimismo, Alfredo Lopez Austin pien-
sa que “la cosmovision [...] tiene su fuente principal en
las actividades cotidianas y diversificadas de todos los

25 Freidel, Schele y Parker, 1993: 48-50.

miembros de una colectividad que, en su manejo de la
naturaleza y en su trato social, integran representaciones
colectivas y crean pautas de conducta en los diferentes
&mbitos de la accion”26

Pero todo esto deja sin respuesta una pregunta insis-
tente: ;como pudo una sociedad campesina carente de
escritura y de las instituciones estatales que articulaban
la memoria social, transmitir durante centurias una cos-
movisién unitaria del mundo y una memoria compila-
dora de las més antiguas tradiciones indigenas? Creo que
la respuesta a este enigma siempre estuvo a la vista de los
antropologos e historiadores, pero no la percibieron
porque no era ésta una pregunta que entonces los inquie-
tara, y porque cuando de verdad trataron de responderla
fueron a tocar en la puerta equivocada. Es decir, la cos-
tumbre de los rastreadores de la memoria ha sido bus-
carla en los repositorios donde la tradicion occidental
suele conservarla y transmitirla: en los textos escritos. En
contra de esa presuncion puedo afirmar que los instru-
mentos que los pueblos indigenas utilizaron como co-
rreas de transmision de la memoria colectiva fueron el
rito, el calendario solar y el religioso, los mitos y la tradi-
ci6n oral. Estos instrumentos casi nunca han figurado en
los estudios histdricos como almacenadores y conducto-
res de la memoria, y aun hoy no son reconocidos como
portadores eminentes de la memoria campesina. Y sin
embargo, las evidencias disponibles no mienten: en la
tradicién campesina éstos fueron los principales conduc-
tores de la memoria colectiva. Veamos las pruebas.

Los ritos. Los ritos que actualizaban la creacion del cos-
mos al comenzar el ano agricola —l gran rito del inicio
de las siembras el 3 de mayo, la fiesta de la cosecha y los
ritos que celebraban al santo patrono del pueblo— eran
actos que simultdneamente congregaban a la poblacion,
transmitian la memoria étnica y fortalecian la identidad
colectiva. Por la via de convocar a la poblacién y de ha-
cerla actuar en un acto colectivo, el rito transmitia con
vigor un mensaje de identidad que hacia vibrar a los in-
dividuos y contaminaba al conjunto social.

26 1 6pez-Austin (en prensa).

27



28 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

INVIERNO 2000

A su vez, cada uno de estos ritos repetido a lo largo del
ano era una capsula de la memoria ancestral. Por medio
de la escenificacion, la musica, la danza, el canto y la ac-
tuacién corporal, el rito actualizaba y dramatizaba la
historia de los origenes del cosmos, revivia a los ancestros
fundadores y recordaba los valores que habian fortale-
cido al grupo. Gracias a su virtud de actuar, objetivar y
representar en vivo las creencias,?” el rito interiorizé en
la comunidad los valores que enaltecian el culto a los an-
cestros, el amor a la milpa, la unidad de la familia, la de-
fensa de las tierras, el trabajo comunitario y el sentido de
pertenencia al grupo étnico. La reiteracién de estos valo-
res en los ritos anuales forjé una memoria que se nutria
de la repeticion de sus propias representaciones y que in-
sistia en ser actualizada en cada nueva escenificacion.
Cre6 una memoria que se activaba en cada celebraciéon
y un emisor que hacia llegar su mensaje a todos los es-
pectadores con independencia de la edad, el sexo, la con-
dicién social o la lengua.

Los calendarios. En contraste con el rito, cuyas represen-
taciones se limitaban al dmbito religioso, el calendario re-
cogia las fechas sagradas y las profanas, conmemoraba los
hechos sobrenaturales, registraba los cambios observa-
dos en el mundo natural y las acciones humanas e incor-
pord en sus efemérides los fastos del estado, las hazafias
de los gobernantes y los acontecimientos que forjaron la
unidad del grupo.

La observacién cuidadosa del movimiento de los as-
tros en la boveda celeste y de los cambios estacionales de
la naturaleza produjo en Mesoamérica calendarios ri-
gurosos que aun siguen midiendo el paso del tiempo en
los pueblos indigenas del sur de México y en las tierras
altas de Guatemala. En estos calendarios se establecio la
duraci6n del ao solar, sus subdivisiones y el dia en que
comenzd a contarse el tiempo. El calendario adivinato-
rio fue proscrito desde los primeros dias de la Conquista
y a pesar de ello sobrevivid hasta nuestros dias. El que in-
teresa aqui es el calendario solar de 365 dias, porque éste
fue el instrumento que guardé las efemérides y la me-
moria indigena con mayor fidelidad.

27 Geertz, 1973: 113; Bell 1992: 27-28.

Aun cuando los pueblos indigenas perdieron el cono-
cimiento escrito del calendario, conservaron ese saber a
través de la memoria transmitida por medios orales. Me-
diante la transmision oral del antiguo calendario llevaron
un registro minucioso de la cuenta de los dias y de las di-
visiones del afio, perpetuaron las pricticas agricolas tra-
dicionales y acompasaron las actividades mundanas y
religiosas al movimiento anual del Sol. Conservaron la
creencia de que el tiempo fuerte habia sido el de la crea-
cién pristina, cuando naci6 el cosmos, la Tierra, el Sol, el
maiz, los seres humanos y la vida civilizada. Sus mitos de
fundacién y su concepcion del mundo le atribuyeron a
este momento inaugural la calidad de un tiempo carga-
do de vitalidad plena.

La tradicién oral y la costumbre de mirar el cielo pro-
porcionaron a los indigenas un conocimiento preciso de
los movimientos del Sol, las divisiones estacionales del
aiio y las fechas calendaricas.?8 Y sobre esos conocimien-
tos asentaron su memoria histdrica. En su concepcion
del pasado, los ancestros y lo mds antiguo eran lo mds
sagrado. No es un azar que los dos acontecimientos més
celebrados por el calendario indigena desde la Conquis-
ta hasta el presente sean la fiesta de la Santa Cruz el 3 de
mayo (fecha del inicio de las siembras en el antiguo ca-
lendario), y la conmemoracién de los ancestros el dia de
muertos. La memoria indigena de los tiempos modernos
y contemporédneos ya no celebrd la fundacion del reino y
las glorias de los gobernantes, como habia sido la costum-
bre en la época clasica de Mesoamérica. Pero sus descen-
dientes continuaron recordando a los antepasados, hasta
convertir esas remembranzas en un culto a los ancestros
fundadores de la civilizacién y las tradiciones indigenas.

El calendario agricola que los campesinos conservan
grabado en lo mas profundo de su memoria se integr6
al calendario de fiestas religiosas establecido por la iglesia
catolica, y esta combinacion cre6 el repositorio esencial
de la memoria indigena.?? Los acontecimientos guarda-
dos en ese depésito conmemoraron la fundacion del pue-
blo y el otorgamiento de sus tierras (la fiesta del santo

28 Tedlock, 1992.
29 12 obra de Girard (1966) respalda esta afirmacion.



INVIERNO 2000

Desacatos

SABERES Y RAZONES

patrono); los grandes momentos del ciclo agricola que
proveia el sustento de la comunidad (siembra y cosecha);
los episodios centrales de la pasion, muerte y resurrec-
ci6n de Jesucristo, escenificados durante la festividad de
Semana Santa; la peregrinacion y homenaje a la virgen
de Guadalupe el 12 de diciembre; la ceremonia de otorga-
miento de los bastones de mando y de los cargos religio-
sos a las autoridades locales a principios del afio y otras
efemérides pueblerinas y nacionales de menor irradia-
cién. La conmemoracién de estos acontecimientos en
los tltimos 200 afios se convirtié en el principal acti-
vador de la memoria de los pueblos y en el mayor induc-
tor de la cohesion y la identidad campesinas.

Bibliografia

Aramoni, Maria Flena, 1990, Talokan tata, Talokan nana:
nuestras raices, Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes, México.

Arizpe, Lourdes, 1973, Parentesco y economia en una socie-
dad nahua. Nic pehua Zacatipan, Instituto Nacional In-
digenista, México.

Béez-Jorge, Félix y Arturo Gomez Martinez (comps.), 1998,
Tlacatecolotl y el Diablo. La cosmovisién de los nahuas de
Chicontepec, Secretaria de Educacion y Cultura, Xalapa.

Bell, Catherine, 1992, Ritual Theory, Ritual Practice, Oxford
University Press, Nueva York.

Benitez, Fernando, 1967-1972, Los indios de México, 4 vols.,
Era, México.

Broda, Johanna, 1971, “Las fiestas aztecas de los dioses de la
lluvia”, en Revista Espafiola de Antropologia Americana,
vol. 6: 245-327.

——, 1991, “The Sacred Landscape of Aztec Calendar Fes-
tivals: Myth, Nature and Society”, en David Carrasco, To
Change Place: Aztec Ceremonial Landscapes: 74-120,
University of Colorado Press, Niwot.

——, “La etnografia de la fiesta de la Santa Cruz: una pers-
pectiva historica’, en Broda y Baez-Jorge (comps.), op. cit.

Broda, Johanna y Félix Béez-Jorge (comps.), Cosmovision, ri-
tual e identidad de los pueblos indigenas de México (en
prensa).

Diaz de Salas, Marcelo, 1963, “Notas sobre la vision del mun-
do entre los tzotziles de Venustiano Carranza, Chiapas”,
en La Palabra y el Hombre, ntim. 26: 253-267, abril-
junio, Xalapa.

Farris, Nancy M., 1984, Maya Society under Colonial Rule.
The Collective Enterprise of Survival, Princeton Universi-
ty Press, Princeton.

Freidel, David, Linda Schele y Joy Parker, 1993, Maya Cos-
mos. Three Thousand Years on the Shaman’s Path, Wi-
lliam Morrow and Co., Nueva York.

Garcia de Ledn, Antonio, 1969, “El universo de lo sobrena-
tural entre los nahuas de Pajapan, Veracruz”, en Estudios
de cultura ndhuatl, vol. 8: 279-311.

Geertz, Clifford, 1973, The Interpretation of Cultures, Basic
Books, Nueva York.

Girard, Rafael, 1966, Los mayas: su civilizacion, su historia,
sus vinculaciones continentales, Libro Mex Editores, Mé-
Xico.

Gossen, Gary H., 1979, Los chamulas en el mundo del Sol,
Instituto Nacional Indigenista, México.

Guiteras, Calixta, 1996, Los peligros del alma. Visién del mun-
do de un tzotzil, Fondo de Cultura Econdmica, México.

Lopez-Austin, Alfredo, 1994, Tamoanchan y Tlalocan, Fondo
de Cultura Econémica, México.

——, 1998, “El nucleo duro, la cosmovision y la tradicion
mesoamericana’, en Broda y Béez-Jorge (comps.), op. cit.

Lupo, Alessandro, “La cosmovision de los nahuas de la Sie-
rra de Puebla’”, en Broda y Baez-Jorge (comps.), op. cit.

Medina, Andrés, “La cosmovision mesoamericana: una mi-
rada desde la etnografia”, en Johanna Broda y Félix Baez-
Jorge (comps.), op. cit.

Neurath, Johannes, 1998, “Lluvia del desierto: el culto a los
ancestros, los ritos agricolas y la dindmica étnica de los
huicholes T+apuritari”, en Broda y Baez-Jorge (comps.),
op. cit.

Tedlock, Dennis , 1992, “The Popol Vuh as a Hieroglyphic
Book”, en Elin C. Danien y Robert J. Sharer (eds.), New
Theories on the Ancient Maya: 229-240, The University
Museum, University of Pennsylvania, Filadelfia.

Urton, Gary, 1990, The History of a Myth. Pacariqtambo and
the Origin of the Jukas, University of Texas Press, Austin.

Villa Rojas, Alfonso, 1987, Los elegidos de Dios. Etnografia de
los mayas de Quintana Roo, Instituto Nacional Indige-
nista, México.

Vogt, Evon Z., 1979, Ofrendas para los dioses. Andlisis sim-
bélico de los rituales zinacantecos, Fondo de Cultura Eco-
ndémica, México.

29



