
124 Desacatos 46  septiembre-diciembre 2014, pp. 124-139  Recepción: 6 de junio de 2013  Aceptación: 24 de noviembre de 2013

Moisés Garduño García

Centro de Investigaciones y Estudios 

Superiores en Antropología Social-Occidente, 

Guadalajara, Jalisco, México

moyska@gmail.com

La “primavera árabe” ha sido un ejemplo de empoderamiento social y de 

impulso de nuevas epistemologías para la construcción de una memoria his-

tórica sin opresión, censura ni significación eurocentrista. En este artículo se 

defiende que las manifestaciones lingüísticas y otras convenciones culturales 

con las que la sociedad de Oriente Medio ha recuperado su voz propia, una 

voz secuestrada y censurada por los regímenes dictatoriales, constituyen 

una serie de narrativas que se transforman en un elemento de empodera-

miento y movilización política para debilitar y en su momento terminar con 

el régimen de pensamiento poscolonial que ha significado y resignificado el 

pasado y el presente de estos pueblos con el fin de dominarlos y determinar-

los para beneficio propio y de sus patrocinadores políticos en el extranjero.

Palabras clave: violencia epistemológica, lenguaje contestatario, narrativas 

revolucionarias, fin del poscolonialismo, colonialidad

Recovering Self-narratives in the Arab Revolutions: Cultural  
and Epistemological Conventions to the End of Postcolonialism

The so-called “Arab Spring” has been an example of social empowerment 

and promotion of new epistemologies for a new historical memory without 

oppression, censorship nor Eurocentric significance. In this sense, this paper 

defends that linguistic manifestations and other cultural conventions with 

which Middle Eastern society has regained his own voice, a voice kidnapped 

by dictatorial regimes, are a series of narratives that become an empower-

ment and political element of mobilization to weaken and, in turn, to end the 

postcolonial behavior regime that has framed and redefined the past and 

present of these peoples in order to dominate and determine them for the 

benefit of extraterritorial sponsors.

Keywords: epistemological violence, contestatory language, revolutionary 

narratives, end of postcolonialism, coloniality

La recuperación de la voz propia en las 
revoluciones árabes: convenciones culturales y 
epistemológicas para el fin del poscolonialismo

Moisés Garduño García



125La recuperación de la voz propia en las revoluciones árabes

Introducción

La reciente revolución árabe —at-thawra al-‘arabiya en lengua árabe— es un 
fenómeno que ha desarrollado nuevas formas de movilización y contestación 

política a pesar de la velocidad de la expansión del mercado mundial y la interna-
cionalización del capital a través de herramientas informáticas. De manera paradó-
jica ha sido también el uso de la tecnología como herramienta de contrapoder lo 
que ha coadyuvado, sin llegar a ser determinante, a que las relaciones impersonales 
de la sociedad en internet se materialicen en redes sociales más sólidas, como plazas 
públicas, mercados y jardines, donde se ha demostrado la indignación contra el dic-
tador y el régimen de dominación, represión y opresión que representa, junto a su 
séquito de colaboradores, que durante décadas ha dominado y suprimido la voz de 
los árabes y no árabes de todo el denominado Oriente Medio.

Precisamente este acto de recuperación de la voz propia es lo que puede verse 
y sentirse en las calles y los barrios desde el Sahara Occidental hasta Egipto y des-
de Palestina hasta Irán. Se trata de diversas manifestaciones culturales, expresiones 
orales y visuales, y otras formas de contestación político-pacífica que forman parte 
del nuevo repertorio de protesta y empoderamiento que los jóvenes han impulsado 
con más fuerza en este nuevo siglo. Este repertorio se torna a su vez en una for-
ma de subjetivización que busca no sólo “resistir a las viejas formas de dominación 
poscolonial a las que ha sido expuesta la sociedad” —en palabras de Alain Touraine 
(2007: 102-103)—, sino también exigir el fin de este régimen de falso conocimien-
to y falsas promesas de emancipación mediante el cambio de conciencia, el uso de 
la educación como medio de liberación permanente y el rompimiento de las ba-
rreras de la indiferencia, el miedo y la apatía por la creatividad política que reinaba 
durante la época de la dictadura.

La irrupción de la cultura en la vida política es una forma muy fuerte de em-
poderamiento social que ha desencadenado un gran reto para las elites en el poder 
que solían controlar el uso de la violencia, tanto física como epistemológica, en el 



126 Desacatos 46  Moisés Garduño García

llamado “mundo árabe”.1 La violencia física es re-
presentada por el aparato de seguridad e inteligencia 
del Estado, mientras la violencia epistemológica se 
refiere a lo que llamo “toda serie de producciones 
intelectuales que desinforman al lector sobre una 
sociedad y sus costumbres y que les representan, 
con una autoridad académica mercenaria, mediante 
falsos criterios de verdad para legitimar el uso de la 
violencia física contra dicha sociedad”. En términos 
de Scott (2003: 14), son los productores de discursos 
públicos de poder, aquellos “intelectuales”, “pen-
sadores” y medios de comunicación del régimen, 
la propaganda del miedo, el estereotipo del enemi-
go externo y la re-presentación de —e imposición 
sobre— “el otro”. Dichos centros de poder, per-
catados de la dimensión, eco y resonancias de las 
protestas de millones de sujetos en el entorno geo-
gráfico más próximo a ellos, reaccionaron contra 
ese proceso social con represión militar, secuestros, 
censura, guerra civil, intervención extranjera y otras 
formas de violencia, con las que intentaron aplastar 
las revueltas y sus réplicas en países vecinos. Pero lo 
que no se entendió entre las elites de dichas redes 
de poder en este contexto es que este fenómeno de 
expresión, de subjetivización y de inserción social 
conocido como at-thawra al-‘arabiya ha tenido como 
eje conductor la indignación compartida por millo-
nes de personas, no sólo en la región sino en todo  
el mundo, la cual se desprendió del deseo social de 
terminar con los responsables de la violencia, así 
como con las condiciones que la promovieron y las 
instituciones que la financiaron durante tantos años. 
De acuerdo con Castells (2012: 10-17), se tejieron 
redes de indignación, pero a la vez de esperanza de 
tener un resultado positivo en calles, plazas y otros 
lugares públicos utilizados para la protesta.

La cultura y sus manifestaciones se han conver-
tido, en este sentido, no en un fin o parámetro de re-
conocimiento sino en un medio social y político para 
reclamarlo y determinarlo. Así, este artículo busca 
compartir las voces de la revolución árabe a través 

de la descripción de sus significaciones y su lenguaje 
contestatario contra el régimen poscolonial, entendi-
do como la fase inaugurada por la caída del sultanato 
otomano y la intervención de los países colonizadores 
europeos a lo largo del siglo xx y que generó, en sus 
vertientes más violentas, una serie de desprecios epis-
temológicos que obstaculizaron la emancipación de 
los pueblos durante los últimos 50 años. 

En este tenor, el poscolonialismo —fase inau-
gural de los regímenes de dictadores como Ben Ali, 
Mubarak, Gadafi, Sadam Hussein, Reza Pahlevi, el 
rey Saud, Mohammed V, Hafez y Bashar al Assad, 
entre otros— fue tanto el ámbito del autoritarismo 
represivo de la policía y los servicios de inteligencia 
del régimen contra la población como la colonialidad 
estructural-administrativa y toda una gama de narrati-
vas y metanarrativas que buscaban quebrantar el tejido 
social de sus pueblos pluridiversos al buscarle falsos 
enemigos contra los cuales luchar en nombre de la 
nación, la patria, el panarabismo, el panislamismo y 
otras ideologías que hoy han mostrado por igual sus 
fallas para el bien de la sociedad y su complicidad con 
los agentes de las metrópolis contra los que supuesta-
mente estaban diseñadas.

El fin del régimen del saber poscolonial

El régimen poscolonial que la revolución árabe ha 
comenzado a desmantelar no es uno estrictamente 

1	 Hay un consenso no oficial, pero muy practicado entre los 
orientalistas europeos y estadounidenses, e incluso entre 
algunos intelectuales de dicha región, en definir a Asia 
Occidental con términos como “mundo árabe” —como si 
se tratara de un mundo diferente—, en los que los criterios 
de clasificación y autoridad de lengua, etnia, parentesco, 
usos y costumbres árabes se ponen por encima de muchas 
otras con las que conviven, como la kurda, la kirguisa, la 
bereber, la amazig y la nubia, por mencionar algunas. Para 
atender al debate sobre la identidad árabe y lo que signifi-
ca para algunos “ser árabe”, véase Barakat (1993: 314).



127

político-administrativo sino también de carácter 
epistemológico. Es el principio del fin del régimen 
político, pero también del régimen del saber. El fin 
de esta metanarrativa ha sido un requisito para la 
creación de un refrescante sentimiento de resisten-
cia en el llamado “mundo árabe”, en el que el fin 
del poscolonialismo es “el fin de la creación de con-
diciones y conocimientos que ayuden a reproducir 
el poder en las elites gobernantes de los países de la 
región”, en palabras de Dabashi (2012: 172). 

Durante la época poscolonial, los intelectua-
les del régimen gobernante y de las potencias que 
lo patrocinaban solían repetir un discurso de re-
presentación de una realidad árabe quebrada y con 
estereotipos terroristas en todo hombre con tur-
bante y barba larga. Desde los textos de Silvestre de 
Sacy (1861) o Ernest Renan (1928) hasta las obras 
que dicen representar las teorías más acabadas del 

“islamismo”, como las de Bernard Lewis (1993), 
Olivier Roy (2003), Francis Fukuyama (1992) y 
Samuel Huntington (1993), la violencia epistemo-
lógica se dedicó a robar gran parte de la memoria 
histórica de los pueblos árabes y musulmanes de la 
región al monopolizar su identidad, su historia y su 
capacidad de crear conocimiento y narrativas sobre 
sus propias costumbres, cultura y formas de organi-
zación política.

Bastaba con memorizar uno de los libros antes 
citados para poder hablar con autoridad en el ám-
bito académico del “mundo árabe”, del “mundo 
islámico”, del “conflicto en Oriente Medio”. No 
se contextualizaba que el Islam —como forma de 
vida predominante en Asia Occidental— duran-
te los últimos 1 400 años se ha puesto delante de 
un interlocutor y en dicha interacción ha dado ori-
gen a nuevas manifestaciones ideológicas, políticas y 

Guillermo Alonso Meneses  Vista de la doble barda fronteriza desde Tijuana con torre de vigilancia electrónica y el árbol plantado por Pat Nixon, 

primavera de 2012.

La recuperación de la voz propia en las revoluciones árabes



128 Desacatos 46  Moisés Garduño García

religiosas, que suelen ser más ricas en comparación 
con las originales. Por ejemplo, cuando el Islam  
se colocó frente a la cultura y el pensamiento grie-
gos surgió la filosofía islámica; cuando lo hizo frente 
al budismo, generó el sufismo; cuando se entabló un 
diálogo con el judaísmo se creó la teología islámica. 
Así, fue hasta el siglo xx cuando el Islam se enfrentó 
al colonialismo europeo y al imperialismo estadou- 
nidense y surgieron corrientes de Islam violento  
y contestatario al estilo del interlocutor, es decir, del 
colonialismo y el imperialismo de Occidente.

Lo anterior dio por hecho la existencia de “so-
ciedades inmaduras” y “una forma de organización 
barbarizada” que con frecuencia justificaba las in-
venciones e intervenciones de los centros de poder 
coloniales y poscoloniales a causa de una supuesta 
“amenaza islámica” que encabezaban los “árabes 
indefendibles agresores” (Horowitz, 2003). Dicha 
“descomposición social” originó a su vez una vio-
lencia epistemológica desde diversas elites que for-
maron no pocas representaciones tendenciosas de la 
realidad de estos pueblos, las cuales trascendieron 
sus propias fronteras naturales, geográficas y lin-
güísticas, y los presentaron deshumanizados y margi-
nados de la historia, o en su defecto como “el resto 
de la civilización” —“the rest and the West”— que 
coloca todo lo no occidental fuera de los tropos de 
la metafísica europea y evita que este “resto” esté en 
el ámbito de la sujeción plena o dentro de la misma 
agencia histórica de su realidad.

No es difícil descubrir que esta práctica ha es-
tado presente, por citar tres ejemplos, en los casos de 
intervención en Palestina, Iraq y Líbano, en los que se 
justificó la guerra debido a una supuesta “amenaza” 
contra el Estado de Israel, por la “posesión de armas 
de destrucción masiva” y por una sociedad “hostiga-
da por la influencia de Irán en la región”, respecti-
vamente. La denominada “guerra preventiva”, aquel 
discurso con el que el expresidente estadounidense 
George W. Bush invadió Iraq en 2003, ha sido el 
marco sine qua non en el que se ha hecho entender 

la realidad de estas naciones, sus conflictos y sus na-
rrativas históricas. Para describirlas y determinarlas 
la definición básica es el “terrorismo”. De la misma 
manera, tampoco es posible negar la reproducción 
de estas prácticas epistemológicas entre las elites pos-
coloniales de Túnez, Egipto, Marruecos, Siria, Israel, 
Irán y otros países de la región en los últimos años, 
cuando sus gobiernos clasifican a los movimientos 
sociales como “aliados de Washington y terroristas 
sionistas”, lo que crea un discurso de mutua y eter-
na demonización que las elites poscoloniales usan 
para legitimar la presencia y el uso desmedidos de 
los cuerpos de seguridad del Estado, como la poli-
cía, los militares y los cuerpos de elite ante su po-
blación (Beeman, 2006: 23-24).

Así, en la fase actual de pensamiento que la “re-
volución árabe” ha reinaugurado —porque no ha 
nacido con ella sino en los textos de Mahfuz (1989), 
Said (1978), Arkoun (2003) y Dabashi (2012), en-
tre otros—, las ideologías establecidas bajo la orden 
del discurso dominante emitidas por Washington, 
Londres o Moscú han dejado de ser el marco con-
ceptual para definir y significar lo que son y lo que 
no son los pueblos creadores de las revoluciones ára-
bes, lo que cambia el patrón de pensamiento hacia 
uno más crítico con tendencia a la emancipación, 
la liberación permanente y el reclamo de derechos 
políticos, humanos y ciudadanos, que van desde la 
creación de la historia hasta la denuncia de la corrup-
ción, la represión y la violencia del régimen político. 
En gran parte se trata de un discurso liberal que no 
intenta alcanzar o imitar a Occidente, sino trascen-
derlo, adaptarlo y reinventarlo.

Por eso sostengo que debemos llamarle revo-
lución a la revolución, por el simple hecho de que 
la gente árabe y no árabe de la región acuñó el tér-
mino thawra para denominar al proceso que vio salir 
a familias enteras de las casas hacia las calles dispues-
tas a derrocar al dictador. No es una revolución de 
corte eurocentrista que toma a la Revolución fran-
cesa como marco de referencia para explicar los 



129

movimientos sociales y la agenda que busca cambiar 
un régimen por otro. Tampoco es una meditación 
de ideas previamente diseñadas para convertirse en 
el pliego petitorio de un líder en especial. Es algo 
diferente, que no es nuevo: un proceso que arrastra 
censura y represión, desde la instauración del Esta-
do de Israel en 1948, diversas guerras civiles, como 
las de Líbano y Argelia, e intervenciones militares 
extranjeras a países enteros, como Iraq y Palestina.

El propio término “revolución árabe” debe 
conceptualizarse de manera diferente y en el marco 
de los propios creadores del término, es decir, desde 
“la calle árabe”. De acuerdo con los eslóganes que 
la gente mostró y muestra en las calles de El Cairo 
o Damasco, el movimiento que creció en diciembre 
de 2010 en Túnez bajo el lema “revolución árabe” 
—at-thawra al-‘arabiya— define a su movimiento 
como una revolución y la entiende como “un ajus-
te de tuerca para un cambio político, económico y 
epistemológico que termine con el clientelismo, el 
nepotismo y la violencia del mal gobierno a través 
de la demostración de la ira de los ciudadanos en 
manifestaciones pacíficas” (Antoon, 2011: 2).

Esta definición no se encuentra en manuales de 
Harvard o de intelectuales de Al Azhar, sino en las 
calles, con personas creadoras de conocimiento in si-
tu que acudieron al llamado de la indignación, como 
la calle Mohammad Mahmoud en El Cairo que, más 
de dos años después del 25 de enero de 2011, cambió 
el destino de todo el país del Nilo y hoy guarda en sus 
paredes formas diferentes de conceptualizar no sólo a 
una revolución sino a sus mártires —que sigue sien-
do gente ordinaria—, al gobierno —al que se pide un 
Estado cívico en rechazo de uno militar e islámico—. 
Ahí se ve un concepto de la estética como forma de 
emancipación que hace de la caligrafía árabe —his-
tóricamente una herramienta de la corte real— el 
molde perfecto para los mensajes de la resistencia po-
pular que claman “no a la violencia del Ministerio del 
Interior, no al régimen militar y no al régimen de la 
hermandad musulmana” (Salama, 2013).

Se necesitan nuevas metáforas (Dabashi, 2012) 
que ayuden a explicar este cambio en la conciencia y 
la psicología de los ciudadanos, en las que la histo-
ria de las protestas no sea narrada como un cuento 
épico con nombres de líderes y héroes que encabe-
zan movimientos y pensamientos políticos, sino en 
otra sintonía, como una novela en la que el persona-
je principal sea una persona común y corriente con 
voz, derechos y capacidad creativa, más cercana a 
cualquiera de nosotros, en busca de reconocimiento 
político, social y moral, entendido este último como 
un rechazo total a la discriminación y el desprecio de 
las leyes y las personas que las promulgan y ejecutan.

En esta fase de contestación terminan la era del 
pensamiento poscolonial, la del “choque de civili-
zaciones”, la del “fin de la historia” y la “era post 
9/11”, inaugurada por Geroge W. Bush y su acé-
rrimo rival Osama Bin Laden, quien, dicho sea de 
paso, fue enterrado en la Plaza Tahrir por el rechazo 
de los manifestantes a sus postulados extremistas. En 
el caso de organizaciones islamistas moderadas, cabe 
aclarar que no participaron en la gestación de protes-
tas y movilizaciones sociales en países como Túnez o 
Egipto y que, como buenos lobos políticos, aprove-
charon el contraataque de los enemigos de la revolu-
ción para posicionarse en el gobierno de estos países 
y generar una lucha de liberación permanente entre 
ellos, que defenderán su nuevo papel en el Estado, y 
los jóvenes que inundaron las plazas centrales desde 
2010, que harán lo propio en relación con la nueva 
conciencia de la revolución.

Lo que tenemos al momento de escribir estas 
notas es una serie de fuerzas contrarrevolucionarias 
financiadas por factores externos, principalmente 
las elites de Arabia Saudí y Qatar. El andamiaje de 
organizaciones como el Estado islámico de Iraq y 
el Levante —daesh en lengua árabe—, por ejemplo, 
está pensado para que la revolución se detenga y no 
llegue a los territorios petrócratas aliados de Estados 
Unidos que, hay que decirlo, desempeñan el mis-
mo papel que Irán y Siria cuando son apoyados por 

La recuperación de la voz propia en las revoluciones árabes



130 Desacatos 46  Moisés Garduño García

Rusia para mantener sus intereses estratégicos en la 
zona. Como diría Alonso (comunicación personal, 
2013): “no hay que perder de vista la ruta del dinero 
y el interés en las revoluciones”.

Pese a esto, la “revolución árabe” ha renovado 
la esperanza de emancipación entre el ciudadano 
común y le ha dado la bienvenida a un nuevo matiz 
del nacionalismo entre los árabes. En otras palabras, 
si bien la “revolución árabe” tiene ciertos compo-
nentes nacionalistas en sus eslóganes, este movi-
miento de protesta ha tomado el nacionalismo no 
como el sentimiento de identidad compartido cuya 
memoria histórica se alimenta del museo y el ma-
pa ubica su lugar natal (Anderson, 1993: 249), si-
no como un reconocimiento de diferencias étnicas, 
religiosas y lingüísticas, y le da valor al sentimiento 
de indignación, a la búsqueda de la justicia y al mu-
tuo reconocimiento entre sujetos. Éste es el nuevo 
sentimiento del nacionalismo en la revolución: la 

necesidad de establecer zonas de contacto entre lo 
árabe y lo global, un patriotismo reapropiado y ale-
jado de lo colonial (Al-Azm, 2011).

Lenguaje contestatario versus violencia 
epistemológica

La recuperación de la voz propia y de la condición 
de sujeto creador y creativo, en medio de un siste-
ma de opresión que hace valer la violencia física y 
epistemológica, puede encontrar su explicación teó-
rica en varios pensadores desde mediados y finales 
del siglo xx: Freire (1971), Dussel (1980), Chomsky 
(1993), Arkoun (2003), Touraine (2007), Castro-
Gómez y Grosfoguel (2007). Hay varias aproxima-
ciones valiosas que, entre otras cosas, nos remiten 
a apreciar y a usar conceptos para entender el papel 
desempeñado por las personas en este sistema de 

Prometeo Lucero  Migrantes abordan el ferrocarril de carga, apodado “La Bestia”, en la estación ferroviaria de Tenosique, Tabasco.



131

deshumanización, marginación y creciente consu-
mismo de identidades que ha impuesto el capita-
lismo, así como la producción semiótica-cultural 
que ha desplegado en las conciencias de los pueblos 
para mantenerse como hegemónico-opresor. En el 
caso de las revoluciones árabes, la formulación del 
“yo existo” en las plazas de El Cairo o Túnez tiene 
que ver con una de estas aproximaciones. “Yo exis-
to” quiere decir también “todos existimos” en una 
plena materialización verbal de las conexiones in-
tersubjetivas que las plazas y las calles otorgaron a las 
personas. El reconocimiento de los sujetos ha ocu-
rrido primero entre los propios sujetos y se ha incor-
porado en sus eslóganes, canciones, poemas, rimas, 
grafitis, entre otros mecanismos de expresión de la 
protesta ante el silencio y la malversación de los me-
dios de comunicación oficiales.

El lema “Todos somos Jaled Said” es un gran 
ejemplo a este respecto, ya que se refiere a un eslo-
gan utilizado en Egipto para manifestar la indigna-
ción que la comunidad sentía por la muerte de este 
bloguero, secuestrado en un café internet por la po-
licía secreta egipcia tras publicar críticas al régimen 
en 2010, y cuyo cuerpo con evidencias de tortura 
fue presentado en internet mediante fotografías. La 
indignación de la comunidad ante las imágenes cau-
só un efecto de solidaridad con la familia de Said, 
proceso que fue una de las mechas que prendió la 
ola denominada “primavera egipcia” a principios 
del año siguiente ( , 2013).

Ha sido el levantamiento de este tipo de con-
venciones culturales y códigos semióticos aquel fe-
nómeno que ha demostrado una vez más la vigencia 
del pensamiento de los autores que hablan del con-
trapoder que surge cuando hay redes y relaciones de 
poder que hostigan y deshumanizan al sujeto (Cas-
tells, 2009). Pero hablar de lenguaje contestatario 
no quiere decir que estas notas “le darán voz a los 
sujetos”. Ellos ya la tienen, siempre la han tenido, 
a pesar de ser objeto de ataques y censura por parte 
de la maquinaria cultural del opresor, ya sea en el 

barrio, la mezquita, el mercado o, ahora en auge, en 
el espacio virtual de internet. Se trata, por el contra-
rio, de escuchar con más atención esas convencio-
nes culturales de los pueblos sin más intermediario 
que aquel que se expresa y ha superado lo que Freire 
(1971) llama “la contradicción del opresor-opri-
mido”, es decir, de aquella persona que al saberse 
como oprimido no se convierte en opresor inme-
diatamente como muchos lo hacen —como hizo la 
elite poscolonial—, sino que emprende el camino 
de la liberación permanente y responsable con su 
semejante mediante valores que considera aplicables 
y respetables para todas las comunidades.

Lemas como “el pueblo quiere derrocar al ré-
gimen”, “vete”, “dignidad, justicia y libertad”, “li-
bertad de expresión y prensa”, entre otros, fueron 
una creación de la vox populi, que de inmediato fue-
ron objeto de malinterpretaciones, traición-traduc-
ciones y/o de omisiones por parte de las grandes 
cadenas transnacionales de comunicación que, en 
vísperas de este cambio, vieron amenazados sus in-
tereses hegemónicos en aquella parte del mundo. 
Una y otra vez, el lenguaje brilla como un elemento 
de identidad importante que, en el caso de los ára-
bes, permite incorporar algunos conceptos como 
hurriya l-ta’bīr —libertad de expresión— o al-Sahafa 
hurriya —libertad de prensa— para presentar el sig-
nificado de la “calle árabe” como una herramienta 
de autodeterminación contra la corrupción, la cen-
sura y la persecución de varios gobiernos.

La principal arma de protesta árabe, según el 
modelo de movilización pacífica, es la lengua, no 
sólo en lo que concierne a las reglas gramaticales del 
árabe escrito sino además en lo que respecta a la sa-
biduría del vocabulario fresco y proverbios del árabe 
coloquial del mercado y los barrios. La lengua tam-
bién trasciende fronteras y ante la diversidad de los 
registros del árabe, el uso del francés y el inglés para 
hacerse escuchar en el extranjero, y otras leguas cer-
canas en la región, como el turco y el persa, la pro-
testa manda mensajes en común como si se tratara 

La recuperación de la voz propia en las revoluciones árabes



132 Desacatos 46  Moisés Garduño García

de una sola lengua. Pero lo más delicado es que con 
la llegada del imperialismo, el capitalismo y el neo-
liberalismo como interlocutores de la política árabe 
poscolonial, términos como binlādiniyya —binla-
denismo—, awlama —globalización— y hadātha 
—modernidad—, entre otros, fueron ampliamen-
te utilizados en la lengua del colonizado para hacer 
frente a los problemas de toda índole en su región 
después de los eventos del 9/11 —otro producto 
hegemónico-cultural— y se cayó en la trampa de la 
significación de los centros de poder en la que no era 
posible analizar a la región sin dichos conceptos oc-
cidentales arabizados (Garduño, 2012). En cambio, 
ahora el lenguaje y otras convenciones contestatarias 
hacen de la dignidad —karāma— una forma de ex-
presar lo que pasa en los pueblos de esta región de una 
manera más fidedigna y cercana a los sentimientos  
y demandas de la gente para impulsar la reapropia-
ción de la lengua como vía de emancipación y como 
herramienta de resistencia.

Si fuera posible resumir en un solo lema la ac-
titud epistémica del pueblo árabe contra sus dicta-
dores, tendría que hablarse de la frase as-sha›b yurīd 
isqāḍ al-nizam —el pueblo quiere desmantelar el ré-
gimen— (Mesa, 2013: 5-6). Esta frase desarrolla la 
idea de hacer de esta revolución árabe un proceso 
global, ya que condensa todo lo que se ha comenta-
do. En este eslogan se describen tanto los términos 
“cambio” y “revolución” como los principales ob-
jetivos de las personas que están en las calles. Fuen-
te de inspiración para canciones y poemas como 
“Vete” —otra consigna popular en la protesta— de 
Ramy Essam, “Túnez nuestro país” del rapero Ha-
mada Ben Amour, mejor conocido como “el Gene-
ral”, “La Voz de la Libertad” de Karim Adel Eissa, 
entre otros, son ejemplo del efecto producido por 
este eslogan en el proceso que sigue en marcha.

Terminar con este régimen de pensamiento 
poscolonial y crear nuevos conceptos de resistencia 
no ha sido fácil. Distractores como la boda real en 
la Abadía de Westminster en abril de 2011, el video 

de la película Inocencia de los musulmanes en septiem-
bre de 2012 y la intensificación del discurso belicista 
entre Israel e Irán —e incluso el acuerdo entre Irán 
y el grupo 5+1 en noviembre de 2013— han tratado 
en más de una ocasión de desviar la atención de la 
opinión pública sobre los acontecimientos de las re-
voluciones árabes. El lenguaje contestatario ha desa-
fiado la propia producción epistémica de los medios 
de comunicación oficiales. De hecho, “primavera 
árabe”, como un término eurocéntrico que recuer-
da el periodo de democracia conocido como “Pri-
mavera de Praga”, que duró unos meses de 1968 en 
la ahora extinta Checoslovaquia, fue incorporado 
como ar-rabi ‘al-‘arabi al repertorio que usaron los 
jóvenes en sus eslóganes sin importar el contexto 
histórico en el que había nacido. Esto fue gracias a 
la difusión y audiencia que alcanzó la televisora Al 
Jazeera, uno de los pocos medios que transmitieron 
las protestas en vivo pese a su línea editorial de corte 
islamista (Al Jazeera, 2011).

La indignación creció entre las personas cuan-
do los medios occidentales comenzaron a referirse 
a ellos —y todavía lo hacen— como un “desper-
tar” (The Economist, 2011; Dawisha, 2013) con con-
notaciones distintas a las de un hecho meramente 
primaveral. Porque un “despertar”, con todas las 
diferencias y críticas que puede haber con otros mo-
vimientos sociales en el mundo, no ha sido la mane-
ra en la que la gente se ha definido, mucho menos 
si se trata de un “despertar islámico”, como lo afir-
man elites de gobiernos, como el iraní, que buscan 
sacar partido de este proceso (Press tv, 2013).

El término “despertar” se refiere a los árabes 
como si hubieran permanecido en un estado de le-
targo durante años sólo para despertar de repente 
en diciembre de 2010 y luchar contra sus dictado-
res. No es así. La gente en las calles, sus intelectuales, 
sus tuits y sus mensajes en Facebook y YouTube ar-
gumentaban que los árabes no estaban dormidos, y 
no lo han estado todo este tiempo, ya que le dieron 
la bienvenida al siglo actual con muchos eventos 



133

y manifestaciones que constatan su atención ha-
cia la política internacional. Ejemplo de esto son 
las reacciones de la segunda intifada en Palestina, la 
movilización masiva contra la invasión de Iraq, las 
manifestaciones socioeconómicas contra los regí-
menes dictatoriales de Argelia y Marruecos por 
parte de los bereberes, las huelgas y protestas del 
movimiento Kefaya —“suficiente”— y de los tra-
bajadores textiles en Egipto, y las manifestaciones 
de los trabajadores de la minería en Túnez, entre 
otras que muestran que en los últimos 10 años la 
población de estos países ha estado haciendo mil 
cosas antes que estar dormida (Gómez, 2011). Para 
los árabes el siglo xxi comenzó de la misma mane-
ra que el siglo xx: con la represión que llevaron las 
guerras colonizadoras y las dictaduras poscoloniales 
contra las formas de manifestación y movilización 
democrática, pero nunca con los ojos cerrados o con 
la inmersión en un sueño político profundo o un es-
tado de sueño utópico.

Narrativas para la cura del genocidio intelectual

La primera narrativa que surge del impacto de este 
lenguaje contestatario es el de la revolución misma, la 
narrativa de la thawra. La revolución se narra por 
quien la hizo y la hace posible en un enorme reto y 
con la responsabilidad de guardar la memoria histó-
rica de este proceso. Los jóvenes organizan confe-
rencias, círculos de estudio, panfletos y muestras de 
arte que evidencian los momentos más icónicos de es-
te proceso: desde la inmolación de Mohammed 
Boazizi en Túnez, la foto de Jaled Said torturado y 
masacrado por las fuerzas del orden en Egipto, hasta 
la imagen del vendedor de bileela —bebida de trigo 
con leche y azúcar— en la Plaza Tahrir, que adaptó 
cánticos y vítores revolucionarios para vender su 
mercancía, y la figura de un Gadafi a merced de “los 
revolucionarios” con armas provenientes de la Or-
ganización del Tratado del Atlántico Norte. De 

viajar sin un contexto adecuado, estas imágenes 
pueden utilizarse por los mismos enemigos del pro-
ceso como herramientas antirrevolucionarias.

Si bien a simple vista la mayoría de estas imáge-
nes no parecen pacíficas, la narrativa de la thawra de-
be acompañarse del adjetivo que caracteriza la forma 
actual de las movilizaciones sociales modernas en el 
Midan, esto es, “pacífico” —silmiya—. Se menciona 
porque el significante actual de “revolución” no es el 
mismo que hace 200 años, cuando el cambio social se 
demandaba por medio de la violencia (Tilly y Wo-
od, 2009). En la actualidad, thawra es un concepto 
que debe tomarse en serio por el simple hecho de 
provenir de su creador, la gente, y no adoptar aque-
llos creados por los medios oficiales que “salvajizan” 
al espectador con conceptos como “despertar”, “re-
belión”, “insurrección” y otros que implican un 
rechazo declarado a las acciones propuestas por la 
gente en el marco de un nuevo paradigma de acción 
colectiva. Esas nociones tienden a violentar la mo-
vilización al crear un sistema binario entre la acción 
colectiva pacífica de los manifestantes y la violencia 
de las fuerzas de seguridad legitimadas por el Estado 
contra el que se protesta. Por tal motivo, la narra-
tiva del pacifismo militante debe compartirse bajo 
la realidad que permitió a las personas reclamar sus 
derechos no con navajas, cuchillos o armas de fuego, 
sino con cámaras, micrófonos, teléfonos celulares  
y la suela de los zapatos como mecanismo para na-
rrar la historia.

La Thawra silmiya es, por mucho, la prime-
ra revolución social del siglo actual. Representa el 
final del poscolonialismo y a diferencia de sus pre-
cursores, como los movimientos obreros, las orga-
nizaciones de izquierda y otros movimientos que se 
habían centrado en preocupaciones económicas y 
de distribución, las revoluciones árabes buscan cam-
bios específicos en las políticas públicas, la identidad, 
el estilo de vida, la conciencia contra la represión 
y la explotación, la cultura y el pensamiento. Por 
otra parte, esta refrescante narrativa histórica en el 

La recuperación de la voz propia en las revoluciones árabes



134 Desacatos 46  Moisés Garduño García

mundo árabe está claramente insertada en la era de 
los llamados “nuevos movimientos sociales”, en la 
que se otorga gran importancia a los valores post ma-
teriales de la sociedad contemporánea, sin olvidar lo 
que se ha ganado en tres siglos de acción colectiva,  
a la que hace alusión el pensamiento vigente de inte-
lectuales como Ali Shariati (1980). En otras palabras, 
lo escrito por los movimientos sociales antes de la 
“revolución árabe” no debe ser considerado un antes 
frente a un después, sino una gran parte del proceso 
actual que puede ser una introducción o un puente 
con el pasado, que parece estar bien cimentado.

La importancia de mantener en pie esta narrati-
va junto a la llama de la revolución que sigue viva en 
Siria, Bahrein y otros lugares de la región radica  
en el respeto que tienen los mártires de este proceso 
para una sociedad mayoritariamente musulmana. 
El martirio es una narrativa que mantiene vivas a las 
personas que murieron durante el enfrentamiento 
con fuerzas represoras, las verdaderas causantes del 
caos y la violencia en las calles, y cuyo respeto revi-
ve los triunfos de la “revolución árabe” y anima a 
los que quedan vivos y no han salido a las calles para 
protestar. El caso de los mártires que aparecen ho-
menajeados en la calle Mohammed Mahmoud en El 
Cairo es un ejemplo claro. Ahí hay rostros parecidos 
al de nosotros y al de otros ciudadanos, elabora-
dos en grafiti, acompañados de las fechas de falle-
cimiento que indignan a la gente que transita por 
sus muros, porque el ciclo de sus vidas no rebasó en 
muchos casos los 20 años de edad (Adbel-Rahman, 
2012). Para completar citamos a Elizabeth Buckner:

Jaled Said, Mohammed Boazizi y Hamza Al-Kha-

tib son más que simples víctimas de la violencia del 

Estado. Son mártires de la revolución. Sus imáge-

nes se convirtieron en contenido de posters y es-

lóganes donde su trágica historia de vida y muerte 

fue el mayor catalizador popular para las revo-

luciones en Egipto, Túnez y Siria. Sus nombres  

son sinónimos de revolución en sí mismos porque 

han ayudado a que millones de jóvenes se recono-

cieran como parte de sus vidas personales, y porque 

su experiencia ha hecho que la imagen del marti-

rio no fuera una producción exclusiva del Estado o 

de los movimientos islamistas sino también de los 

ciudadanos que son objetivo de ambas propagan-

das. El martirio de estos nombres ayuda a persona-

lizar la revolución y convierte al mártir de víctima 

honorable por una causa nacional a una figura de 

empoderamiento y movilización social, produc-

to y productor de significado humano (Buckner y 

Khatib, en prensa: 1-2).

El martirio, aunque vivido de esta manera en el Is-
lam, no está ausente en otras religiones monoteístas. 
En este contexto, es la constatación de que las fronte-
ras religiosas fueron borradas al solidarizarse contra el 
dictador. En el caso de Egipto, las mezquitas se utiliza-
ban como hospitales para atender a los heridos quienes 
eran tratados con fármacos provenientes de los com-
pañeros coptos, que controlan el negocio de las far-
macias en la sociedad egipcia y que en enero de 2011 
ayudaron con la distribución de antibióticos, vendas, 
alcohol, entre otras cosas para seguir en la lucha.

Gracias a estos actos, la relación entre coptos y 
musulmanes ha mejorado a pesar de los intentos por 
sembrar el sectarismo por parte de los centros elitistas 
que se resistían a dejar sus cargos en el poder (Good, 
2011), al grado de que el Imam de Al Azhar, la institu-
ción más prestigiada del mundo musulmán de la sun-
na, Mazhar Saheen, visitó la iglesia copta en Navidad 
para celebrar con esa comunidad una fecha importan-
te para los cristianos coptos y significar la historia de 
los egipcios como una historia de hermanos, coope-
ración y tolerancia bajo el principio que rebasa a cual-
quier religión, es decir, el principio humano.2

2	 El video de este acto está disponible en <https://www.
youtube.com/watch?v=CxTAOEkzUCs>, consultado el 2 de 
junio de 2013.



135

La continuidad de estas narrativas tiene por 
objetivo terminar con el genocidio intelectual, 
que persiste al momento de hablar sobre Asia Oc-
cidental. Este concepto es muy parecido a lo que 
Boaventura de Sousa Santos (2010: 8) llama “epis-
temicidio”, es decir, la aniquilación de cualquier ti-
po de conocimiento alternativo al de los centros de 
poder mundiales. Estas narrativas tienen el objetivo 
de minar aquella visión cientificista que toma a los 
ciudadanos del país en cuestión como informan-
tes y transformarla en una que los reconozca como 
creadores de conocimiento, que no infantilice la re-
volución y que reconozca, por el contrario, la apor-
tación revolucionaria y contestataria de los jóvenes 
árabes y no árabes de la región al mundo en el siglo 
xxi. En este sentido, y de manera forzosa, se tienen 
que lanzar las preguntas: ¿cuántos analistas afga-
nos conocemos?, ¿cuántos poetas iraníes?, ¿cuántos 
físicos egipcios?, ¿cuántos psicólogos sirios? Esto 

debe hacernos reflexionar desde qué lugar leemos 
la historia y qué conceptos usamos para entender 
el mundo.

Otra narrativa nodal para esta revolución es la 
creada por las mujeres. El tratamiento de las cues-
tiones de género se refirió a los numerosos desa-
fíos que enfrentan las mujeres en una sociedad en 
la que han ganado terreno poco a poco en la arena 
política y social, por lo menos en algunos países, co-
mo Irán o Túnez. La revolución no es sólo creada 
por hombres sino también, y en algunos casos, por 
una mayoría de mujeres, quienes se ven en la pro-
testa como seres humanos con equidad. El caso de 
Tawakol Kermán, una de las más visibles en la revo-
lución yemení, es paradigmático ya que demostró el 
potencial que las mujeres han tenido siempre en las 
acciones colectivas y en las actividades de los mo-
vimientos sociales cuando se rompe la barrera del 
miedo a la represión policial y al señalamiento social 

Prometeo Lucero Muro fronterizo, Tijuana.

La recuperación de la voz propia en las revoluciones árabes



136 Desacatos 46  Moisés Garduño García

de corte patriarcal, lo cual no es fácil pues para mi-
nar su acción colectiva la represión ha incluido una 
especie de terrorismo sexual instrumentado en el 
acoso, como una de las armas más utilizadas por los 
centros de poder que vislumbran el potencial revo-
lucionario de la mujer.

Aunado a lo anterior, la historia de Iraq de una 
ofensiva directa contra los derechos de la mujer es 
una narrativa familiar para las mujeres en Egipto 
y en otras partes del llamado “mundo islámico”, 
ya que la representación europea de la lucha de las 
mujeres sigue siendo manipulada contra el Islam 
con representaciones orientalistas de las socieda-
des árabes como intrínsecamente opresivas para la 
mujer. La chica del blue bra en Egipto, de Tawakol 
Kerman en Yemen, la joven rociada con gas sarín 
en Turquía, las integrantes del Movimiento Verde 
en Irán, entre otros ejemplos, muestran que el em-
poderamiento de la mujer en las revoluciones árabes 
y no árabes ha sido un punto crítico para lograr el 
derrocamiento de cinco dictadores en menos de seis 
meses, sin contar los casos en que estas mujeres han 
ganado premios Nobel al considerarse como una 
estrategia para minar —y no para premiar— su acti-
vismo político (Larson, 2012).

Reflexiones finales: del oportunismo como 
elemento contrarrevolucionario

Si bien hay cierto consenso en que la inmolación 
de Mohammed Boazizi en Túnez en diciembre de 
2010 fue el fenómeno y punto de partida que per-
mitió revolucionar e indignar la región entera, esta-
mos lejos de conocer un punto final en tiempo, forma 
y espacio, debido a que la “revolución árabe” se ase-
meja más al periodo de liberación permanente que 
se formó en América Latina tras la caída de las dic-
taduras patrocinadas por Estados Unidos duran-
te la época de la Guerra Fría más que a otro tipo 
de revoluciones a lo largo de la historia, como la 

Revolución francesa, la rusa o la mexicana. Ahora 
los jóvenes que hicieron posible la revolución y sus 
simpatizantes se enfrentan a los restos de la colonia-
lidad que era administrada por los hermanos musul-
manes en Egipto y Túnez, pero que después de un 
breve periodo de gobierno, y ante la falta de reco-
nocimiento de diferencias entre sus sociedades, se 
ha visto envuelto en una lucha interminable contra 
su más viejo enemigo dentro del Estado: el ejército.

Los hermanos musulmanes como un grupo 
híbrido contestatario al régimen poscolonial pero a 
la vez producto de él ciertamente ganaron las pri-
meras elecciones democráticas en Egipto, aunque 
estuvieran repletas de irregularidades, populismo 
y un alto índice de polarización social. Como un 
grupo político extenso que se había valido de la asis-
tencia social para llegar al poder y aprovechar la falta 
de experiencia política de los jóvenes revoluciona-
rios, no ha podido desprenderse de su política en-
caminada a establecer un proyecto estatal islamista 
que no es compartido por la mayoría de los jóvenes 
creadores de la revolución. Muestra de ello han si-
do las fricciones entre sus líderes en Túnez y Egip-
to ante diversos proyectos de ley, como la “prueba 
de la virginidad entre las mujeres”, y el regreso del 
estado de excepción, o lo que parece ser la prueba 
más fehaciente de esta característica, el estallido del 
movimiento tamarud —rebelión, en lengua árabe— 
en junio de 2013, el cual, a pesar de demostrar ser 
un proyecto contra un hipotético Estado islámico, 
no propuso un modelo alternativo y contundente, lo 
que desembocó en un llamamiento al ejército que 
inevitablemente llevó a los generales egipcios a ha-
cer contrarrevolución con la revolución, esto es, que 
se presentaran como garantes de los intereses de las 
masas y aprovecharan el descontento urbano contra 
la hermandad para regresar al poder que habían per-
dido momentáneamente.

Estas acciones del ejército egipcio constituye-
ron otro acto populista, de oportunismo político, y 
no de “golpe de Estado democrático”, un término 



137

que se usó en exceso por los medios de comunicación 
occidentales para entender la etapa por la que atrave-
saba la revolución en aquellos momentos, que más 
que inaugurar una fase de transición democrática 
impulsó el inicio de otro episodio de la lucha eterna 
entre los generales y los islamistas, actores que hoy 
tienen a Egipto de rodillas dada la guerra retórica 
y bélica en las calles de El Cairo cuando, paradó-
jicamente, ninguno de ellos había sido parte de la 
revolución de enero de 2001 —debemos recordar 
que ninguno estuvo realmente en Tahrir cuando 
se pidió la caída Mubarak por primera vez, pues 
mientras el ejército se debatía entre disparar o no a 
“la masa”, la hermandad se debatía entre unirse o 
no a ella.

A este enfrentamiento le llamo un “acto cani-
balista”, ya que la gente ahora tiene que lidiar con 
la “victimización de la hermandad” y el “heroísmo 
del ejército”, cuando ninguno de ellos ha sido un 
actor nodal en la generación de las narrativas ex-
puestas. Los dos han sido oportunistas y han crea-
do un enfrentamiento que paraliza la construcción 
de un sistema inclusivo, pluridiverso, en el que los 
principales objetivos de la revolución —pan, justi-
cia, libertad y dignidad— sean alcanzados. Al me-
nos esto, en el escenario del país del Nilo. Por otro 
lado, es verdad que se ha llegado a la fase de docu-
mentar las narrativas y los mensajes de las revolucio-
nes árabes y estar al pendiente de sus enseñanzas en 
otros movimientos sociales alrededor del mundo, 
cuya influencia es innegable, por ejemplo, los In-
dignados de España o el Occupy Wall Street Mo-
vement en Estados Unidos. También es cierto que 
en esta traducción cultural puede haber otro tipo 
de oportunismo parecido al que hace el ejército o la 
hermandad musulmana con las armas, pero que usa 
las palabras para aprovechar este momento tan com-
plicado de la revolución.

Se trata del intento de algunos intelectuales, 
como el novelista marroquí Tahar Ben Jelloun,  
de “ficcionalizar” la vida del “legendario vendedor 

de frutas” tunecino Mohammed Boazizi, o de Or-
ham Pamuk, el nobel turco, que de acuerdo con los 
manifestantes llegó muy tarde a las recientes pro-
testas en Estambul, como muestra de una forma de 
oportunismo intelectual del que las narrativas revo-
lucionarias deben cuidarse para no ser explotadas 
a conveniencia de externos. Según Kelani (2012) 
y Bender (2011), es difícil decir hasta qué punto 
se puede proteger la identidad de un mártir como 
Boazizi ante los puntos de vista póstumos que pue-
den ser utilizados tanto como instrumento político 
o como un ejemplo de libertad creativa.

Con énfasis en lo anterior, muchos de los libros 
publicados durante el último año sobre la “prima-
vera árabe” parecen caer, casi sin querer, en la línea 
narrativa apresurada que denomina “nuestra histo-
ria” a sus escritos, sin haber participado un solo día 
en la protesta o en alguno de los plantones que des-
criben. Retomando el trabajo de Kelani (2012: 1), 
no puede decirse que una persona que no participó 
en la revolución no está “calificada” para escribir 
sobre ella —todo lo contrario, diversos grados de 
cercanía y perspectiva desde afuera de la revuelta 
son útiles para una comprensión más cabal de la 
misma—, pero sí que debe tenerse en cuenta la for-
ma y el lugar desde el que se narra para no caer en el 
oportunismo académico al que una novela mal lo-
grada puede llevar al escritor.

En este sentido, parece que una forma ade-
cuada para mantener la narrativa entre las personas 
que tenemos el derecho de pensar lo que está pa-
sando en el mundo para aprender de ello y/o ayu-
dar a resolver problemas que pueden compartirse 
en otras sociedades no es “darle voz” a los crea-
dores de las narrativas que hicieron posible la pro-
testa, sino “darles escucha” y perfilarnos como un 
interlocutor sin estereotipos, sin cortinas eurocén-
tricas o significaciones de medios tendenciosos y 
miedo a lo desconocido; de lo contrario, corremos 
el riesgo de imaginar cosas que sólo serán verdad 
en nuestras mentes y no entenderemos lo que una 

La recuperación de la voz propia en las revoluciones árabes



138 Desacatos 46  Moisés Garduño García

Bibliografía

Abdel-Rahman, Hussein, 2012, “Blog: Martyrs and Mourning on Mohamed Mahmoud”, en Egypt Independent, 7 de marzo.

Al Jazeera, 2011, “The Arab Spring, Chronicled Tweet by Tweet”, en línea: <http://www.aljazeera.com/indepth/features/2011/11/2011113123416203161.

html>, consultado el 4 de junio de 2013.

Al-Azm, Sadik, 2011, “Arab Nationalism, Islamism and the Arab Uprising”, ponencia, The London School of Economics and Political Science, 

Londres.

Anderson, Bennedict, 1993, Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusión del nacionalismo, Fondo de Cultura Económica, 

México.

Antoon, Sinnan, 2011, “Impromptu: A Word”, en Jadaliyya, 28 de enero, en línea: <http://www.jadaliyya.com/pages/index/485/impromptu_a-

word>, consultado el 3 de junio de 2013.

Arkoun, Mohammed, 2003, La pensée árabe, Presses Universitaires de France, París.

Barakat, Halim, 1993, The Arab World. Society, Culture and State, California University Press, California.

Beeman, William O., 2006, The “Great Satan” vs. the “Mad Mullah”. How the United States and Iran Demonize Each Other, Praeger, Westport.

Bender, Niklas, 2011, “‘The Arab Spring’. The Comfortable Way to Take Part in a Revolution”, en Qantara, 29 de abril, en línea: < http://

en.qantara.de/content/tahar-ben-jelloun-the-arab-spring-the-comfortable-way-to-take-part-in-a-revolution>, consultado el 5 de ju-

nio de 2013.

Buckner, Elizabeth y Lina Khatib, en prensa, “The Martyrs’ Revolution: The Role of Martyrs in the Arab Spring”, en línea: <http://elizabethbuc-

kner.files.wordpress.com/2012/01/the-martyrs-revolution-revised.pdf>, consultado el 20 de noviembre de 2013.

Castells, Manuel, 2009, Comunicación y poder, Alianza, Madrid.

————, 2012. Redes de indignación y esperanza, Alianza, Madrid.

Castro-Gómez, Santiago y Ramón Grosfoguel, 2007, El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo 

global, Siglo del Hombre, Bogotá.

Chomsky, Noam, 1993, Año 501. La conquista continúa, Libertarias/Prodhufi, Madrid.

cnn Opinion, 2011, “The Domino Effect of Arab Unrest”, 2 de febrero, en línea: <http://www.cnn.com/2011/OPINION/02/01/roundup.jordan.

egypt/index.html>, consultado el 3 de junio de 2013.

Dabashi, Hamid, 2012, The Arab Spring. The End of Postcolonialism, Zed Books, Londres y Nueva York.

Dawisha, Adeed, 2013, “The Second Arab Awakening: Revolution, Democracy, and the Islamist Challenge from Tunis to Damascus”, en 

Foreign Affairs, mayo-junio.

Dussel, Enrique, 1980, Filosofía de la liberación, Centro de Enseñanza Desescolarizada-Universidad Santo Tomás, Bogotá.

Economist, The, 2011, “The Arab Awakening. Revolution Spinning in the Wind”, en The Economist, 14 de julio.

Freire, Paulo, 1971, Pedagogía del oprimido, Siglo XXI, Montevideo.

Fukuyama, Francis, 1992, The End of History and the Last Man, Free Press, Nueva York y Toronto.

Garduño García, Moisés, 2012, “Interpreting Revolutionary Arabic: Terms and Vocabulary in the Language(s) of the Arab Spring”, en Christoph 

Schmidt (ed.), The Arab World. The Role of Media in the Arab World’s Transformation Process, Deutsche Welle, Vistas, Bonn, pp. 206-225.

sociedad en plena acción colectiva trata de decir-
nos con su lenguaje contestatario que, para variar, 
ha sido traducido al inglés, al español, al francés, al 
persa y a otras lenguas bajo el amparo de expresio-
nes visuales y verbales que pocas veces necesitan 
traducción.

Este nuevo lenguaje es el que matizará la histo-
ria en los libros de texto de las escuelas y los planes 
de estudio de toda aquella persona que se interese 

en estudiar a las sociedades de Oriente Medio. Sin 
duda, tendrá que mencionarse el pasado colonial y 
represor, el presente de la revolución y el futuro de 
la liberación permanente para que pueda diluirse el 
genocidio intelectual, la violencia epistemológica y la 
condición de la colonialidad, que han pasado de un 
estado presumiblemente firme e imponente a uno de 
constante y evidente erosión por oleaje, el oleaje de la 
“revolución árabe” que va del Golfo al Atlántico. 



139

————, 2013, “Comentario a ‘Disturbios en Túnez y Egipto: ¿el comienzo o el fin de las revoluciones?’ de Immanuel Wallerstein”, en Yahanestán: 

Opinión y Sociedad sobre Oriente Medio, en línea: <http://yahanestan.blogspot.mx/2013/02/comentario-disturbios-en-tunez-y-egip-

to.html>, consultado el 25 de mayo de 2013.

Gómez García, Luz, 2011, “Siete claves para el despertar árabe”, en El País, 15 de abril, en línea: <http://elpais.com/diario/2011/04/15/opinion/

1302818412_850215.html>.

Good, Alastair, 2011, “Dozens Killed in Egypt as Coptic Christians Protest Church Attacks”, en The Telegraph, 10 de octubre, en línea: <http://

www.telegraph.co.uk/news/worldnews/africaandindianocean/egypt/8817385/Dozens-killed-in-Egypt-as-Coptic-Christians-protest-

church-attacks.html>.

Horowitz, David, 2003, “Por qué Israel es la víctima y los árabes los indefendibles agresores”, en La Ilustración Liberal, núm. 15, en línea: 

<http://www.ilustracionliberal.com/15/por-que-israel-es-la-victima-y-los-arabes-los-indefendibles-agresores-david-horowitz.html>, 

consultado el 3 de junio de 2013.

Huntington, Samuel, 1993, “The Clash of Civilizations?”, en Foreign Affairs, verano. 

Kelani, Naila, 2012, “Genres of the ‘Arab Spring’: Narrating Revolutions”, en Kifah Lybia, 4 de mayo, en línea: <http://www.kifahlibya.

com/2012/05/04/literature-genres-of-the-arab-spring-narrating-revolutions/>, consultado el 5 de junio de 2013.

Larson, Nina, 2012, “Three Women Share Nobel Peace Prize”, en Your Middle East, 6 de febrero, en línea: <http://www.yourmiddleeast.com/

news/three-women-share-nobel-peace-prize_2021>, consultado el 3 de junio de 2013.

Laterza, Vito, 2012, “Innocence of Muslims: How Fiction Creates Reality”, en Al Jazeera, 19 de septiembre, en línea: <http://www.aljazeera.

com/indepth/opinion/2012/09/2012919774842751.html>, consultado el 4 de junio de 2013.

Lewis, Bernard, 1993, Islam in History. Ideas, People, and Events in the Middle East, Open Court, Chicago.

Mahfuz, Naguib, 1989, Hijos de nuestro barrio, Roca, México.

Mesa, Luis, 2013, El pueblo quiere que caiga el régimen. Protestas sociales y conflictos en África del norte y Medio Oriente, Centro de Estudios 

de Asia y África-El Colegio de México, México.

Press tv, 2013, “‘Scholars and Islamic Awakening’ Conference Opens in Tehran”, 29 de abril, en línea: <http://www.presstv.ir/de-

tail/2013/04/29/300830/islamic-awakening-confab-opens-in-iran/>, consultado el 2 de junio de 2013.

Renan, Ernest, 1928, Mélanges d’histoire et de voyages, Calmann-Lévy, París.

Roy, Olivier, 2003, Después del 11 de septiembre: Islam, antiterrorismo y orden internacional, Bellaterra, Barcelona.

Said, Edward, 1978, Orientalism, Pantheon Books, Nueva York.

Salama, Adam Mohamad, 2013, “Mohammed Mahmoud: The Revolutionary Romance Continues”, en Jadaliyya, 19 de noviembre, en línea: 

<http://www.jadaliyya.com/pages/index/15251/mohamed-mahmoud_the-revolutionary-romance-continue>.

Scott, James, 1990, Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts, Yale University Press, New Haven.

————, 2003, Los dominados y el arte de la resistencia, Era, México.

Shariati, Ali, 1980, Marxism and Other Western Fallacies. An Islamic Critique, Mizan Press, Berkeley.

Silvestre de Sacy, Antoine, 1861, Mélanges de littérature orientale, Docrocq, París.

Sousa Santos, Boaventura de, 2010, Descolonizar el saber, reinventar el poder, Trilce, Montevideo.

Tilly, Charles y Lesley Wood, 2009, Los movimientos sociales, 1768-2008: desde sus orígenes a Facebook, Crítica, Barcelona.

Touraine, Alaine, 2007, A New Paradigm for Understanding Today’s World, Polity Press, Cambridge y Malden.

 [Todos somos Jaled Said], 2013, página de Facebook, en línea: <https://www.facebook.com/ElShaheeed>, consultado el 5 

de junio de 2013.

La recuperación de la voz propia en las revoluciones árabes




