124

La recuperacidn de la voz propia en las
revoluciones arabes: convenciones culturales y
epistemoldgicas para el fin del poscolonialismo

Moises GARDURNO GARCIA

Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores en Antropologia Social-Occidente,
Guadalajara, Jalisco, México
moyska@gmail.com

MOISES GARDUNO GARCIA

La “primavera arabe” ha sido un ejemplo de empoderamiento social y de
impulso de nuevas epistemologias para la construccion de una memoria his-
torica sin opresion, censura ni significacion eurocentrista. En este articulo se
defiende que las manifestaciones lingUisticas y otras convenciones culturales
con las que la sociedad de Oriente Medio ha recuperado su voz propia, una
voz secuestrada y censurada por los regimenes dictatoriales, constituyen
una serie de narrativas que se transforman en un elemento de empodera-
miento y movilizacion politica para debilitar y en su momento terminar con
el régimen de pensamiento poscolonial gue ha significado vy resignificado el
pasado y el presente de estos pueblos con el fin de dominarlos y determinar-
los para beneficio propio y de sus patrocinadores politicos en el extranjero.

PALABRAS CLAVE: violencia epistemoldgica, lenguaje contestatario, narrativas
revolucionarias, fin del poscolonialismo, colonialidad

Recovering Self-narratives in the Arab Revolutions: Cultural
and Epistemological Conventions to the End of Postcolonialism

The so-called “Arab Spring” has been an example of social empowerment
and promotion of new epistemologies for a new historical memory without
oppression, censorship nor Eurocentric significance. In this sense, this paper
defends that linguistic manifestations and other cultural conventions with
which Middle Eastern society has regained his own voice, a voice kidnapped
by dictatorial regimes, are a series of narratives that become an empower-
ment and political element of mobilization to weaken and, in turn, to end the
postcolonial behavior regime that has framed and redefined the past and
present of these peoples in order to dominate and determine them for the
benefit of extraterritorial sponsors.

Kevyworps: epistemological violence, contestatory language, revolutionary
narratives, end of postcolonialism, coloniality

Desacatos 46 » septiembre-diciembre 2014, pp. 124-139 » Recepcion: 6 de junio de 2013 »  Aceptacion: 24 de noviembre de 2013



Introduccion

a reciente revolucidén drabe —at-thawra al-‘arabiya en lengua drabe— es un
fendmeno que ha desarrollado nuevas formas de movilizacién y contestacién
politica a pesar de la velocidad de la expansion del mercado mundial y la interna-
cionalizacién del capital a través de herramientas informaticas. De manera parado-
jica ha sido también el uso de la tecnologia como herramienta de contrapoder lo
que ha coadyuvado, sin llegar a ser determinante, a que las relaciones impersonales
de la sociedad en internet se materialicen en redes sociales mds solidas, como plazas
publicas, mercados y jardines, donde se ha demostrado la indignacion contra el dic-
tador y el régimen de dominacidn, represion y opresiéon que representa, junto a su
séquito de colaboradores, que durante décadas ha dominado y suprimido la voz de
los drabes y no arabes de todo el denominado Oriente Medio.
Precisamente este acto de recuperacion de la voz propia es lo que puede verse
y sentirse en las calles y los barrios desde el Sahara Occidental hasta Egipto y des-
de Palestina hasta Iran. Se trata de diversas manifestaciones culturales, expresiones
orales y visuales, y otras formas de contestacion politico-pacifica que forman parte
del nuevo repertorio de protesta y empoderamiento que los jévenes han impulsado
con mis fuerza en este nuevo siglo. Este repertorio se torna a su vez en una for-
ma de subjetivizacidén que busca no sélo “resistir a las viejas formas de dominacién
poscolonial a las que ha sido expuesta la sociedad” —en palabras de Alain Touraine
(2007: 102-103)—, sino también exigir el fin de este régimen de falso conocimien-
to y falsas promesas de emancipacidén mediante el cambio de conciencia, el uso de
la educacién como medio de liberacién permanente y el rompimiento de las ba-
rreras de la indiferencia, el miedo y la apatia por la creatividad politica que reinaba
durante la época de la dictadura.
La irrupcién de la cultura en la vida politica es una forma muy fuerte de em-
poderamiento social que ha desencadenado un gran reto para las elites en el poder

que solian controlar el uso de la violencia, tanto fisica como epistemoldgica, en el

La recuperacion de la voz propia en las revoluciones arabes

125



126

llamado “mundo drabe”.' La violencia fisica es re-
presentada por el aparato de seguridad e inteligencia
del Estado, mientras la violencia epistemologica se
refiere a lo que llamo “toda serie de producciones
intelectuales que desinforman al lector sobre una
sociedad y sus costumbres y que les representan,
con una autoridad académica mercenaria, mediante
falsos criterios de verdad para legitimar el uso de la
violencia fisica contra dicha sociedad”. En términos
de Scott (2003: 14), son los productores de discursos
publicos de poder, aquellos “intelectuales”, “pen-
sadores” y medios de comunicacion del régimen,
la propaganda del miedo, el estereotipo del enemi-
go externo y la re-presentaciéon de —e imposicion
sobre— “el otro”. Dichos centros de poder, per-
catados de la dimension, eco y resonancias de las
protestas de millones de sujetos en el entorno geo-
grafico mds proximo a ellos, reaccionaron contra
ese proceso social con represion militar, secuestros,
censura, guerra civil, intervencidn extranjera y otras
formas de violencia, con las que intentaron aplastar
las revueltas y sus réplicas en paises vecinos. Pero lo
que no se entendid entre las elites de dichas redes
de poder en este contexto es que este fenémeno de
expresion, de subjetivizacion y de insercién social
conocido como at-thawra al- ‘arabiya ha tenido como
¢je conductor la indignacion compartida por millo-
nes de personas, no s6lo en la regién sino en todo
el mundo, la cual se desprendi6 del deseo social de
terminar con los responsables de la violencia, asi
como con las condiciones que la promovieron vy las
instituciones que la financiaron durante tantos afios.
De acuerdo con Castells (2012: 10-17), se tejieron
redes de indignacidn, pero a la vez de esperanza de
tener un resultado positivo en calles, plazas y otros
lugares ptblicos utilizados para la protesta.

La cultura y sus manifestaciones se han conver-
tido, en este sentido, no en un fin o parimetro de re-
conocimiento sino en un medio social y politico para
reclamarlo y determinarlo. Asi, este articulo busca

compartir las voces de la revolucién drabe a través

Desacatos 46 » Moisés Gardufio Garcia

de la descripcion de sus significaciones y su lenguaje
contestatario contra el régimen poscolonial, entendi-
do como la fase inaugurada por la caida del sultanato
otomano y la intervencidn de los paises colonizadores
europeos a lo largo del siglo xx y que generd, en sus
vertientes mds violentas, una serie de desprecios epis-
temoldgicos que obstaculizaron la emancipacion de
los pueblos durante los tltimos 50 afios.

En este tenor, el poscolonialismo —fase inau-
gural de los regimenes de dictadores como Ben Alj,
Mubarak, Gadafi, Sadam Hussein, Reza Pahlevi, el
rey Saud, Mohammed V, Hafez y Bashar al Assad,
entre otros— fue tanto el dmbito del autoritarismo
represivo de la policia y los servicios de inteligencia
del régimen contra la poblacién como la colonialidad
estructural-administrativa y toda una gama de narrati-
vas y metanarrativas que buscaban quebrantar el tejido
social de sus pueblos pluridiversos al buscarle falsos
enemigos contra los cuales luchar en nombre de la
nacion, la patria, el panarabismo, el panislamismo y
otras ideologias que hoy han mostrado por igual sus
fallas para el bien de la sociedad y su complicidad con
los agentes de las metrdpolis contra los que supuesta-

mente estaban disenadas.

El fin del régimen del saber poscolonial

El régimen poscolonial que la revoluciéon drabe ha

comenzado a desmantelar no es uno estrictamente

1 Hay un consenso no oficial, pero muy practicado entre los
orientalistas europeos y estadounidenses, e incluso entre
algunos intelectuales de dicha region, en definir a Asia
Occidental con términos como “mundo arabe” —como si
se tratara de un mundo diferente—, en los que los criterios
de clasificacion y autoridad de lengua, etnia, parentesco,
usos y costumbres drabes se ponen por encima de muchas
otras con las que conviven, como la kurda, la kirguisa, la
bereber, la amazig y la nubia, por mencionar algunas. Para
atender al debate sobre la identidad drabe y lo que signifi-
ca para algunos “ser drabe”, véase Barakat (1993: 314).



politico-administrativo sino también de caricter
epistemoldgico. Es el principio del fin del régimen
politico, pero también del régimen del saber. El fin
de esta metanarrativa ha sido un requisito para la
creacion de un refrescante sentimiento de resisten-
cia en el llamado “mundo drabe”, en el que el fin
del poscolonialismo es “el fin de la creacidon de con-
diciones y conocimientos que ayuden a reproducir
el poder en las elites gobernantes de los paises de la
regiéon”, en palabras de Dabashi (2012: 172).
Durante la época poscolonial, los intelectua-
les del régimen gobernante y de las potencias que
lo patrocinaban solian repetir un discurso de re-
presentacién de una realidad drabe quebrada y con
estereotipos terroristas en todo hombre con tur-
bante y barba larga. Desde los textos de Silvestre de
Sacy (1861) o Ernest Renan (1928) hasta las obras
que dicen representar las teorias mds acabadas del

“islamismo”, como las de Bernard Lewis (1993),
Olivier Roy (2003), Francis Fukuyama (1992) y
Samuel Huntington (1993), la violencia epistemo-
logica se dedico a robar gran parte de la memoria
histérica de los pueblos drabes y musulmanes de la
region al monopolizar su identidad, su historia y su
capacidad de crear conocimiento y narrativas sobre
sus propias costumbres, cultura y formas de organi-
zacidn politica.

Bastaba con memorizar uno de los libros antes
citados para poder hablar con autoridad en el am-
bito académico del “mundo drabe”, del “mundo
islimico”, del “conflicto en Oriente Medio”. No
se contextualizaba que el Islam —como forma de
vida predominante en Asia Occidental— duran-
te los dltimos 1400 afios se ha puesto delante de
un interlocutor y en dicha interaccién ha dado ori-

gen a nuevas manifestaciones ideoldgicas, politicas y

GuiLLerMo ALonso Meneses » Vista de la doble barda fronteriza desde Tijuana con torre de vigilancia electrénica y el arbol plantado por Pat Nixon,

primavera de 2012.

La recuperacion de la voz propia en las revoluciones arabes

127



128

religiosas, que suelen ser mds ricas en comparacion
con las originales. Por ejemplo, cuando el Islam
se coloco frente a la cultura y el pensamiento grie-
gos surgio la filosofia islimica; cuando lo hizo frente
al budismo, generd el sufismo; cuando se entablé un
didlogo con el judaismo se cred la teologia islimica.
Asi, fue hasta el siglo xx cuando el Islam se enfrentd
al colonialismo europeo y al imperialismo estadou-
nidense y surgieron corrientes de Islam violento
y contestatario al estilo del interlocutor, es decir, del
colonialismo y el imperialismo de Occidente.

Lo anterior dio por hecho la existencia de “so-
ciedades inmaduras” y “una forma de organizacién
barbarizada” que con frecuencia justificaba las in-
venciones ¢ intervenciones de los centros de poder
coloniales y poscoloniales a causa de una supuesta
“amenaza isldmica” que encabezaban los “arabes
indefendibles agresores” (Horowitz, 2003). Dicha
“descomposicidén social” origind a su vez una vio-
lencia epistemologica desde diversas elites que for-
maron no pocas representaciones tendenciosas de la
realidad de estos pueblos, las cuales trascendieron
sus propias fronteras naturales, geogrificas y lin-
gliisticas, y los presentaron deshumanizados y margi-
nados de la historia, o en su defecto como “el resto
de la civilizacion” —“the rest and the West”— que
coloca todo lo no occidental fuera de los tropos de
la metafisica europea y evita que este “resto” esté en
el dmbito de la sujecién plena o dentro de la misma
agencia historica de su realidad.

No es dificil descubrir que esta prictica ha es-
tado presente, por citar tres ejemplos, en los casos de
intervencion en Palestina, Iraq y Libano, en los que se
justifico la guerra debido a una supuesta “amenaza”
contra el Estado de Israel, por la “posesiéon de armas
de destruccién masiva” y por una sociedad “hostiga-
da por la influencia de Irdn en la regién”, respecti-
vamente. La denominada “guerra preventiva”, aquel
discurso con el que el expresidente estadounidense
George W. Bush invadi6 Iraq en 2003, ha sido el

marco sine qua non en el que se ha hecho entender

Desacatos 46 » Moisés Gardufio Garcia

la realidad de estas naciones, sus conflictos y sus na-
rrativas historicas. Para describirlas y determinarlas
la definicidn basica es el “terrorismo”. De la misma
manera, tampoco es posible negar la reproduccién
de estas practicas epistemoldgicas entre las elites pos-
coloniales de Ttnez, Egipto, Marruecos, Siria, Israel,
Irdn y otros paises de la regién en los dltimos afios,
cuando sus gobiernos clasifican a los movimientos
sociales como “aliados de Washington y terroristas
sionistas”, lo que crea un discurso de mutua y eter-
na demonizacién que las elites poscoloniales usan
para legitimar la presencia y el uso desmedidos de
los cuerpos de seguridad del Estado, como la poli-
cia, los militares y los cuerpos de elite ante su po-
blacién (Beeman, 2006: 23-24).

Asi, en la fase actual de pensamiento que la “re-
volucidén drabe” ha reinaugurado —porque no ha
nacido con ella sino en los textos de Mahfuz (1989),
Said (1978), Arkoun (2003) y Dabashi (2012), en-
tre otros—, las ideologias establecidas bajo la orden
del discurso dominante emitidas por Washington,
Londres o Mosct han dejado de ser el marco con-
ceptual para definir y significar lo que son y lo que
no son los pueblos creadores de las revoluciones dra-
bes, lo que cambia el patrén de pensamiento hacia
uno mas critico con tendencia a la emancipacion,
la liberacién permanente y el reclamo de derechos
politicos, humanos y ciudadanos, que van desde la
creacion de la historia hasta la denuncia de la corrup-
cién, la represion y la violencia del régimen politico.
En gran parte se trata de un discurso liberal que no
intenta alcanzar o imitar a Occidente, sino trascen-
derlo, adaptarlo y reinventarlo.

Por eso sostengo que debemos llamarle revo-
lucidn a la revolucion, por el simple hecho de que
la gente drabe y no arabe de la region acufi6 el tér-
mino thawra para denominar al proceso que vio salir
a familias enteras de las casas hacia las calles dispues-
tas a derrocar al dictador. No es una revolucion de
corte eurocentrista que toma a la Revolucién fran-

cesa como marco de referencia para explicar los



movimientos sociales y la agenda que busca cambiar
un régimen por otro. Tampoco es una meditacién
de ideas previamente disefiadas para convertirse en
el pliego petitorio de un lider en especial. Es algo
diferente, que no es nuevo: un proceso que arrastra
censura y represion, desde la instauracion del Esta-
do de Israel en 1948, diversas guerras civiles, como
las de Libano y Argelia, e intervenciones militares
extranjeras a paises enteros, como Iraq y Palestina.

El propio término “revolucion drabe” debe
conceptualizarse de manera diferente y en el marco
de los propios creadores del término, es decir, desde
“la calle drabe”. De acuerdo con los esldéganes que
la gente mostré y muestra en las calles de El Cairo
o Damasco, el movimiento que creci6 en diciembre
de 2010 en Tunez bajo el lema “revolucidn drabe”
—at-thawra al- ‘arabiya— define a su movimiento
como una revolucién y la entiende como “un ajus-
te de tuerca para un cambio politico, econdémico y
epistemoldgico que termine con el clientelismo, el
nepotismo y la violencia del mal gobierno a través
de la demostraciéon de la ira de los ciudadanos en
manifestaciones pacificas” (Antoon, 2011: 2).

Esta definicién no se encuentra en manuales de
Harvard o de intelectuales de Al Azhar, sino en las
calles, con personas creadoras de conocimiento i si-
tu que acudieron al llamado de la indignacion, como
la calle Mohammad Mahmoud en El Cairo que, mds
de dos afios después del 25 de enero de 2011, cambid
el destino de todo el pais del Nilo y hoy guarda en sus
paredes formas diferentes de conceptualizar no solo a
una revolucidn sino a sus martires —que sigue sien-
do gente ordinaria—, al gobierno —al que se pide un
Estado civico en rechazo de uno militar e islimico—.
Ahi se ve un concepto de la estética como forma de
emancipacion que hace de la caligrafia drabe —his-
téricamente una herramienta de la corte real— el
molde perfecto para los mensajes de la resistencia po-
pular que claman “no a la violencia del Ministerio del
Interior, no al régimen militar y no al régimen de la

hermandad musulmana” (Salama, 2013).

Se necesitan nuevas metiforas (Dabashi, 2012)
que ayuden a explicar este cambio en la conciencia y
la psicologia de los ciudadanos, en las que la histo-
ria de las protestas no sea narrada como un cuento
épico con nombres de lideres y héroes que encabe-
zan movimientos y pensamientos politicos, sino en
otra sintonia, como una novela en la que el persona-
je principal sea una persona comun y corriente con
voz, derechos y capacidad creativa, mis cercana a
cualquiera de nosotros, en busca de reconocimiento
politico, social y moral, entendido este tltimo como
un rechazo total a la discriminacién y el desprecio de
las leyes y las personas que las promulgan y ejecutan.

En esta fase de contestacion terminan la era del
pensamiento poscolonial, la del “choque de civili-
zaciones”, la del “fin de la historia” y la “era post
9/11”, inaugurada por Geroge W. Bush y su acé-
rrimo rival Osama Bin Laden, quien, dicho sea de
paso, fue enterrado en la Plaza Tahrir por el rechazo
de los manifestantes a sus postulados extremistas. En
el caso de organizaciones islamistas moderadas, cabe
aclarar que no participaron en la gestacion de protes-
tas y movilizaciones sociales en paises como Tunez o
Egipto y que, como buenos lobos politicos, aprove-
charon el contraataque de los enemigos de la revolu-
ci6n para posicionarse en el gobierno de estos paises
y generar una lucha de liberacién permanente entre
ellos, que defenderdn su nuevo papel en el Estado, y
los jovenes que inundaron las plazas centrales desde
2010, que hardn lo propio en relacién con la nueva
conciencia de la revolucién.

Lo que tenemos al momento de escribir estas
notas es una serie de fuerzas contrarrevolucionarias
financiadas por factores externos, principalmente
las elites de Arabia Saudi y Qatar. El andamiaje de
organizaciones como el Estado isldmico de Iraq y
el Levante —daesh en lengua drabe—, por ejemplo,
estd pensado para que la revolucidn se detenga y no
llegue a los territorios petrocratas aliados de Estados
Unidos que, hay que decirlo, desempefan el mis-

mo papel que Irdn y Siria cuando son apoyados por

La recuperacion de la voz propia en las revoluciones arabes

129



130

PromeTEO Lucero » Migrantes abordan el ferrocarril de carga, apodado “La Bestia”, en la estacion ferroviaria de Tenosique, Tabasco.

Rusia para mantener sus intereses estratégicos en la
zona. Como dirfa Alonso (comunicacién personal,
2013): “no hay que perder de vista la ruta del dinero
y el interés en las revoluciones”.

Pese a esto, la “revolucion arabe” ha renovado
la esperanza de emancipacién entre el ciudadano
comun y le ha dado la bienvenida a un nuevo matiz
del nacionalismo entre los arabes. En otras palabras,
si bien la “revolucién drabe” tiene ciertos compo-
nentes nacionalistas en sus esloganes, este movi-
miento de protesta ha tomado el nacionalismo no
como el sentimiento de identidad compartido cuya
memoria historica se alimenta del museo y el ma-
pa ubica su lugar natal (Anderson, 1993: 249), si-
no como un reconocimiento de diferencias étnicas,
religiosas y lingiiisticas, y le da valor al sentimiento
de indignacion, a la bisqueda de la justicia y al mu-
tuo reconocimiento entre sujetos. Este es el nuevo

sentimiento del nacionalismo en la revolucién: la

Desacatos 46 » Moisés Gardufio Garcia

necesidad de establecer zonas de contacto entre lo
arabe y lo global, un patriotismo reapropiado y ale-
jado de lo colonial (Al-Azm, 2011).

Lenguaje contestatario versus violencia
epistemoldgica

La recuperacién de la voz propia y de la condicién
de sujeto creador y creativo, en medio de un siste-
ma de opresion que hace valer la violencia fisica y
epistemoldgica, puede encontrar su explicacion ted-
rica en varios pensadores desde mediados y finales
del siglo xx: Freire (1971), Dussel (1980), Chomsky
(1993), Arkoun (2003), Touraine (2007), Castro-
Gomez y Grosfoguel (2007). Hay varias aproxima-
ciones valiosas que, entre otras cosas, nos remiten
a apreciar y a usar conceptos para entender el papel
desempenado por las personas en este sistema de



deshumanizacion, marginacién y creciente consu-
mismo de identidades que ha impuesto el capita-
lismo, asi como la produccion semiética-cultural
que ha desplegado en las conciencias de los pueblos
para mantenerse como hegemonico-opresor. En el
caso de las revoluciones arabes, la formulacién del
“yo existo” en las plazas de El Cairo o Tunez tiene
que ver con una de estas aproximaciones. “Yo exis-
to” quiere decir también “todos existimos” en una
plena materializacion verbal de las conexiones in-
tersubjetivas que las plazas y las calles otorgaron a las
personas. El reconocimiento de los sujetos ha ocu-
rrido primero entre los propios sujetos y se ha incor-
porado en sus esléganes, canciones, poemas, rimas,
grafitis, entre otros mecanismos de expresion de la
protesta ante el silencio y la malversacion de los me-
dios de comunicacién oficiales.

El lema “Todos somos Jaled Said” es un gran
ejemplo a este respecto, ya que se refiere a un eslo-
gan utilizado en Egipto para manifestar la indigna-
ci6én que la comunidad sentia por la muerte de este
bloguero, secuestrado en un café internet por la po-
licia secreta egipcia tras publicar criticas al régimen
en 2010, y cuyo cuerpo con evidencias de tortura
fue presentado en internet mediante fotografias. La
indignacién de la comunidad ante las imdgenes cau-
s6 un efecto de solidaridad con la familia de Said,
proceso que fue una de las mechas que prendi6 la
ola denominada “primavera egipcia” a principios
del ano siguiente (amw AlA LS, 2013).

Ha sido el levantamiento de este tipo de con-
venciones culturales y cddigos semidticos aquel fe-
némeno que ha demostrado una vez mis la vigencia
del pensamiento de los autores que hablan del con-
trapoder que surge cuando hay redes y relaciones de
poder que hostigan y deshumanizan al sujeto (Cas-
tells, 2009). Pero hablar de lenguaje contestatario
no quiere decir que estas notas “le dardn voz a los
sujetos”. Ellos ya la tienen, siempre la han tenido,
a pesar de ser objeto de ataques y censura por parte

de la maquinaria cultural del opresor, ya sea en el

barrio, la mezquita, el mercado o, ahora en auge, en
el espacio virtual de internet. Se trata, por el contra-
rio, de escuchar con mds atencidn esas convencio-
nes culturales de los pueblos sin mas intermediario
que aquel que se expresa y ha superado lo que Freire
(1971) llama “la contradiccion del opresor-opri-
mido”, es decir, de aquella persona que al saberse
como oprimido no se convierte en opresor inme-
diatamente como muchos lo hacen —como hizo la
elite poscolonial—, sino que emprende el camino
de la liberacién permanente y responsable con su
semejante mediante valores que considera aplicables
y respetables para todas las comunidades.

Lemas como “el pueblo quiere derrocar al ré-

2

gimen”, “vete”, “dignidad, justicia y libertad”, “li-
bertad de expresion y prensa”, entre otros, fueron
una creacién de la vox populi, que de inmediato fue-
ron objeto de malinterpretaciones, traicion-traduc-
ciones y/o de omisiones por parte de las grandes
cadenas transnacionales de comunicacién que, en
visperas de este cambio, vieron amenazados sus in-
tereses hegemonicos en aquella parte del mundo.
Una y otra vez, el lenguaje brilla como un elemento
de identidad importante que, en el caso de los dra-
bes, permite incorporar algunos conceptos como
hurriya I-ta’bir —libertad de expresion— o al-Sahafa
hurriya —libertad de prensa— para presentar el sig-
nificado de la “calle drabe” como una herramienta
de autodeterminacién contra la corrupcion, la cen-
sura y la persecucién de varios gobiernos.

La principal arma de protesta drabe, segtin el
modelo de movilizacidn pacifica, es la lengua, no
sblo en lo que concierne a las reglas gramaticales del
drabe escrito sino ademds en lo que respecta a la sa-
biduria del vocabulario fresco y proverbios del drabe
coloquial del mercado y los barrios. La lengua tam-
bién trasciende fronteras y ante la diversidad de los
registros del drabe, el uso del francés y el inglés para
hacerse escuchar en el extranjero, y otras leguas cer-
canas en la regién, como el turco y el persa, la pro-

testa manda anS&jCS en comun como si se tratara

La recuperacion de la voz propia en las revoluciones arabes

131



132

de una sola lengua. Pero lo miés delicado es que con
la llegada del imperialismo, el capitalismo y el neo-
liberalismo como interlocutores de la politica drabe
poscolonial, términos como binladiniyya —binla-
denismo—, awlama —globalizacién— vy hadatha
—modernidad—, entre otros, fueron ampliamen-
te utilizados en la lengua del colonizado para hacer
frente a los problemas de toda indole en su region
después de los eventos del 9/11 —otro producto
hegemonico-cultural— vy se cayd en la trampa de la
significacion de los centros de poder en la que no era
posible analizar a la region sin dichos conceptos oc-
cidentales arabizados (Garduno, 2012). En cambio,
ahora el lenguaje y otras convenciones contestatarias
hacen de la dignidad —kardma— una forma de ex-
presar lo que pasa en los pueblos de esta regién de una
manera mas fidedigna y cercana a los sentimientos
y demandas de la gente para impulsar la reapropia-
cién de la lengua como via de emancipacién y como
herramienta de resistencia.

Si fuera posible resumir en un solo lema la ac-
titud epistémica del pueblo drabe contra sus dicta-
dores, tendria que hablarse de la frase as-sha>b yurid
isqad al-nizam —el pueblo quiere desmantelar el ré-
gimen— (Mesa, 2013: 5-6). Esta frase desarrolla la
idea de hacer de esta revolucion drabe un proceso
global, ya que condensa todo lo que se ha comenta-
do. En este eslogan se describen tanto los términos
“cambio” y “revoluciéon” como los principales ob-
jetivos de las personas que estan en las calles. Fuen-
te de inspiracién para canciones y poemas como
“Vete” —otra consigna popular en la protesta— de
Ramy Essam, “Tunez nuestro pais” del rapero Ha-
mada Ben Amour, mejor conocido como “el Gene-
ral”, “La Voz de la Libertad” de Karim Adel Eissa,
entre otros, son ¢jemplo del efecto producido por
este eslogan en el proceso que sigue en marcha.

Terminar con este régimen de pensamiento
poscolonial y crear nuevos conceptos de resistencia
no ha sido ficil. Distractores como la boda real en
la Abadia de Westminster en abril de 2011, el video

Desacatos 46 » Moisés Gardufio Garcia

de la pelicula Inocencia de los musulmanes en septiem-
bre de 2012 y la intensificacién del discurso belicista
entre Israel e Irdin —e incluso el acuerdo entre Irin
y el grupo 5+1 en noviembre de 2013— han tratado
en més de una ocasion de desviar la atencion de la
opinién publica sobre los acontecimientos de las re-
voluciones drabes. El lenguaje contestatario ha desa-
fiado la propia produccion epistémica de los medios
de comunicacién oficiales. De hecho, “primavera
drabe”, como un término eurocéntrico que recuer-
da el periodo de democracia conocido como “Pri-
mavera de Praga”, que durd unos meses de 1968 en
la ahora extinta Checoslovaquia, fue incorporado
como ar-rabi ‘al-‘arabi al repertorio que usaron los
jbvenes en sus esldoganes sin importar el contexto
histérico en el que habia nacido. Esto fue gracias a
la difusiéon y audiencia que alcanzé la televisora Al
Jazeera, uno de los pocos medios que transmitieron
las protestas en vivo pese a su linea editorial de corte
islamista (Al Jazeera, 2011).

La indignacién crecid entre las personas cuan-
do los medios occidentales comenzaron a referirse
a ellos —y todavia lo hacen— como un “desper-
tar” (The Economist, 2011; Dawisha, 2013) con con-
notaciones distintas a las de un hecho meramente
primaveral. Porque un “despertar”, con todas las
diferencias y criticas que puede haber con otros mo-
vimientos sociales en el mundo, no ha sido la mane-
ra en la que la gente se ha definido, mucho menos
si se trata de un “despertar islimico”, como lo afir-
man elites de gobiernos, como el irani, que buscan
sacar partido de este proceso (Press v, 2013).

El término “despertar” se refiere a los drabes
como si hubieran permanecido en un estado de le-
targo durante afios s6lo para despertar de repente
en diciembre de 2010 y luchar contra sus dictado-
res. No es asi. La gente en las calles, sus intelectuales,
sus tuits y sus mensajes en Facebook y YouTube ar-
gumentaban que los drabes no estaban dormidos, y
no lo han estado todo este tiempo, ya que le dieron

la bienvenida al siglo actual con muchos eventos



y manifestaciones que constatan su atenciéon ha-
cia la politica internacional. Ejemplo de esto son
las reacciones de la segunda intifada en Palestina, la
movilizacién masiva contra la invasion de Iraq, las
manifestaciones socioecondmicas contra los regi-
menes dictatoriales de Argelia y Marruecos por
parte de los bereberes, las huelgas y protestas del
movimiento Kefaya —“suficiente”— vy de los tra-
bajadores textiles en Egipto, y las manifestaciones
de los trabajadores de la mineria en TUnez, entre
otras que muestran que en los ultimos 10 anos la
poblacion de estos paises ha estado haciendo mil
cosas antes que estar dormida (Gémez, 2011). Para
los 4rabes el siglo xx1 comenzd de la misma mane-
ra que el siglo xx: con la represion que llevaron las
guerras colonizadoras y las dictaduras poscoloniales
contra las formas de manifestacién y movilizacion
democritica, pero nunca con los ojos cerrados o con
la inmersion en un sueno politico profundo o un es-

tado de suefio utdpico.

Narrativas para la cura del genocidio intelectual

La primera narrativa que surge del impacto de este
lenguaje contestatario es el de la revolucion misma, la
narrativa de la thawra. La revolucién se narra por
quien la hizo y la hace posible en un enorme reto y
con la responsabilidad de guardar la memoria hist6-
rica de este proceso. Los jovenes organizan confe-
rencias, circulos de estudio, panfletos y muestras de
arte que evidencian los momentos mas iconicos de es-
te proceso: desde la inmolacidén de Mohammed
Boazizi en Tanez, la foto de Jaled Said torturado y
masacrado por las fuerzas del orden en Egipto, hasta
la imagen del vendedor de bileela —bebida de trigo
con leche y azticar— en la Plaza Tahrir, que adapto
canticos y vitores revolucionarios para vender su
mercancia, y la figura de un Gadafi a merced de “los
revolucionarios” con armas provenientes de la Or-
ganizacion del Tratado del Atlintico Norte. De

viajar sin un contexto adecuado, estas imigenes
pueden utilizarse por los mismos enemigos del pro-
ceso como herramientas antirrevolucionarias.

Si bien a simple vista la mayoria de estas imdge-
nes no parecen pacificas, la narrativa de la thawra de-
be acompanarse del adjetivo que caracteriza la forma
actual de las movilizaciones sociales modernas en el
Midan, esto es, “pacifico” —silmiya—. Se menciona
porque el significante actual de “revolucion” no es el
mismo que hace 200 afios, cuando el cambio social se
demandaba por medio de la violencia (Tilly y Wo-
od, 2009). En la actualidad, thawra es un concepto
que debe tomarse en serio por el simple hecho de
provenir de su creador, la gente, y no adoptar aque-
llos creados por los medios oficiales que “salvajizan”
al espectador con conceptos como “despertar”, “re-
belién”, “insurreccién” y otros que implican un
rechazo declarado a las acciones propuestas por la
gente en el marco de un nuevo paradigma de accién
colectiva. Esas nociones tienden a violentar la mo-
vilizacion al crear un sistema binario entre la accion
colectiva pacifica de los manifestantes y la violencia
de las fuerzas de seguridad legitimadas por el Estado
contra el que se protesta. Por tal motivo, la narra-
tiva del pacifismo militante debe compartirse bajo
la realidad que permitid a las personas reclamar sus
derechos no con navajas, cuchillos o armas de fuego,
sino con camaras, microfonos, teléfonos celulares
y la suela de los zapatos como mecanismo para na-
rrar la historia.

La Thawra silmiya es, por mucho, la prime-
ra revolucién social del siglo actual. Representa el
final del poscolonialismo y a diferencia de sus pre-
cursores, como los movimientos obreros, las orga-
nizaciones de izquierda y otros movimientos que se
habian centrado en preocupaciones econdmicas y
de distribucién, las revoluciones drabes buscan cam-
bios especificos en las politicas publicas, la identidad,
el estilo de vida, la conciencia contra la represion
y la explotacion, la cultura y el pensamiento. Por

otra parte, esta refrescante narrativa historica en el

La recuperacion de la voz propia en las revoluciones arabes

133



134

mundo drabe estd claramente insertada en la era de
los llamados “nuevos movimientos sociales”, en la
que se otorga gran importancia a los valores post ma-
teriales de la sociedad contemporinea, sin olvidar lo
que se ha ganado en tres siglos de accidn colectiva,
ala que hace alusion el pensamiento vigente de inte-
lectuales como Ali Shariati (1980). En otras palabras,
lo escrito por los movimientos sociales antes de la
“revolucién drabe” no debe ser considerado un antes
frente a un después, sino una gran parte del proceso
actual que puede ser una introduccién o un puente
con el pasado, que parece estar bien cimentado.

La importancia de mantener en pie esta narrati-
va junto a la llama de la revolucién que sigue viva en
Siria, Bahrein y otros lugares de la regién radica
en el respeto que tienen los martires de este proceso
para una sociedad mayoritariamente musulmana.
El martirio es una narrativa que mantiene vivas a las
personas que murieron durante el enfrentamiento
con fuerzas represoras, las verdaderas causantes del
caos y la violencia en las calles, y cuyo respeto revi-
ve los triunfos de la “revolucion drabe” y anima a
los que quedan vivos y no han salido a las calles para
protestar. El caso de los martires que aparecen ho-
menajeados en la calle Mohammed Mahmoud en El
Cairo es un ¢jemplo claro. Ahi hay rostros parecidos
al de nosotros y al de otros ciudadanos, elabora-
dos en grafiti, acompanados de las fechas de falle-
cimiento que indignan a la gente que transita por
sus muros, porque el ciclo de sus vidas no rebasé en
muchos casos los 20 anos de edad (Adbel-Rahman,
2012). Para completar citamos a Elizabeth Buckner:

Jaled Said, Mohammed Boazizi y Hamza Al-Kha-
tib son mds que simples victimas de la violencia del
Estado. Son mirtires de la revolucién. Sus imdge-
nes se convirtieron en contenido de posters y es-
léganes donde su tragica historia de vida y muerte
fue el mayor catalizador popular para las revo-
luciones en Egipto, Tunez y Siria. Sus nombres

son sinénimos de revolucién en si mismos porque

Desacatos 46 » Moisés Gardufio Garcia

han ayudado a que millones de jévenes se recono-
cieran como parte de sus vidas personales, y porque
su experiencia ha hecho que la imagen del marti-
rio no fuera una produccién exclusiva del Estado o
de los movimientos islamistas sino también de los
ciudadanos que son objetivo de ambas propagan-
das. El martirio de estos nombres ayuda a persona-
lizar la revolucion y convierte al martir de victima
honorable por una causa nacional a una figura de
empoderamiento y movilizacién social, produc-
to y productor de significado humano (Buckner y

Khatib, en prensa: 1-2).

El martirio, aunque vivido de esta manera en el Is-
lam, no estd ausente en otras religiones monoteistas.
En este contexto, es la constatacion de que las fronte-
ras religiosas fueron borradas al solidarizarse contra el
dictador. En el caso de Egipto, las mezquitas se utiliza-
ban como hospitales para atender a los heridos quienes
eran tratados con firmacos provenientes de los com-
paneros coptos, que controlan el negocio de las far-
macias en la sociedad egipcia y que en enero de 2011
ayudaron con la distribucién de antibidticos, vendas,
alcohol, entre otras cosas para seguir en la lucha.
Gracias a estos actos, la relacion entre coptos y
musulmanes ha mejorado a pesar de los intentos por
sembrar el sectarismo por parte de los centros elitistas
que se resistian a dejar sus cargos en el poder (Good,
2011), al grado de que el Imam de Al Azhar, la institu-
ci6én mas prestigiada del mundo musulman de la sun-
na, Mazhar Saheen, visitd la iglesia copta en Navidad
para celebrar con esa comunidad una fecha importan-
te para los cristianos coptos y significar la historia de
los egipcios como una historia de hermanos, coope-
racién y tolerancia bajo el principio que rebasa a cual-

quier religion, es decir, el principio humano.?

2 El video de este acto estd disponible en <https:/www.
youtube.com/watch?v=CxTAOEkzUCs>, consultado el 2 de
junio de 2013.



PromeTEO Lucero » Muro fronterizo, Tijuana.

La continuidad de estas narrativas tiene por
objetivo terminar con el genocidio intelectual,
que persiste al momento de hablar sobre Asia Oc-
cidental. Este concepto es muy parecido a lo que
Boaventura de Sousa Santos (2010: 8) llama “epis-
temicidio”, es decir, la aniquilacién de cualquier ti-
po de conocimiento alternativo al de los centros de
poder mundiales. Estas narrativas tienen el objetivo
de minar aquella visién cientificista que toma a los
ciudadanos del pais en cuestiéon como informan-
tes y transformarla en una que los reconozca como
creadores de conocimiento, que no infantilice la re-
volucién y que reconozca, por el contrario, la apor-
tacion revolucionaria y contestataria de los jovenes
drabes y no 4rabes de la regién al mundo en el siglo
xx1. En este sentido, y de manera forzosa, se tienen
que lanzar las preguntas: ;cudntos analistas afga-
nos conocemos?, ;cuantos poetas iranies?, ;cuantos
fisicos egipcios?, scuantos psicologos sirios? Esto

debe hacernos reflexionar desde qué lugar leemos
la historia y qué conceptos usamos para entender
el mundo.

Otra narrativa nodal para esta revolucion es la
creada por las mujeres. El tratamiento de las cues-
tiones de género se refirié a los numerosos desa-
fios que enfrentan las mujeres en una sociedad en
la que han ganado terreno poco a poco en la arena
politica y social, por lo menos en algunos paises, co-
mo Irdn o Tanez. La revolucién no es sélo creada
por hombres sino también, y en algunos casos, por
una mayoria de mujeres, quienes se ven en la pro-
testa como seres humanos con equidad. El caso de
Tawakol Kermdn, una de las mas visibles en la revo-
lucion yement, es paradigmatico ya que demostr6 el
potencial que las mujeres han tenido siempre en las
acciones colectivas y en las actividades de los mo-
vimientos sociales cuando se rompe la barrera del
miedo a la represion policial y al sefialamiento social

La recuperacion de la voz propia en las revoluciones arabes

135



136

de corte patriarcal, lo cual no es ficil pues para mi-
nar su acciéon colectiva la represién ha incluido una
especie de terrorismo sexual instrumentado en el
acoso, como una de las armas mds utilizadas por los
centros de poder que vislumbran el potencial revo-
lucionario de la mujer.

Aunado a lo anterior, la historia de Iraq de una
ofensiva directa contra los derechos de la mujer es
una narrativa familiar para las mujeres en Egipto
y en otras partes del llamado “mundo islimico”,
ya que la representacién europea de la lucha de las
mujeres sigue siendo manipulada contra el Islam
con representaciones orientalistas de las socieda-
des arabes como intrinsecamente opresivas para la
mujer. La chica del blue bra en Egipto, de Tawakol
Kerman en Yemen, la joven rociada con gas sarin
en Turquia, las integrantes del Movimiento Verde
en Irdn, entre otros ejemplos, muestran que el em-
poderamiento de la mujer en las revoluciones drabes
y no drabes ha sido un punto critico para lograr el
derrocamiento de cinco dictadores en menos de seis
meses, sin contar los casos en que estas mujeres han
ganado premios Nobel al considerarse como una
estrategia para minar —y no para premiar— su acti-

vismo politico (Larson, 2012).

Reflexiones finales: del oportunismo como
elemento contrarrevolucionario

Si bien hay cierto consenso en que la inmolacién
de Mohammed Boazizi en Tanez en diciembre de
2010 fue el fenémeno y punto de partida que per-
mitié revolucionar e indignar la region entera, esta-
mos lejos de conocer un punto final en tiempo, forma
y espacio, debido a que la “revolucion drabe” se ase-
meja miés al periodo de liberacién permanente que
se formd en América Latina tras la caida de las dic-
taduras patrocinadas por Estados Unidos duran-
te la época de la Guerra Fria mds que a otro tipo

de revoluciones a lo largo de la historia, como la

Desacatos 46 » Moisés Gardufio Garcia

Revolucidén francesa, la rusa o la mexicana. Ahora
los jovenes que hicieron posible la revolucién y sus
simpatizantes se enfrentan a los restos de la colonia-
lidad que era administrada por los hermanos musul-
manes en Egipto y Tunez, pero que después de un
breve periodo de gobierno, y ante la falta de reco-
nocimiento de diferencias entre sus sociedades, se
ha visto envuelto en una lucha interminable contra
su mas viejo enemigo dentro del Estado: el ¢jéreito.

Los hermanos musulmanes como un grupo
hibrido contestatario al régimen poscolonial pero a
la vez producto de ¢l ciertamente ganaron las pri-
meras elecciones democriticas en Egipto, aunque
estuvieran repletas de irregularidades, populismo
y un alto indice de polarizacién social. Como un
grupo politico extenso que se habia valido de la asis-
tencia social para llegar al poder y aprovechar la falta
de experiencia politica de los jévenes revoluciona-
rios, no ha podido desprenderse de su politica en-
caminada a establecer un proyecto estatal islamista
que no es compartido por la mayoria de los jovenes
creadores de la revolucion. Muestra de ello han si-
do las fricciones entre sus lideres en Ttunez y Egip-
to ante diversos proyectos de ley, como la “prueba
de la virginidad entre las mujeres”, y el regreso del
estado de excepciodn, o lo que parece ser la prueba
mas fehaciente de esta caracteristica, el estallido del
movimiento famarud —rebelidn, en lengua drabe—
en junio de 2013, el cual, a pesar de demostrar ser
un proyecto contra un hipotético Estado islimico,
no propuso un modelo alternativo y contundente, lo
que desembocd en un llamamiento al ejéreito que
inevitablemente llev a los generales egipcios a ha-
cer contrarrevolucién con la revolucion, esto es, que
se presentaran como garantes de los intereses de las
masas y aprovecharan el descontento urbano contra
la hermandad para regresar al poder que habian per-
dido momentineamente.

Estas acciones del ejéreito egipcio constituye-
ron otro acto populista, de oportunismo politico, y

no de “golpe de Estado democritico”, un término



que se us6 en exceso por los medios de comunicacion
occidentales para entender la etapa por la que atrave-
saba la revolucién en aquellos momentos, que mas
que inaugurar una fase de transiciéon democritica
impulsé el inicio de otro episodio de la lucha eterna
entre los generales y los islamistas, actores que hoy
tienen a Egipto de rodillas dada la guerra retdrica
y bélica en las calles de El Cairo cuando, parado-
jicamente, ninguno de ellos habia sido parte de la
revolucion de enero de 2001 —debemos recordar
que ninguno estuvo realmente en Tahrir cuando
se pidi6 la caida Mubarak por primera vez, pues
mientras el ejército se debatia entre disparar o no a
“la masa”, la hermandad se debatia entre unirse o
no a ella.

A este enfrentamiento le llamo un “acto cani-
balista”, ya que la gente ahora tiene que lidiar con
la “victimizacién de la hermandad” y el “heroismo
del ejército”, cuando ninguno de ellos ha sido un
actor nodal en la generacién de las narrativas ex-
puestas. Los dos han sido oportunistas y han crea-
do un enfrentamiento que paraliza la construccién
de un sistema inclusivo, pluridiverso, en el que los
principales objetivos de la revolucién —pan, justi-
cia, libertad y dignidad— sean alcanzados. Al me-
nos esto, en el escenario del pais del Nilo. Por otro
lado, es verdad que se ha llegado a la fase de docu-
mentar las narrativas y los mensajes de las revolucio-
nes arabes y estar al pendiente de sus ensefianzas en
otros movimientos sociales alrededor del mundo,
cuya influencia es innegable, por ejemplo, los In-
dignados de Espafia o el Occupy Wall Street Mo-
vement en Estados Unidos. También es cierto que
en esta traduccidn cultural puede haber otro tipo
de oportunismo parecido al que hace el ejército o la
hermandad musulmana con las armas, pero que usa
las palabras para aprovechar este momento tan com-
plicado de la revolucion.

Se trata del intento de algunos intelectuales,
como el novelista marroqui Tahar Ben Jelloun,

de “ficcionalizar” la vida del “legendario vendedor

de frutas” tunecino Mohammed Boazizi, o de Or-
ham Pamuk, el nobel turco, que de acuerdo con los
manifestantes llegd muy tarde a las recientes pro-
testas en Estambul, como muestra de una forma de
oportunismo intelectual del que las narrativas revo-
lucionarias deben cuidarse para no ser explotadas
a conveniencia de externos. Segun Kelani (2012)
y Bender (2011), es dificil decir hasta qué punto
se puede proteger la identidad de un martir como
Boazizi ante los puntos de vista postumos que pue-
den ser utilizados tanto como instrumento politico
o como un ¢jemplo de libertad creativa.

Con énfasis en lo anterior, muchos de los libros
publicados durante el ultimo afo sobre la “prima-
vera drabe” parecen caer, casi sin querer, en la linea
narrativa apresurada que denomina “nuestra histo-
ria” a sus escritos, sin haber participado un solo dia
en la protesta o en alguno de los plantones que des-
criben. Retomando el trabajo de Kelani (2012: 1),
no puede decirse que una persona que no participd
en la revolucién no estd “calificada” para escribir
sobre ella —todo lo contrario, diversos grados de
cercania y perspectiva desde afuera de la revuelta
son utiles para una comprension mds cabal de la
misma—, pero s que debe tenerse en cuenta la for-
ma vy el lugar desde el que se narra para no caer en el
oportunismo académico al que una novela mal lo-
grada puede llevar al escritor.

En este sentido, parece que una forma ade-
cuada para mantener la narrativa entre las personas
que tenemos el derecho de pensar lo que estd pa-
sando en el mundo para aprender de ello y/o ayu-
dar a resolver problemas que pueden compartirse
en otras sociedades no es “darle voz” a los crea-
dores de las narrativas que hicieron posible la pro-
testa, sino “darles escucha” y perfilarnos como un
interlocutor sin estereotipos, sin cortinas eurocén-
tricas o significaciones de medios tendenciosos y
miedo a lo desconocido; de lo contrario, corremos
el riesgo de imaginar cosas que so6lo seran verdad

en nuestras mentes Y no entenderemos lo que una

La recuperacion de la voz propia en las revoluciones arabes

137



138

sociedad en plena accidn colectiva trata de decir-
nos con su lenguaje contestatario que, para variar,
ha sido traducido al inglés, al espanol, al francés, al
persa y a otras lenguas bajo el amparo de expresio-
nes visuales y verbales que pocas veces necesitan
traduccién.

Este nuevo lenguaje es el que matizara la histo-
ria en los libros de texto de las escuelas y los planes

de estudio de toda aquella persona que se interese

en estudiar a las sociedades de Oriente Medio. Sin
duda, tendrd que mencionarse el pasado colonial y
represor, el presente de la revolucién y el futuro de
la liberacién permanente para que pueda diluirse el
genocidio intelectual, la violencia epistemoldgica y la
condicién de la colonialidad, que han pasado de un
estado presumiblemente firme e imponente a uno de
constante y evidente erosion por oleaje, el oleaje de la

“revolucion drabe” que va del Golfo al Atlantico.

Bibliografia

Abdel-Rahman, Hussein, 2012, “Blog: Martyrs and Mourning on Mohamed Mahmoud”, en Egypt Independent, 7 de marzo.

AlJazeera,201,“The ArabSpring, Chronicled Tweetby Tweet” enlinea: <http://www.aljazeera.com/indepth/features/2011/11/2011113123416203161.
html>, consultado el 4 de junio de 2013.

Al-Azm, Sadik, 2011, “Arab Nationalism, Islamism and the Arab Uprising”, ponencia, The London School of Economics and Political Science,
Londres.

Anderson, Bennedict, 1993, Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusion del nacionalismo, Fondo de Cultura Econémica,
México.

Antoon, Sinnan, 201, “Impromptu: A Word”, en Jadaliyya, 28 de enero, en linea: <http://www.jadaliyya.com/pages/index/485/impromptu_a-
word>, consultado el 3 de junio de 2013.

Arkoun, Mohammed, 2003, La pensée drabe, Presses Universitaires de France, Paris.

Barakat, Halim, 1993, The Arab World. Society, Culture and State, California University Press, California.

Beeman, William O., 2006, The “Great Satan” vs. the "Mad Mullah”. How the United States and Iran Demonize Each Other, Praeger, Westport.

Bender, Niklas, 2011, “The Arab Spring’. The Comfortable Way to Take Part in a Revolution”, en Qantara, 29 de abril, en linea: < http:/
en.gantara.de/content/tahar-ben-jelloun-the-arab-spring-the-comfortable-way-to-take-part-in-a-revolution>, consultado el 5 de ju-
nio de 2013.

Buckner, Elizabeth y Lina Khatib, en prensa, “The Martyrs’ Revolution: The Role of Martyrs in the Arab Spring”, en linea: <http://elizabethbuc-
kner files.wordpress.com/2012/01/the-martyrs-revolution-revised.pdf>, consultado el 20 de noviembre de 2013.

Castells, Manuel, 2009, Comunicacion y poder, Alianza, Madrid.

——, 2012. Redes de indignacion y esperanza, Alianza, Madrid.

Castro-Gémez, Santiago y Ramon Grosfoguel, 2007, £/ giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del capitalismo
global, Siglo del Hombre, Bogota.

Chomsky, Noam, 1993, Afio 501. La conquista continua, Libertarias/Prodhufi, Madrid.

cnv Opinion, 2011, “The Domino Effect of Arab Unrest”, 2 de febrero, en linea: <http:/www.cnn.com/2011/0OPINION/02/01/roundup.jordan.
egypt/index.html>, consultado el 3 de junio de 2013.

Dabashi, Hamid, 2012, The Arab Spring. The End of Postcolonialism, Zed Books, Londres y Nueva York.

Dawisha, Adeed, 2013, “The Second Arab Awakening: Revolution, Democracy, and the Islamist Challenge from Tunis to Damascus”, en
Foreign Affairs, mayo-junio.

Dussel, Enrique, 1980, Filosofia de la liberacion, Centro de Ensefianza Desescolarizada-Universidad Santo Tomas, Bogota.

Economist, The, 2011, “The Arab Awakening. Revolution Spinning in the Wind”, en The Economist, 14 de julio.

Freire, Paulo, 1971, Pedagogia del oprimido, Siglo XXI, Montevideo.

Fukuyama, Francis, 1992, The End of History and the Last Man, Free Press, Nueva York y Toronto.

Gardufio Garcia, Moisés, 2012, “Interpreting Revolutionary Arabic: Terms and Vocabulary in the Language(s) of the Arab Spring”, en Christoph
Schmidt (ed.), The Arab World. The Role of Media in the Arab World'’s Transformation Process, Deutsche Welle, Vistas, Bonn, pp. 206-225.

Desacatos 46 » Moisés Gardufio Garcia



——, 2013, “Comentario a ‘Disturbios en Tunez y Egipto: éel comienzo o el fin de las revoluciones?’ de Immanuel Wallerstein”, en Yahanestan:
Opinion y Sociedad sobre Oriente Medio, en linea: <http://yahanestan.blogspot.mx/2013/02/comentario-disturbios-en-tunez-y-egip-
to.html>, consultado el 25 de mayo de 2013.

Gomez Garcia, Luz, 2011, “Siete claves para el despertar arabe”, en £/ Pais, 15 de abril, en linea: <http://elpais.com/diario/2011/04/15/opinion/
1302818412_850215.html>.

Good, Alastair, 2011, “Dozens Killed in Egypt as Coptic Christians Protest Church Attacks”, en The Telegraph, 10 de octubre, en linea: <http:/
www.telegraph.co.uk/news/worldnews/africaandindianocean/egypt/8817385/Dozens-killed-in-Egypt-as-Coptic-Christians-protest-
church-attacks.html>.

Horowitz, David, 2003, “Por qué Israel es la victima y los drabes los indefendibles agresores”, en La /lustracion Liberal, nim. 15, en linea:
<http://www.ilustracionliberal.com/15/por-que-israel-es-la-victima-y-los-arabes-los-indefendibles-agresores-david-horowitz.html>,
consultado el 3 de junio de 2013.

Huntington, Samuel, 1993, “The Clash of Civilizations?”, en Foreign Affairs, verano.

Kelani, Naila, 2012, “Genres of the ‘Arab Spring”: Narrating Revolutions”, en Kifah Lybia, 4 de mayo, en linea: <http:/www.kifahlibya.
com/2012/05/04/literature-genres-of-the-arab-spring-narrating-revolutions/>, consultado el 5 de junio de 2013.

Larson, Nina, 2012, “Three Women Share Nobel Peace Prize”, en Your Middle East, 6 de febrero, en linea: <http://www.yourmiddleeast.com/
news/three-women-share-nobel-peace-prize_2021>, consultado el 3 de junio de 2013.

Laterza, Vito, 2012, “Innocence of Muslims: How Fiction Creates Reality”, en A/ Jazeera, 19 de septiembre, en linea: <http:/www.aljazeera.
com/indepth/opinion/2012/09/2012919774842751.html>, consultado el 4 de junio de 2013.

Lewis, Bernard, 1993, Islam in History. Ideas, People, and Events in the Middle East, Open Court, Chicago.

Mahfuz, Naguib, 1989, Hijos de nuestro barrio, Roca, México.

Mesa, Luis, 2013, £/ pueblo quiere que caiga el régimen. Protestas sociales y conflictos en Africa del norte y Medio Oriente, Centro de Estudios
de Asia y Africa-El Colegio de México, México.

Press 1v, 2013, “Scholars and Islamic Awakening’ Conference Opens in Tehran”, 29 de abril, en linea: <http://www.presstv.ir/de-
tail/2013/04/29/300830/islamic-awakening-confab-opens-in-iran/>, consultado el 2 de junio de 2013.

Renan, Ernest, 1928, Mélanges d’histoire et de voyages, Calmann-Lévy, Paris.

Roy, Olivier, 2003, Después del 11 de septiembre: Islam, antiterrorismo y orden internacional, Bellaterra, Barcelona.

Said, Edward, 1978, Orientalism, Pantheon Books, Nueva York.

Salama, Adam Mohamad, 2013, “Mohammed Mahmoud: The Revolutionary Romance Continues”, en Jadaliyya, 19 de noviembre, en linea:
<http:/www.jadaliyya.com/pages/index/15251/mohamed-mahmoud_the-revolutionary-romance-continue>.

Scott, James, 1990, Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts, Yale University Press, New Haven.

——, 2003, Los dominados y el arte de la resistencia, Era, México.

Shariati, Ali, 1980, Marxism and Other Western Fallacies. An Islamic Critique, Mizan Press, Berkeley.

Silvestre de Sacy, Antoine, 1861, Mélanges de littérature orientale, Docrocq, Paris.

Sousa Santos, Boaventura de, 2010, Descolonizar el saber, reinventar el poder, Trilce, Montevideo.

Tilly, Charles y Lesley Wood, 2009, Los movimientos sociales, 1768-2008: desde sus origenes a Facebook, Critica, Barcelona.

Touraine, Alaine, 2007, A New Paradigm for Understanding Today’s World, Polity Press, Cambridge y Malden.

KTESW alla W€ [Todos somos Jaled Said], 2013, pagina de Facebook, en linea: <https://www.facebook.com/EIShaheeed>, consultado el 5
de junio de 2013.

La recuperacion de la voz propia en las revoluciones arabes

139





