
4 85 

Conocer y comprender al otro:  
la comunicación intercultural  

de Al-Qaeda

Evelyn Norma Castro Méndez

La red islamista Al-Qaeda es una de las organizaciones más conocidas en el mundo occidental. En este artículo 
se presentan los resultados de un análisis discursivo realizado a los mensajes emitidos por la red en el marco de 
los atentados contra Estados Unidos (2001), Madrid (2004) y Londres (2005), con el fin de responder a las si-
guientes preguntas: ¿cuál fue el propósito de estos mensajes y qué nos dicen de sus emisores? Al estudiar estos 
procesos de comunicación intercultural se obtendrán elementos para conocer y comprender al otro más allá 
de los estereotipos mediáticos que se han construido en su entorno.

Palabras clave: análisis del discurso, islamismo, Al-Qaeda, terrorismo, comunicación intercultural

Knowing and Understanding the Other: Intercultural Communication of Al-Qaeda
Al-Qaeda is one of the best known Islamic organizations in Occidental world. In this paper we present the results 
of a discourse analysis applied to the texts released following attacks on the United States (2001), Madrid (2004), 
and London (2005), with the purpose of answering the following two questions: ¿which were the purposes of these 
messages and what do they reveal about their communicators? We consider that studying these processes of in-
tercultural communication may be able to provide us keys to know and understand the other, far beyond the media 
stereotypes that have been formulated.

Keywords: analysis discourse, Islamism, Al-Qaeda, terrorism, intercultural communication

Evelyn Norma Castro Méndez: El Colegio de México, Distrito Federal, México
evelyn1309@yahoo.com.mx

Desacatos, núm. 43, septiembre-diciembre 2013, pp. 85-100 
Recepción: 8 de marzo de 2012 / Aceptación: 21 de febrero de 2013



386 

saberes y razones	 Desacatos	 septiembre-diciembre 2013

Introducción

La globalización, los movimientos migratorios 
y las nuevas tecnologías de comunicación 
han favorecido que las personas entren en 

contacto con diferentes mundos culturales, personas 
y situaciones que van más allá de sus fronteras na-
cionales. Actualmente, interactuamos con mayor 
facilidad y frecuencia con hombres y mujeres pro-
venientes de otras culturas, ya sea por experiencia 
personal o a través de los medios de comunicación. 
La cultura, entendida como el patrón de significa-
dos incorporados a las formas simbólicas —accio-
nes, enunciados y objetos significativos de diversos 
tipos—, en función de las cuales los individuos se 
comunican entre sí y comparten sus experiencias, 
concepciones y creencias (Thompson, 1998: 197), 
se ha convertido en una práctica social colectiva 
cada vez más influyente en las relaciones internacio-
nales, incluso fue considerada en las prioridades de 
la agenda internacional (Montiel, 2010: 88) por ser 
un elemento estratégico de primer orden y uno de 
los más influyentes al actuar en el campo de las con-
ciencias y las conductas. Las relaciones entre el 
mundo islámico y Occidente se han caracterizado 
por el desconocimiento mutuo y la simplificación 
de realidades (Peña, 2007: 40), que obligan a replan-
tear las percepciones que se tienen acerca del otro, 
ya que por lo general se sustentan en discursos 
construidos con base en estereotipos que se alimen-
tan de ideas erróneas en el imaginario social. Marc 
Augé afirma:

el hombre es un animal simbólico, necesita estable-
cer con otras personas una relación de lenguaje y de 
pensamiento. Cuando el lenguaje es sustituido o 
subvertido por imágenes o estereotipos, la relación 
simbólica deja de ser posible y aparece la violencia 
(Augé, 2002: 37).

Las respuestas a las interrogantes generadas a partir 
de los ataques del 11 de septiembre de 2001 en Esta-
dos Unidos cometidos por la red islamista Al-Qaeda 

—que se traduce del árabe como “la base”— se bus-
caron en la esfera cultural, como si efectivamente el 
pronóstico del choque de civilizaciones se hubiera 
cumplido y los factores económicos, sociales y polí-
ticos para explicar lo ocurrido hubieran jugado un 
papel secundario. Los subsecuentes atentados per-
petrados por la red en Madrid en 2004 y en Londres 
en 2005 contribuyeron a reforzar la islamofobia, al 
fortalecerse el estereotipo de que el mundo islámico 
es intolerante y fanático de sus creencias religiosas, 
sin que se considerara su riqueza cultural e histórica. 
A su vez, la reacción que tuvieron Estados Unidos y 
sus aliados endureció el antiamericanismo. La idea 
del choque de civilizaciones creada por Samuel P. 
Huntington es defendida bajo una debatible premisa 
de que las civilizaciones y las culturas están basadas 
en la religión. No es así. Además, la palabra musul-
mán tiene un profundo significado político, en vir-
tud de que no alude a una religión universal, sino a 
una especie de grupo neoétnico definido en oposi-
ción a Occidente (Roy, 2004: 328-332).

En 2011 las manifestaciones de inconformidad 
social suscitadas en la región de Medio Oriente, a 
partir de la revuelta en Túnez, y posteriormente en 
Egipto, Argelia, Libia, Yemen, Marruecos, Irán y 
Siria, entre otros países, pusieron al descubierto an-
te el mundo que la religión juega un importante rol 
en la vida cotidiana de estas sociedades, pero que la 
población recurre a medidas extremas cuando en-
frenta expresiones de abuso de poder, regímenes 
dictatoriales, pobreza, rezago, injusticia, desempleo, 
desigualdad social, etcétera, lo que desvanece el fan-
tasma del fanatismo irracional. De acuerdo con el 
Pew Research Center (prc, 2011), en el año 2000, 
23.4% de la población mundial profesaba la religión 
islámica y los pronósticos indicaban que para 2030 
esta cifra podría llegar a 26.4%. Esto significa que  
a esa fecha más de una cuarta parte de los habitantes 
del planeta serán musulmanes. Numéricamente, el 
Islam es la segunda religión más importante des-
pués del cristianismo y es la de mayor crecimiento 
en la actualidad. Estos datos demográficos reflejan 
la necesidad de conocer y reconocer a este núcleo 



4 87 

septiembre-diciembre 2013	 Desacatos	 saberes y razones

poblacional, en la búsqueda de una mejor conviven-
cia humana. El Islam es una religión y una forma de 
vida, no una ideología política y los islamistas son 
aquellos activistas políticos o sociales islámicos 
(Esposito, 2003: 194) que han utilizado sus creen-
cias para alcanzar fines profanos, es decir, no sólo 
debaten cuestiones teológicas, sino que defienden 
una doctrina política. El islamismo es una expresión 
de la lucha de poder contra el Estado, un Estado que 
es omnipotente por una parte, pero incompetente y 
dependiente por otra (Ayubi, 2000: 312). En el 
mundo musulmán se calcula que el islamismo repre-
senta 10% o 15% del total de la población islámica 
(Kushner, 2003: 230), por lo cual no debe ser consi-
derado representativo de la comunidad islámica.

El Islam y el islamismo no son monolíticos y requie-
ren comprenderse en su diversidad. Hacer generaliza-
ciones del Islam y los musulmanes es difícil, pues 
difieren en su composición social y económica, 

además de que sus integrantes tienen opciones polí-
ticas e ideológicas propias (Sierra, 2002: 24). En las 
fuentes islámicas se habla muy poco de cómo for-
mar nuevos Estados, gobernar y dirigir organizacio-
nes. De hecho, es limitado lo que puede considerarse 
específicamente político, debido a que existe una 
variedad de interpretaciones (Ayubi, 2000: 19). 
Asimismo, cada organización islamista tiene un 
perfil específico, busca objetivos particulares me-
diante estrategias divergentes en contextos únicos. 
No todos los islamismos son violentos y no todos 
los musulmanes aprueban esta vía para conseguir 
sus fines. El terrorismo concebido como el ejercicio 
de la violencia política que afecta a civiles inocentes 
es un término difícil de aplicar en virtud de que del 
héroe al villano sólo hay un paso. Es una categoría 
subjetiva que se asigna según la postura que se asu-
me frente a quienes incurren en este tipo de actos. 
Laqueur afirma que el terrorismo:

Monastir, Túnez, 2013.

Itz
el

 P
am

el
a 

Pé
re

z G
óm

ez



388 

saberes y razones	 Desacatos	 septiembre-diciembre 2013

ha llegado a abarcar una gama tan amplia de varie-
dades de actividad violenta que debería ser sustitui-
do por otro término. Si esto no se ha producido aún, 
la única razón es que nadie ha ideado hasta la fecha 
un término o unos términos mejores con los que 
sustituirlo (Laqueur, 2001: 30).

Las acciones terroristas atribuidas a Al-Qaeda en 
Nueva York, Madrid y Londres estuvieron acompa-
ñadas de la consecutiva emisión de comunicados. 
Las versiones originales de los textos fueron escritas 
en árabe y para ser difundidos en el contexto occiden-
tal tuvieron que ser traducidos al inglés, francés, 
español u otros idiomas. Estos comunicados ocuparon 
importantes espacios en la prensa internacional y 
local y en diferentes portales electrónicos.1 En el ca-
so de la ciudad de México, sólo La Jornada publicó 
de manera íntegra los comunicados de 2001 y 2004. 
Milenio Diario, Reforma, Excélsior y El Universal 
únicamente difundieron extractos. El mensaje de 
2005 no tuvo una difusión literal en ninguno de es-
tos espacios, pero sí se publicó en el periódico espa-
ñol El País, que también circula en México. La 
difusión en otros idiomas le interesa a la red debido 
a su interés por obtener un mayor número de segui-
dores en otras partes del mundo. En una entrevista, 
Manuel Torres, especialista en islamismo en internet, 
apunta que Al-Qaeda ha difundido propaganda en 
español en sus páginas y foros electrónicos desde 
2007 de manera sistemática. Refiere que Al-Qaeda 
busca adquirir mayor influencia entre los ciudadanos 
latinoamericanos, con especial interés en aquellos que 
han emigrado a Estados Unidos (Baquero, 2008).

A pesar de que los textos que analizamos están 
mediados por la traducción, lo cual supone cierta 
distorsión en función de que una lengua no sólo es 
un medio de comunicación, sino que implica una 
cosmovisión, una forma de estructurar el pensa-
miento y transmitirlo al otro, son las versiones que 
llegan a Occidente y que pueden ser leídas en un 

código accesible para el lector occidental. El ruido 
mayor en la comunicación intercultural es el pro-
blema del sentido, ya que una palabra puede tener 
un significado distinto en función del contexto en 
el que es recibida. Si bien estos comunicados están 
en español, varios de los conceptos que se mencio-
nan requieren ser explicados a la luz del contexto 
sociocultural, político e incluso religioso en el que 
fueron concebidos y en la situación particular de 
recepción en que tuvieron lugar, es decir, en situacio-
nes de violencia política. Estas diferencias sociocultu-
rales no son barreras insalvables, se pueden librar por 
medio de un férreo deseo y habilidad para compren-
der al otro. En opinión de Edward Said, los estudio-
sos occidentales del islamismo no han considerado 
su desorientación respecto del Islam como algo salu-
dable o como una actitud que implique una mejor 
comprensión de su propia cultura. Por el contrario:

[sólo ha sido útil para] intensificar el sentimiento que 
tenían de superioridad de la cultura europea, y su an-
tipatía se extendió a todo Oriente, del cual el Islam  
se consideraba como un representante degradado (y 
normalmente muy peligroso) (Said, 2004: 345). 

Edgar Montiel agrega a este respecto:

El fin de una dialéctica de las culturas no es la con-
frontación o el choque de culturas, como algunos 
pretenden, sino la elaboración de un consenso fe-
cundo entre los pueblos que participan en este diá-
logo (Montiel, 2010: 120).

En este artículo interesa estudiar esos tres comunica-
dos bajo la metodología del análisis del discurso con 
el propósito de responder a las siguientes preguntas: 
¿cuál fue el propósito de estos mensajes?, ¿qué nos 
dicen de sus emisores? Partimos de la hipótesis de 
que la cosmovisión de Al-Qaeda tiene sustento en 
referentes religiosos e históricos relevantes para  
la comunidad islámica, tendientes a legitimar los  
actos violentos que anteceden a estos mensajes: con-
cientizar y buscar el apoyo de los musulmanes para 
sus acciones, y mantener una presencia amenazante 

1 Un ejemplo de ello es la búsqueda en Google de la frase “Juro 
por Dios que Estados Unidos…”, con la cual inicia el comunicado 
emitido en el marco de los atentados de Nueva York, que arrojó 
un total de 196 resultados (1 de enero de 2013).



4 89 

septiembre-diciembre 2013	 Desacatos	 saberes y razones

frente a sus adversarios. En la primera parte se ofre-
ce un panorama sintético del perfil de la organiza-
ción con el fin de conocer al emisor; en la segunda 
se presenta el esquema de pensamiento de la red 
con base en la identificación de los actores y accio-
nes discursivas, y en la tercera se discurre acerca de 
los objetivos de los mensajes con base en la teoría  
de los actos de habla. En los últimos dos apartados 
se ofrece una explicación del modelo metodológico 
a seguir. Este estudio no pretende justificar las ac-
ciones de la red, porque la violencia jamás tendrá 
sustento. Como señala Eva Salgado, el análisis del 
discurso es una puerta de entrada a un conocimien-
to más amplio: el de las circunstancias políticas y 
sociales que rodean su emisión (Salgado, 2003: 9).

¿Qué es Al-Qaeda?

Al-Qaeda es una de las organizaciones terroristas 
más conocidas en la actualidad, aunque en ocasio-
nes se le toma como una producción hollywooden-
se, producto de la imaginación que responde a los 
intereses de Estados Unidos (Dornbierer, 2005), y 
otras veces se afirma que la agrupación se ha debili-
tado al grado de que sólo se mantiene vigente como 
ideología y como una marca que vende —bench-
marketing—, detrás de la cual se escudan grupos is-
lamistas minoritarios (Reinares, 2007: 35). Su 
surgimiento se ubica en el contexto de la guerra de 
Afganistán contra la Unión Soviética (1979-1989), 
cuando musulmanes árabes —principalmente de 
Egipto, Arabia Saudita, Yemen y Argelia— se trasla-
daron a Afganistán para participar en lo que creían 
era una yihad2 contra la ocupación soviética y el 

“imperio diabólico” del ateísmo soviético (Al-
Zayyat, 2004: 23).

Al-Qaeda fue fundada en 1988 como un movi-
miento panislámico que contaba con la cooperación 
activa de los Estados Unidos a través de Pakistán, 
con el propósito de expandir y fortalecer el movi-
miento de resistencia contra las fuerzas soviéticas 
en Afganistán. Los combatientes recibieron entre-
namiento de primer nivel. De hecho, Osama Bin 
Laden se convirtió en un colaborador de la Central 
Intelligence Agency (cia). En este encuentro los com-
batientes tuvieron la oportunidad de aprender acer-
ca de los movimientos islamistas de otros países y de 
forjar vínculos tácticos e ideológicos que les serían 
de gran utilidad en el futuro. Se calcula que entre 
1982 y 1992 unos 35 000 radicales musulmanes de 
43 países musulmanes de Medio Oriente, África del 
Norte y Oriental, Asia Central y del Extremo 
Oriente tuvieron su bautismo de fuego con los mu-
yahidín3 afganos (Rashid, 2001: 200).

Como en la guerra nadie llevaba el control del 
nombre de los combatientes ni el lugar al que eran 
destinados, si habían sido heridos o muertos, Bin 
Laden decidió llevar con su comandante militar, 
Abu Ubaydah al Banshiri, un registro de quienes 
pasaban por los albergues militares. A esa nómina 
se le conoció como Al-Qaeda: el registro, la base o la 
lista (Napoleoni, 2003: 256). Al concluir la guerra 
entre Afganistán y la Unión Soviética, la cia abriga-
ba la esperanza de que los muyahidines simplemente 
desaparecieran de Afganistán por falta de financia-
miento, lo que fue un error mortal de los mentores 
estadounidenses y saudíes, quienes también respal-
daron la iniciativa de entrenar a este grupo (Núñez, 
2004: 230). Tras la invasión de Kuwait por parte de 
Iraq en 1991, Bin Laden solicitó a la familia saudí su 
autorización para que organizara la defensa del rei-
no y constituyera una fuerza de veteranos de guerra 
afganos para luchar ante un eventual ataque iraquí. 
El rey Fadh prefirió invitar a los estadounidenses, lo 

2 La traducción del término yihad es “esfuerzo”, no obstante, co-
mo en inglés se habla de una holly war, en español se conoce 
como “guerra santa”. El Corán, libro sagrado de los musulmanes, 
establece que hay dos tipos de yihad: la mayor tiene que ver con 
la lucha interna que tiene cada persona con los deseos de su car-
ne, y la menor, que es de tipo defensivo al ser agredida la umma 
—comunidad—, señala que el bien mayor es pugnar por la pri-
mera y ser pacientes y tolerantes y que en caso de una guerra se 
debe dar un trato digno al enemigo.

3 Se denomina así a los combatientes que dan a su lucha una di-
mensión religiosa.



390 

saberes y razones	 Desacatos	 septiembre-diciembre 2013

que ofendió profundamente a Bin Laden, quien se 
distanció de la monarquía saudí por haber permiti-
do la entrada de 20 000 soldados de Estados Unidos 
a la Tierra Santa del Islam después de la liberación 
de Kuwait (Núñez, 2004: 231). Bin Laden se trasladó a 
Sudán y después a Afganistán, donde estableció 
alianza con los talibanes a fin de organizar bases 
armadas de islamistas que combatieran a Estados 
Unidos.

En 1998, Bin Laden conformó el Frente Islámico 
Mundial de la Yihad contra los Judíos y Cruzados. 
Se constituyó como una coalición de líderes islamis-
tas y organizaciones que operaban al nivel del 
Estado (Mishal y Rosenthal, 2005: 279). La red optó 
por la violencia para alcanzar sus fines: la concienti-
zación del mundo musulmán a efecto de que pudie-
ran recuperar el esplendor perdido tras la disolución 
del Califato (1922). De 1998 a 2001, Al-Qaeda dise-
ñó su estilo de actuación y organización en red:  
conglomerado de células conectadas entre sí de  
manera clandestina, que responde a un esquema 
descentralizado que minimiza el impacto de la 

destrucción individual de las células en la organiza-
ción (McAllister, 2004: 302). Hasta el 2 de mayo de 
2011 la agrupación era dirigida por Bin Laden, pos-
teriormente el egipcio Aymán al-Zawahirí asumió 
el cargo. Los objetivos de ataque de la red han sido 
funcionarios locales, instalaciones civiles —vías de 
transporte terrestre, embajadas, World Trade Centers, 
sinagogas, mezquitas, iglesias cristianas, centros tu-
rísticos, discotecas, buques petroleros, hospitales, 
hoteles, zonas residenciales, sedes de la Organización 
de las Naciones Unidas (onu), bancos, consula-
dos— y militares —buques, cuarteles, unidades de 
transporte, soldados y policías, instalaciones de ser-
vicios de seguridad y el Pentágono— en países mu-
sulmanes y no musulmanes afines a las políticas de 
Estados Unidos.

Luego de que Bin Laden perdiera su base en 
Afganistán por el derrocamiento del régimen radical 
talibán a finales de 2001, Al-Qaeda se ha descentra-
lizado y se ha diseminado en más de 60 países 
(Salvatierra, 2004). Algunas versiones afirman que la 
organización también cuenta con representantes y 

Douz, Túnez, 2013.

Itz
el

 P
am

el
a 

Pé
re

z G
óm

ez



4 91 

septiembre-diciembre 2013	 Desacatos	 saberes y razones

redes en América Latina (us House of Represen-
tatives, 2006: 21). Pese a que sus actividades violentas 
más difundidas han sido las cometidas contra go-
biernos occidentales —Estados Unidos, España y 
Gran Bretaña—, el mayor número de ataques ha si-
do en países islámicos, donde también se ha regis-
trado un mayor número de decesos. La organización 
se posiciona como antioccidental y antijudía, pero 
también como antimusulmana, ya que trastoca los 
principios y valores de su religión, los adapta a su 
conveniencia, realiza atentados contra comunida-
des islámicas chiitas, lo cual está prohibido en el 
Islam porque implica agredir a los hermanos en la 
fe, y su accionar ha perjudicado severamente la con-
cepción que se tiene de ser musulmán. Todo aquel 
que ha tenido la desgracia de contrariar o combatir 
a Al-Qaeda queda estigmatizado como un infiel y es 
condenado a muerte. Así, poblaciones enteras se 
han convertido en blanco de guerra, como los civi-
les chiíes en Iraq (Filiu, 2007: 9-13). Estos efectos 
explican el rechazo que la red, integrada por musul-
manes de la corriente suní, tiene entre la comunidad 
musulmana y algunos grupos islamistas (Al-Zayyat, 
2004: 173).

El esquema de pensamiento  
de Al-Qaeda

Desde su fundación Al-Qaeda se ha preocupado por 
tener una política de comunicación sustentada en el 
uso de internet, el otorgamiento selectivo de entre-
vistas y el envío de textos y videos a medios impre-
sos y electrónicos. Las estrategias de comunicación 
de la red son de carácter verbal, palpable en los co-
municados, y no verbal, visible en los actos de vio-
lencia contra objetivos militares y civiles, pues estos 
hechos también llevan implícito un mensaje. La ma-
yoría de sus materiales discursivos están en árabe, y 
también han sido traducidos al inglés, francés, espa-
ñol y otros idiomas. En esta ocasión analizaremos 
tres comunicados. El primero fue emitido horas 

después de iniciados los ataques de la fuerza multi-
nacional encabezada por Estados Unidos contra 
Afganistán el 7 de octubre de 2001, en respuesta al 
atentado de Al-Qaeda contra las Torres Gemelas y el 
Pentágono el 11 de septiembre de 2001 (9/11), y en 
búsqueda de Bin Laden. Hay que destacar que en 
este mensaje la agrupación no se responsabiliza del 
9/11, pero sí expresa cierto apoyo a los autores. El 
segundo mensaje apareció el 11 de marzo de 2004, 
fecha en la que seguidores de la red cometieron 
atentados en Madrid. A las 21:30 horas la sede en 
Londres del periódico Al Quds Al Arabi recibió una 
carta de las Brigadas de Abu Hafs Al-Masri,  
en la que a nombre de Al-Qaeda afirman estar de-
trás de los atentados, ocurridos tres días antes de las 
elecciones en las que los españoles elegirían a su 
nuevo presidente, el Congreso de los Diputados y el 
Senado. El jueves 7 de julio de 2005 la ciudad de 
Londres fue víctima de una cadena de atentados. 
Una persona de nombre Nur al-Iman subió a un 
fórum de internet llamado The Castle —Al-Qal‘a/
Qal3ah, que se traduce como “ciudadela” o “casti-
llo”— un comunicado en el que la autodenominada 
“Organización Secreta de Al-Qaeda en Europa” rei-
vindicaba los ataques, según informó el diario ale-
mán Der Spiegel, aunque El País publicó que se 
difundió en la página web Elaf. Por la noche, el can-
ciller británico, Jack Straw, confirmó que los atenta-
dos tenían el sello de Al-Qaeda. Dos días después 
las Brigadas de Abu Hafs Al-Masri (El Mundo, 9 de 
julio de 2005) asumieron también la responsabili-
dad de los mismos. En ese momento Gran Bretaña 
era titular de la presidencia rotatoria del Consejo de 
la Unión Europea. Un día antes la capital británica 
había sido electa como sede olímpica para 2012 y 
dos días antes dio inicio el juicio contra el Imán ex-
tremista de origen egipcio Abu Hamza Al-Masri.4

4 Su nombre real es Mustafa Kamel (Alejandría, 15 de abril de 
1958). Fue detenido el 26 de octubre de 2004. El clérigo cumple 
una pena de siete años de prisión en Gran Bretaña por fomentar 
el odio racial e incitar a sus seguidores a matar a los no creyentes. 
Es uno de los imanes más respetados por las redes europeas de 
Al-Qaeda (Yitzhak, 2008; Wikipedia, 2013, y Merlos, 2006: 42).



392 

saberes y razones	 Desacatos	 septiembre-diciembre 2013

Estos textos pueden ser considerados como dis-
cursos políticos, en función de que tienen lugar en 
la escena política internacional, en la que se gesta 
una lucha de intereses que incide en la correlación 
de fuerzas mundial. Si bien estos mensajes no son 
emitidos desde los lugares institucionales, provie-
nen de una disidencia que busca incidir en las rela-
ciones de poder predominantes y por ello tienen 
una intención política (Giménez, 1981: 127). Por 
responder a un juego de poder en los discursos po-
líticos, pueden detectarse cinco tipos de acciones dis-
cursivas (Salgado, 2003: 37-99): 1) autoconstrucción 
del hablante —¿qué dice el hablante de sí mismo y 
cómo se presenta ante los demás?—; 2) construc-
ción de interlocutores —¿a quién se dirige el ha-
blante?—; 3) construcción de adversarios —¿quién 
es el enemigo?—; 4) construcción del referente 
—¿cuáles son los temas y qué se dice de éstos?—, y  
5) informar o el referente sin adornos —enunciados 
que no encajan en las cuatro acciones anteriores—. 
Nuestro estudio se orienta a identificar estas accio-
nes y actores discursivos en los tres comunicados, a 
fin de elucidar la manera en que Al-Qaeda constru-
ye su cosmovisión del mundo. Sin embargo, para 
llevar a cabo esta operación es necesario partir de la 
búsqueda del significado. En los textos se habla de 
fieles, infieles, hipócritas, cruzados y apóstatas, con-
ceptos religiosos que necesitan ser comprendidos 
en su contexto. Como se mencionó, las diferencias 
socioculturales afectan la fluidez del proceso de co-
municación con el otro, pero una vez que se investi-
gan e interpretan estos términos desconocidos o 
poco claros los resultados son enriquecedores en 
tanto que obtenemos elementos para comprender lo 
que la red ha querido dar a conocer al mundo.

La transmisión del pensamiento político en un 
lenguaje religioso no es una situación particular del 
Islam, ya que la separación de la filosofía —y la ac-
ción social— de la religión es una práctica reciente y 
específicamente europea (Ayubi, 2000: 48). Tanto 
gobernantes como gobernados compiten por utilizar 
el capital simbólico y cultural de la religión, la cual 
puede utilizarse como herramienta para preservar el 

statu quo, como catalizador para el cambio y fuerza 
de choque para la revolución (Ayubi, 2000: 96-97). 
Investigar el significado de estos conceptos nos per-
mite descubrir que estamos frente a los principales 
actores discursivos mencionados en los comunica-
dos. Y una vez que se les caracteriza es posible es-
quematizar la ideología de la red respecto de la 
correlación de fuerzas que permea el escenario in-
ternacional. Además, nos ayuda a observar que Al-
Qaeda actúa bajo parámetros que no tienen que ver 
únicamente con asuntos de credo o valores religiosos, 
sino con alianzas políticas y formas de actuación po-
lítica en el contexto mundial y regional de Medio 
Oriente. La definición y caracterización de los actores 
discursivos que se logró construir fue la siguiente:

•	 Fieles (Al-Mu’minün). Si bien se refiere a los cre-
yentes del Islam, para Al-Qaeda no todos son 
verdaderos musulmanes: descalifica a chiitas, hi-
pócritas y apóstatas. En contraste, los seguidores 
de la red representan a los verdaderos creyentes, 
por ser los defensores del Islam, que apoyan y 
participan en la yihad, para quienes con certeza 
está reservado el acceso al Paraíso.5 En la catego-
ría de fieles también se ubican los musulmanes 
que son víctimas de los infieles, por ejemplo, 
iraquíes, afganos y palestinos, así como los mu-
sulmanes de Cachemira y el resto de la umma 
—comunidad— en general, que no ostenta posi-
ciones de poder en sus respectivos países.

•	 Infieles (kufará’ significa “infieles”. Takfïr remite a 
la acción de considerar apóstata a un creyente). Si 
bien este concepto se aplica a los no creyentes, Al-
Qaeda utiliza la idea de takfïr para descalificar a 
las personalidades y comunidades musulmanas 
que rechazan sus imposiciones y asegurar que 
viven en yahiliya —época de ignorancia, preislá-
mica—. Abraza una larga tradición rigorista en 
la cual el mismo descreimiento es un acto de 

5 En la Sura 23, que trata de las bienaventuranzas de los creyentes, 
se menciona que ellos heredarán el Paraíso en el que estarán eter-
namente, mientras que los infieles no prosperarán.



4 93 

septiembre-diciembre 2013	 Desacatos	 saberes y razones

agresión que justifica la más dura reacción mili-
tar. Esta “infidelidad” para ellos equivale a un acto 
de apostasía y paganismo, que merece por tan- 
to la pena de muerte (Filiu, 2007: 10). Infieles 
también son los aliados de Estados Unidos, co-
mo Israel, Gran Bretaña, España, etc., a algunos 
de los cuales se les denomina asimismo cruza-
dos. Para Bin Laden fue una blasfemia que el 
ejército de los “infieles” profanara Tierra Santa 
—Arabia Saudí— al instalar bases militares en 
1991. Para él el mundo estaba dividido en dos 
campos: “creyentes e infieles”. Esta visión intole-
rante sólo opera en agrupaciones islamistas ex-
tremistas, contrariamente a lo que se piensa en 
la época de esplendor del mundo islámico: “la 
sociedad musulmana fue mucho más tolerante 
hacia sus comunidades no musulmanas de lo que 
fue la Europa cristiana” (Sierra, 2002: 68). Por 
ello, la postura de Al-Qaeda no necesariamente 
es compartida por la mayoría de los musulma-
nes, quienes por lo general no son extremistas.

•	 Cruzados. Es un término constantemente utili-
zado por los islamistas, dadas sus poderosas re-
sonancias históricas. Remite a uno de los hitos de 
la historia del mundo musulmán: las Cruzadas, 
una serie de ocho expediciones militares enca-
bezadas por la Iglesia Católica para recuperar 
Tierra Santa, aunque detrás figuraban intereses 
expansionistas europeos, que proyectaron la ima-
gen de un Islam amenazado por un cristianismo 
que conduce a una “guerra de religiones” con el 
propósito de conquistar las almas y también las 
tierras de los musulmanes. Para Al-Qaeda, los 
occidentales, los estadounidenses, los europeos, 
etc., encajan perfectamente en el concepto de 
cruzado.

•	 Apóstatas. Son aquellos que reniegan de su fe o 
se alejan del Islam. De esta manera, son apósta-
tas aquellas naciones que no han obedecido los 
principios islámicos y se han convertido en regí-
menes laicos y oligárquicos, como sería el caso 
de Turquía, Egipto, Siria, Iraq, Túnez y Argelia, 

donde la red ha cometido atentados. Al denun-
ciar que sus autoridades han renegado de su fe, 
instan a los musulmanes a unirse a su yihad para 
destruir a los gobiernos que impiden la prosperi-
dad de la sociedad musulmana. El Islam estable-
ce que no se puede hacer tratos con los apóstatas 
y que éstos tampoco pueden ser perdonados por 
ninguna instancia humana (De Aristegui, 2004: 
128). El islamismo radical recurre de manera 
insistente a esta acusación para justificar sus ac-
ciones, pese a que el Islam prohíbe expresamente 
matar a otros musulmanes, a fin de evitar la cala-
midad más temida por el profeta: la fitna, la dis-
cordia o sedición. Con frecuencia sunníes y 
chiíes son despreciados en el discurso puritano 
de Bin Laden que ve herejes en todas partes, ade-
más de que emprender una yihad contra otros 
musulmanes sería un absurdo.

•	 Hipócritas (Munâfiqîn). Son aquellos que apa-
rentan lo que no son, como los regímenes musul-
manes de Arabia Saudita, Jordania, Egipto, Yemen, 
Pakistán, etc., en virtud de los acuerdos que 
mantienen con los infieles —Estados Unidos—, 
sin apegarse a los preceptos del Islam, y por ello 
se les debe combatir. Este calificativo se aplica 
también a los Imanes musulmanes que contri-
buyen a mantener a dichos regímenes en el po-
der y desisten de fungir como verdaderos guías 
de la umma. Bin Laden justifica su lucha contra 
regímenes musulmanes hipócritas y apóstatas 
con base en que la opresión representa una gue-
rra declarada contra la población civil, por eso 
considera justo combatir al opresor, incluso si es 
un musulmán, en función de que se ha alejado de 
los preceptos islámicos (Liberti, 1995: 151).

Con base en esta identificación de las acciones y 
actores discursivos procederemos a elucidar el es-
quema de pensamiento que rige la ideología de la 
red. En el ala positiva se ubican los miembros de  
la red y sus aliados como buenos y verdaderos musul-
manes, en tanto que del lado contrario están sus ene-
migos, entre los que se incluyen infieles, cruzados, 



394 

saberes y razones	 Desacatos	 septiembre-diciembre 2013

hipócritas y apóstatas. También se observa un terre-
no neutral en el que estarían los ciudadanos del resto 
del mundo musulmán y occidental, que si bien no 
son aliados de Al-Qaeda tampoco se les puede con-
siderar enemigos, por lo que representan un polo 
atractivo para allegarse su apoyo.6

En el mundo islámico el hecho de que el Estado se 
haya apropiado de la religión en sentido genérico 
deja a la oposición la tarea más difícil: la construc-
ción de “otros” islames —el Islam “verdadero”, el 
“Islam auténtico”, etc.— por la vía de la resistencia 
(Ayubi, 2000: 312). El capital simbólico común ha si-
do oscurecido o reducido a rígidos paradigmas por 
teologías basadas en el sistema de creyentes y 

no creyentes, aunque en diferentes grados según el 
involucramiento individual, eventos históricos, dife-
rencias culturales y contextos intelectuales (Arkoun, 
2006: 305). No obstante, el análisis discursivo vis-
lumbra que la cosmovisión de la red va más allá del 
terreno religioso, al evidenciar las asimetrías y las 
alianzas políticas y económicas mundiales. Más que 
guiarnos a un escenario de choque de civilizaciones, 
nos plantea el riesgo de una polarización de intereses 
y juegos de poder en la relación Occidente-Medio 
Oriente. Algunos expertos en Medio Oriente han 
afirmado que más que imponer su religión, Al-
Qaeda ha buscado reislamizar a los musulmanes, que 
hagan conciencia respecto de quienes son los verda-
deros responsables del rezago en el mundo islámico y 
alentar su movilización con el propósito de mejorar 
sus condiciones de vida. En estos mensajes, más que 
rechazar la cultura occidental, la red se opone a la 
política exterior de Estados Unidos y de sus aliados.

Gráfica 1.  Esquema conceptual del discurso de Al-Qaeda

al-qaeda 
Verdaderos musulmanes

• � Resto del mundo musulmán
• � Resto del mundo

Aliados de 
Estados Unidos

Gobiernos y clérigos 
musulmanes

actores  
en el discurso

Autoconstrucción

Interlocutores

Fuente: Elaboración propia.

6 Incluso en el segundo mensaje afirman: “Los pueblos de los alia-
dos de Estados Unidos deben forzar a sus gobiernos a terminar 
esa alianza en la guerra contra el terrorismo, que significa guerra 
contra el Islam”.



4 95 

septiembre-diciembre 2013	 Desacatos	 saberes y razones

¿Qué fines persigue Al-Qaeda  
en su discurso?

Cuando una persona emite un mensaje verbal, ya sea 
de manera oral o escrita, hace cosas con palabras. 
Cuando un juez dice “queda usted en libertad”, no 
sólo dice algo, sino que retira una sentencia a  
alguien, lo libera. John Austin (1962) plantea que el 
lenguaje tiene una función performativa: los seres 
humanos hacemos algo cuando nos comunicamos. 
Dice van Dijk: “Las acciones son la clase de cosas 
que las personas hacen” (van Dijk, 2000: 28). La 
comprensión de la acción presupone que atribuya-
mos intenciones, planes o propósitos a los hablantes. 
El lenguaje y el habla suponen algo más que una re-
presentación del mundo, también se utilizan para 
realizar acciones sociales. La función performativa 
del lenguaje visibiliza la acción implícita en el acto 
de hablar o escribir. Austin distingue tres actos de 
habla: locutivo, ilocutivo y perlocutivo: 

El acto locutivo es el que se realiza por el simple he-
cho de decir algo. El acto ilocutivo es el que se realiza 
al decir algo. El acto perlocutivo es el que se reali- 
za por haber dicho algo, es decir, se refiere a los 
efectos producidos (Salgado, 2003: 55). 

La frase “Elisa, dame la bolsa” es un acto locutivo 
por el simple hecho de enunciar algo, el acto ilocuti-
vo es lo que se hace al hablar, claramente se observa 
que se trata de una orden, y el perlocutivo es el efec-
to que se produce. Tal vez Elisa se levante y entregue 
la bolsa o se mantenga inmune. John Searle, discí-
pulo de Austin, ahondó en el estudio de la fuerza 
ilocutiva de un acto de comunicación en función de 
que de ésta depende en gran parte del éxito de la 
misma. Si quiero anunciar algo conviene plantear 
un acto expositivo y no una orden. La construcción 
discursiva depende de su objetivo, los participantes 
y las circunstancias en que se emite. Searle alude a 
cinco categorías de actos de habla ilocutivos (Blum-
Kulka, 2000: 72-74 y Villa, 2011): 

•	 Actos asertivos, expositivos o representativos: 
son actos mediante los cuales es posible esclare-
cer razones, conducir argumentaciones y expo-
ner concepciones y proyectos. En esta categoría 
tenemos actos como: afirmar, describir, infor-
mar, definir, pensar, referir, creer, citar, admitir, 
objetar, deducir, explicar, concluir, ilustrar, 
anunciar, insistir, etcétera.

•	 Actos directivos: el hablante trata de lograr que el 
destinatario realice algo específico, que cumpla una 
orden. Encontramos actos como: ordenar, pedir, 
preguntar, invitar, votar, elegir, despedir, multar, 
excomulgar, prohibir, recomendar, exigir, aconse-
jar, encargar, etcétera.

•	 Actos compromisorios o comisivos: el emisor 
manifiesta su compromiso de realizar una deter-
minada acción, para lo cual aprovecha los actos 
de: jurar, apostar, prometer, suscribir, consentir, 
asegurar, garantizar, ofrecer, etcétera.

•	 Actos declarativos o veredictivos: el emisor 
produce cambios en el mundo en virtud de la 
autoridad que le ha sido otorgada, por eso puede: 
condenar, valorar, calcular, reconocer, interpretar, 
dictaminar, fallar, rendirse, bautizar, casar, inau-
gurar, dictar sentencia, contratar, vetar, levantar 
una sesión, declarar la guerra, despedir, etcétera.

•	 Actos expresivos: el emisor manifiesta un estado 
psicológico y anímico respecto de algo: saludar, 
felicitar, lamentar, agradecer, complacerse, per-
donar, insultar, etcétera.

Al identificar estos actos de habla en los tres comu-
nicados referidos, se detectó que la principal acción 
discursiva es la declarativa. La organización se en-
carga de enjuiciar, condenar, valorar, denunciar y 
diferenciar la realidad del mundo musulmán.7 Lo 
que interesa al emisor es dar a conocer al mundo la 
ideología de Al-Qaeda, difundir su punto de vista, 

7 Por ejemplo: “esto no es un crimen de guerra”, “yo digo que estos 
acontecimientos han dividido al mundo entero en dos campos: el 
campo de los fieles y el de los infieles” y “yo declaro y creo que no 
hay más profeta que Mahoma”, etcétera.



396 

saberes y razones	 Desacatos	 septiembre-diciembre 2013

frente a la corriente de desprestigio que enfrenta por 
la condena mundial a los actos terroristas contra 
algunos gobiernos occidentales. Las frases: “pero no 
entendiste el mensaje”, “ahora ponemos los puntos 
sobre las íes” y “esperamos que entiendas el mensa-
je” resumen el objetivo de la red al difundir los tex-
tos a los medios de comunicación, es decir aclarar 
qué es lo que persiguen a través del terrorismo.

Sus mensajes son una crítica directa a la política 
exterior estadounidense, al mencionar que los aten-
tados generan la condena mundial; sin embargo, no 
hay voces que se levanten para exigir justicia para 
los cientos de niños que han muerto a causa del 
bloqueo contra Iraq, para los miles de civiles asesi-
nados por las intervenciones militares de Estados 
Unidos en Medio Oriente o por los efectos de la 
bomba atómica en Japón. La agrupación busca acla-
rar que han sido objeto de intervenciones y despo-
jos, y que el mundo ha vivido engañado por las 
explicaciones que ha brindado Occidente. Por ello 
desarrolla una reflexión distante de lo comúnmente 
conocido. En segundo y tercer lugar tenemos que el 
emisor recurre a los actos expresivos y directivos. 
Hay una fuerte carga emotiva8 en sus mensajes al 
denunciar los agravios y traumáticos acontecimien-
tos históricos que han enfrentado los musulmanes a 
partir de la disolución del Califato, en los que se han 
visto expuestos a la injerencia de las naciones euro-
peas y de Estados Unidos, y ante los cuales han  
padecido la falta de apoyo de la comunidad inter-
nacional. Tratan temas sensibles para el mundo islá-
mico, como el conflicto árabe-israelí, que utilizan  
a manera de bandera política en la búsqueda de 
mayores seguidores.

Los emisores presentan el terrorismo como una 
medida última a la que tuvieron que recurrir en de-
fensa de “la sangre, el honor y la santidad musulma-
nes”, porque desde hace 80 años miles de musulmanes 

han muerto sin que la comunidad internacional haya 
protestado por este hecho. A través de la redundan-
cia insiste en que al receptor le quede claro que no se 
trata de asesinar por asesinar. Al-Qaeda es puntual 
al señalar que castigan a Estados Unidos y sus alia-
dos por su política exterior en los países musulma-
nes, con el propósito de legitimar los actos violentos 
en los que incurren, lo cual les permite emitir órde-
nes a sus seguidores de próximos blancos de ataque, 
a los musulmanes de recurrir a la acción como parte 
de una estrategia defensiva de su religión, a las na-
ciones islámicas afines a Occidente a cumplir los 
preceptos de su fe y a los infieles a que salgan de su 
territorio.

Existen diez órdenes,9 nueve van dirigidas a los mu-
sulmanes y se plantean como si fueran mandatos ex-
traídos del Corán. Si bien son versos que están 
contenidos en el libro sagrado islámico, no incluyen 
la contraparte que refiere que la paz es el bien ma-
yor. A los civiles occidentales se les ordena que 

Gráfica 2.  Actos de habla

Fuente: Elaboración propia.

Declarativo 
35%

Expositivo 
9%

Compromisorio 
11%

Directivo 
22%

Expresivo 
23%

8 “América prueba ahora sólo una copia de lo que nosotros hemos 
probado”, “la hipocresía levantó la cabeza llorando a esos asesi-
nos que jugaron con la sangre, el honor y la santidad musulma-
nes” y “gracia y gratitud a Alá”, etcétera.

9 “Aviso a las naciones no se acerquen a las instalaciones civiles o 
militares de los cruzados americanos o sus aliados”, “alegraos, na-
ción del Islam; alegraos, nación de los árabes” y “a los que come-
ten agresiones contra ti, debes hacerles lo mismo”, etcétera.



4 97 

septiembre-diciembre 2013	 Desacatos	 saberes y razones

mantengan la presión sobre sus gobiernos para que 
desistan de la llamada guerra contra el terrorismo, 
que a su entender es una guerra contra el Islam. 
Finalmente, a sus hermanos de fe se les manda ale-
grarse por el triunfo de sus acciones. Lo que la red 
exige es la salida de las tropas estadounidenses de 
Arabia Saudí, la instauración de la paz en Palestina, 
la disolución de la alianza contra el Islam y la guerra 
contra el terrorismo, el cese de la intromisión de 
Occidente en el mundo musulmán, la suspensión  
de las muertes de musulmanes sunnitas en Iraq, la 
liberación de sus presos y el retiro de las fuerzas ar-
madas enemigas de Iraq y Afganistán, peticiones a 
las que Occidente no dio importancia sino hasta 
que fue sometido a la presión de los atentados.

También es indispensable considerar los actos 
pseudoperformativos. Eliseo Verón puntualiza que 
los verdaderos actos performativos son fenómenos 
excepcionales, ya que en el proceso de la comunica-
ción la intención juega un papel relevante como 
condición de la ejecución del acto (Verón, 1988: 
177). Es decir, se quedan al nivel de posibilidad y no 
de la acción, por ello alude a los actos pseudoperfor-
mativos, que a diferencia de los performativos se 
mantienen en un terreno especulativo. Precisa que 
los pseudoperformativos son más numerosos y 
abarcan “actos de lenguaje” como aconsejar, advertir, 
amenazar, afirmar, ordenar, suplicar, solicitar, apre-
ciar, exhortar y prometer (Verón, 1988: 181), mismos 
que se circunscriben al terreno de los anhelos.

Los efectos de los actos pseudoperformativos pue-
den ser los más diversos, por ejemplo, la expresión 
“yo prometo” puede servir para comprometerse con 
alguien, pero para ello hace falta que se trate de algo 
que: a) sea hecho por quien habla y b) que éste tenga 
la posibilidad de hacer. Si el ilocutor considera que 
se satisfacen ambas condiciones, puede interpretar 
el “yo prometo” del locutor como un compromiso 
(Verón, 1988: 184). Sin duda, la probabilidad de que 
B haga una interpretación y no otra depende en gran 
parte de las reglas, no convencionales, que rigen el 
tipo de intercambio en que están comprometidos A 
y B (Verón, 1988: 206). Por ejemplo, no puedo 

prometer que te heredaré una casa si ni siquiera soy 
dueño de la propiedad. Los actos pseudoperformati-
vos son útiles para este estudio en función de que 
Al-Qaeda también deambula en el terreno de la in-
tención, principalmente en el rubro de las amenazas, 
por lo que para complementar la respuesta sobre el 
objetivo de los discursos conviene identificar las ac-
ciones de: 1) aclarar, 2) denunciar, 3) advertir o 
amenazar y 4) ordenar.

Es significativo que sean las denuncias/aclaracio-
nes10 las que ocupen el lugar preponderante —24 men-
ciones— y no las advertencias/amenazas —15 
menciones—,11 como se esperaría de una de las 
agrupaciones islamistas más violentas. Este resulta-
do coincide con el predominio de los actos declarati-
vos ya citados. La organización buscaba a toda costa 
ofrecer un marco argumentativo que aclarara las 
razones de sus acciones, generara conciencia entre 

Gráfica 3.  Actos pseudoperformativos

Fuente: Elaboración propia.

Denunciar 
43%

Demandar 
12%

Ordenar 
18%

Advertir / Amenazar 
27%

10 “Apoyaron al carnicero [ee uu] frente a la víctima, al opresor 
frente al niño inocente”, “La gente en Japón —acontecimiento 
mundial— cientos de miles de personas fueron asesinadas” y 
“esto no es un crimen [al referirse a la matanza de iraquíes]”, en-
tre otras.
11 “Y decimos a los que matan a ulemas musulmanes sunníes en 
Iraq que levanten las manos o de lo contrario…”, etcétera.



398 

saberes y razones	 Desacatos	 septiembre-diciembre 2013

los musulmanes y demeritara a sus oponentes. Las 
advertencias/amenazas12 se dirigieron contra Esta-
dos Unidos y sus aliados: España, Gran Bretaña, 
Italia, Japón, Dinamarca, Yemen y Pakistán, así como 
a todos los gobiernos “cruzados” y “otros”, pero 
igualmente contra los chiitas en Iraq, lo que corro-
bora que Al-Qaeda también es una amenaza para el 
mundo musulmán al fomentar un conflicto sectario 
que va en contra de lo establecido por el Corán.

Cuando la red utiliza la amenaza menciona acon-
tecimientos contemporáneos —la instalación de ba-
ses militares en Arabia Saudí, el conflicto palestino, el 
apoyo incondicional a las invasiones de Afganistán e 
Iraq por parte de los aliados de Estados Unidos, en-
tre los cuales ubica a Pakistán y Yemen— y algunos 
históricos que remiten a la pérdida del Al-Andalus, a 
las connotaciones del término “cruzados” y al hecho 
de que el atentado contra España se debe a un “viejo 
ajuste de cuentas”. Este paralelismo refleja que es en 
la época de la modernidad cuando se han fortaleci-
do las asimetrías entre las potencias occidentales y 
Medio Oriente, por lo cual el terrorismo parece 
emerger como una táctica necesaria, que se utiliza a 
manera de esquema defensivo, debido al desequili-
brio de poder existente.

Conclusiones

El discurso de Al-Qaeda es utilizado por la red co-
mo un instrumento de difusión de su ideología al 
explicarle al mundo quiénes son y cuáles son sus 
objetivos. Su principal preocupación es aclarar los 
motivos que respaldan los actos de violencia políti-
ca en que incurren. El trasfondo religioso juega un 
papel secundario, ya que se enfoca en reclamar una 
serie de agravios históricos que el mundo islámico 

ha enfrentado en los últimos 80 años y ante los cua-
les la comunidad internacional no se ha pronuncia-
do. Estos reclamos le sirven para legitimar los actos 
violentos que anteceden a estos mensajes. Su ideolo-
gía se sustenta en un lenguaje religioso: infieles, hi-
pócritas, fieles, cruzados, etc., pero su significado va 
más allá del terreno de la fe. Obedece a las alianzas 
políticas y económicas que convergen en el mundo 
musulmán con las potencias occidentales de Europa 
y Estados Unidos. La organización Al-Qaeda es ex-
plícita al señalar que los actos terroristas son una 
revancha en contra de Estados Unidos y sus aliados 
por su política exterior en los países islámicos, ade-
más de que sus mensajes presentan una crítica pun-
tual contra los regímenes prooccidentales del 
mundo musulmán.

Al despojar al discurso de su halo de misticismo y 
religión, en estos discursos los temas de tensión en 
la relación Occidente-mundo musulmán no son las 
diferencias culturales, sino las asimetrías en la rela-
ción política y económica. Los ciudadanos de países 
musulmanes se enfrentan a un discurso altamente 
persuasivo, atractivo, inclusivo, familiar, sintético y 
tendencioso respecto de los principales agravios 
que como umma han enfrentado en su interacción 
con el mundo occidental, los cuales ponen el dedo 
en la llaga de su devenir histórico. No se trata sólo de 
convocar a la comunidad de correligionarios en de-
fensa de sus creencias, sino de concientizar a los 
musulmanes en la búsqueda de victorias políticas e 
ideológicas a largo plazo. El terrorismo es el medio 
al que la red recurrió para detener la hegemonía de 
Occidente en el mundo musulmán; más aun, es una 
de las consecuencias de la frustración que experi-
menta la población musulmana frente a sus propios 
mandatarios en el Medio Oriente.

Luego de los atentados contra naciones occiden-
tales, Estados Unidos reubicó las bases militares 
instaladas en Arabia Saudí y se retiraron las tro- 
pas inglesas (2009), italianas (2006), españolas 
(2004), danesas (2007) y japonesas (2008) de Iraq. 
En Afganistán, las fuerzas militares —con excep-
ción de Japón— permanecieron de 2001 a 2011 

12 Por ejemplo, “Juro a Alá que América no vivirá en paz antes 
de que la paz reine en Palestina y antes de que todo el ejército de 
infieles abandone la tierra de Mohammad, que la paz sea con él” 
y “¿quién te protegerá de nosotros, a Gran Bretaña, a Italia, a 
Japón y a otros?” y demás.



4 99 

septiembre-diciembre 2013	 Desacatos	 saberes y razones

como parte del International Security Assistance 
Force (isaf). Ese año se suscitó la llamada “revuelta 
árabe”. Todo ello nos hace ponderar: ¿quién ganó la 
guerra contra el terrorismo? A través de sus discur-
sos Al-Qaeda buscó que la población musulmana 
tomara conciencia acerca de su realidad, al identifi-
car a Estados Unidos y a sus aliados occidentales e 
islámicos como los responsables de las problemáti-
cas que enfrentan, así como al advertir la pertinen-
cia de dejar la pasividad. No podemos asegurar que 
estos mensajes hayan influido en las revueltas árabes 
de 2011, pero sí los consideramos un antecedente 
importante, ya que reflejan el hartazgo que experi-
mentó un grupo minoritario frente a sus condicio-
nes de vida y en tanto que explican las razones por 
las cuales optaron por la violencia política.

Los mensajes resumen el problema de Medio 
Oriente y las consecuencias del fracaso de los 

modelos económicos y políticos impuestos en la 
zona por las potencias occidentales, al defender por 
un lado la democracia y los derechos humanos y 
por el otro sostener a gobiernos despóticos y apro-
vecharse de los recursos geoestratégicos de la re-
gión. El análisis del discurso ayuda a conocer al otro 
y nos acerca a su entorno, sus creencias, su historia y 
su lengua, para comprobar que en la comunicación 
intercultural es posible hacer a un lado los prejui-
cios y observar que hay puntos de coincidencia 
comprensibles, como la injusticia, el despojo, la po-
breza y el abuso de poder, y que las expresiones ra-
dicales que realiza una minoría no representan a la 
totalidad, por el contrario, las denuncias presenta-
das por Al-Qaeda deberían convertirse en una au-
tocrítica productiva para el sistema occidental. 
Estados Unidos y sus aliados han incurrido en 
errores que han influido en la radicalización y des-
estabilización de la zona, por lo que a partir del 
conocimiento del otro es posible conocer más de 
nosotros mismos.

Bibliografía

Al-Zayyat, Montasser, 2004, El camino hacia Al-Qaeda, 
Editorial Popular, Madrid.

Arkoun, Muhammad, 2006, Islam: to Reform or to Sub-
vert?, Saqi Books, Londres.

Augé, Marc, 2002, Diario de guerra. El mundo después del 
11 de septiembre, Gedisa, Barcelona.

Austin, John, 1962, How to do Things with Words, Harvard 
College, Estados Unidos.

Ayubi, Nazih, 2000, El Islam político. Teorías, tradición y 
rupturas, Bellaterra, Barcelona.

Baquero, Antonio, 2008, “Al-Qaeda traduce al castellano 
textos de su mayor página web”, en El periódico de 
Aragón, 20 de julio, en línea: <http://www.elperiodi-
codearagon.com/noticias/espana/al-qaeda-traduce-
castellano-textos-de-su-mayor-pagina-web_426855.
html>.

Blum-Kulka, Shoshana, 2000, “Pragmática del discurso”, 
en Teun van Dijk (comp.), El discurso como interacción 
social, Gedisa, Barcelona, pp. 67-99.

De Aristegui, Gustavo, 2004, El islamismo contra el Islam, 
Ediciones Bailén, Barcelona.

Monastir, Túnez, 2013.

Itz
el

 P
am

el
a 

Pé
re

z G
óm

ez



3100 

saberes y razones	 Desacatos	 septiembre-diciembre 2013

Dornbierer, Manú, 2005, “La red terrorista Al-Qaeda de 
Bin Laden no existe”, en Red Voltaire, 31 de mayo, en lí-
nea: <http//:www.voltairenet.org/article125341.html>.

El Mundo, 2005, “El grupo que reivindicó el 11-M asume 
los atentados de Londres, en El Mundo, 9 de julio, en 
línea: <http://www.elmundo.es/elmundo/2005/07/09/
internacional/1120896372.html>.

Esposito, John L., 2003, Guerras profanas, Paidós, Barcelona.
Filiu, Jean Pierre, 2007, “Al-Qaeda en guerra contra el Is-

lam”, ponencia, Casa Árabe, España, en línea: <http://
www.casaarabe-ieam.es/publicacions/show/la-tribuna-
de-casa-arabe-al-qaeda-en-guerra-contra-el-islam>.

Giménez, Gilberto, 1981, Poder, Estado y discurso. Perspec-
tivas sociológicas y semiológicas del discurso político-ju-
rídico, Universidad Nacional Autónoma de México, 
México.

GlobalSecurity.org, 2001, 2004, 2005, “Al-Qaeda”, en lí-
nea: <http://www.globalsecurity.org>.

Kushner, Harvey W., 2003, Encyclopedia of Terrorism, Sage 
Publications, Estados Unidos.

Laqueur, Walter, 2001, Una historia del terrorismo, Paidós, 
España.

Liberti, Susana, 1995, “Islam y democracia. Una concilia-
ción a partir del texto coránico”, tesis de doctorado, 
Facultad de Ciencias Políticas y Sociales-Universidad 
Nacional Autónoma de México, México.

McAllister, Brad, 2004, “Al-Qaeda and the Innovative 
Firm: Demythologizing the Network”, en Studies in 
Conflict and Terrorism, vol. 4, núm. 27, pp. 297-319.

Merlos, Alfonso, 2006, Al-Qaeda, raíces y metas del terror 
global, Biblioteca Nueva, Madrid.

Mishal, Shaul y Maoz Rosenthal, 2005, “Al-Qaeda as a 
Dune Organization: Toward a Typology of Islamic Ter-
rorist Organizations”, en Studies in Conflict and Terro-
rism, vol. 28, núm. 4, pp. 275-293.

Montiel, Edgar, 2010, El poder de la cultura. Recurso estra-
tégico del desarrollo durable y la gobernanza democrá-
tica, Fondo de Cultura Económica, México.

Napoleoni, Loretta, 2003, Yihad, cómo se financia el terroris-
mo en la nueva economía, Ediciones Urano, Barcelona.

Núñez, Mario, 2004, Entre terroristas, Fondo de Cultura 
Económica, México.

Peña, Elizabeth, 2007, “La relación contemporánea entre 
el Islam y Occidente: percepciones de conflicto y co-
existencia”, en Manuel Ruiz Figueroa (coord.), El Islam 
y Occidente desde América Latina, El Colegio de Méxi-
co, México, pp. 39-60.

Pew Research Center (prc), 2011, “The Future of the 
Global Muslim Population”, en línea: <http//:www.
pewforum.org/the-future-of-the-global-muslim-pop-
ulation.aspx>.

Rashid, Ahmed, 2001, Los talibán: el Islam, el petróleo y el 
nuevo gran juego en Asia central, Península Atalaya, 
Barcelona.

Reinares, Fernando, 2007, “¿En qué medida continúa Al-
Qaeda suponiendo una amenaza para las sociedades 
europeas?”, en Análisis del Real Instituto Elcano, en lí-
nea: <http://www.realinstitutoelcano.org/wps/portal/
rielcano/contenido?WCM_GLOBAL_CONTEXT=/
elcano/elcano_es/programas/terrorismo+global/pu-
blicaciones/publ-actores+escenarios+y++tendencias/
ari+9-2007>.

Roy, Olivier, 2004, Globalized Islam: The Search for a New 
Ummah, Columbia University Press, Nueva York.

Said, Edward, 2004, Orientalismo, Novoprint, Barcelona. 
Salgado, Eva, 2003, El discurso del poder, informes presi-

denciales en México (1917-1946), Centro de Investiga-
ciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 
Porrúa, México.

Salvatierra, Javier, 2004, “ee uu. Ofensiva de Al-Qaeda. 
La red de redes del terrorismo internacional”, en El 
País, 25 de mayo, en línea: <http://internacional.elpais.
com/internacional/2003/05/20/actualidad/105338 
1609_850215.html>.

Sierra, Lourdes, 2002, Introducción al estudio del Medio 
Oriente, Facultad de Ciencias Políticas y Sociales-Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, México.

Thompson, John B., 1998, Ideología y cultura moderna, 
Universidad Autónoma Metropolitana-Xochimilco, 
México.

us House of Representatives, 2006, “Al-Qaeda the Many 
Faces of Islamist Extremist Threat”, en Report of the 
House Permanent Select Committee on Intelligence, U. 
S. Government Printing Office, Washington, en línea: 
<http://www.fas.org/irp/congress/2006_rpt/hp-
sci0606.pdf>.

van Dijk, Teun A., 2000, El discurso como interacción so-
cial, Gedisa, Barcelona.

Verón, Eliseo, 1988, La semiosis social, Gedisa, Barcelona.
Villa, Mafalda, 2011, “Expresión oral/actos de habla”, en 

Asociación Mexicana de Investigadores de la Comuni-
cación, Memoria Mesa Discurso, Semiótica y Lenguaje, 
xiii Encuentro Nacional amic, Pachuca, Asociación 
Mexicana de Investigadores de la Comunicación, Pa-
chuca, en línea: <http://academico.concepcionsscc.c>. 

Wikipedia. La Enciclopedia Libre, 2013, “Abu Hamza Al-
Masri”, en línea: <http://es.wikipedia.org/wiki/Abu_
Hamza_al-Masri>.

Yitzhak, Eduard, 2008, “Islamikazes”, en Grupo de Estu-
dios Estratégicos, en línea: <http://www.gees.org/arti-
culos/islamikazes_5311>.




