La institucionalizacion religiosa
del género en Ticul, Yucatan.
Un estudio comparativo
de tres grupos religiosos

Alberto C. Veldzquez Solis

En este articulo se analiza el proceso por medio del cual se configuran las identidades femenino-religiosas a partir
de los discursos, los espacios, los roles, las practicas, las normas y el estatus que la religion prescribe sobre el ser
femenino. La religion establece tipos ideales de hombre y mujer, que representan exclusiones e inclusiones, formas
de ser y actuar, de vestirse y de comportarse, entre otros. El objetivo es analizar como la religion estructura las re-
laciones de género, no sélo al interior de los grupos religiosos, sino también en otras esferas en la vida cotidiana.

PALABRAS CLAVE: género, institucionalizacion, identidad, normatividad, religion, vida cotidiana

Religious Institutionalization of Gender in Ticul, Yucatan. A Comparative Approach
within Three Religions

This paper analyzes the process in which the female-religious identities gain configuration through discourses,
spaces, roles, practices, norms and status that religion sets on about the female self. Religion establish ideal kinds to
be man and woman, these ways represent exclusions and inclusions, ways of being, acting, dressing, and behaving,
among others. The purpose is to analyze how religion structures gender relations, not only within the religious
groups, but also in everyday life.

KEYWORDS: gender, institutionalization, identity, norms, religion, everyday life

ALBERTO C. VELAZQUEZ SoLfs: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social-Sureste,
San Cristdbal de las Casas, Chiapas, México
wacko_vesa@yahoo.com.mx

Desacatos, num. 42, mayo-agosto 2013, pp. 161-180
Recepcion: 14 de diciembre de 2011 / Aceptacion: 28 de noviembre 2012

P 161



162 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

INTRODUCCION

a religion impacta en distintas esferas de la

vida social, entre ellas las relaciones de géne-

ro que se construyen a diario y que implican
espacios, inclusiones, exclusiones, roles, estatus, je-
rarquias, formas de entender y de representar el
mundo. En este sentido, conviene preguntar: ;cual
es la forma de participacion de hombres y mujeres
en un espacio tan normativo como el de la religiéon?
Pero sobre todo: ;cémo la religién configura las re-
laciones entre hombres y mujeres en la vida cotidia-
na? Si partimos de la idea de que el género entrafia
diferencias sociales, que muchas veces son traduci-
das como desigualdades que afectan en particular a
las mujeres, cabe otro cuestionamiento: ;cémo in-
tervienen algunas de las religiones cristianas en las
relaciones genéricas? En este articulo analizo lo que
he denominado la “institucionalizacién religiosa del
género’, es decir, la estructuracion de las relaciones,
los espacios, las practicas y los discursos entre hom-
bres y mujeres a partir de las prescripciones canéni-
cas de las religiones. Fue indispensable tratar el
problema desde los procesos de construccién de la
identidad, en especifico de las “identidades femeni-
no-religiosas”. El estudio se realiz6 con base en dos
periodos de trabajo de campo —2006 y 2007— en
Ticul, una ciudad media localizada en el cono sur
del estado de Yucatan, en la regién conocida como
“citricota” debido a que el cultivo de citricos es la
principal actividad econémica de los hombres.

A pesar de ser catalogada como una ciudad por el
tamafio poblacional, el lugar presenta una mezcla
de rasgos urbanos y rurales. Es una comunidad ma-
ya que ha perdido algunos elementos distintivos,
como la vestimenta, la lengua, el trabajo de la milpa
y por consiguiente las ceremonias agricolas mayas.
En este municipio los indices de migracion interna-
cional no son elevados, y por el contrario la movili-
dad a centros urbanos, en el Caribe y en Quintana
Roo, es frecuente. Ticul rompe con elementos pre-
sentes en la region del cono sur: por ejemplo, en
Dzan aun persisten ceremonias agricolas, tal vez

con modificaciones (Pacheco, 2007), en tanto que
en Oxcutzcab, poblado cercano en el que la migra-
cién internacional es uno de los factores de cambio
mas importantes, esta practica se ha abandonado.

En Ticul conviven distintas denominaciones reli-
giosas: presbiterianos, bautistas, pentecostales, testi-
gos de Jehovd, adventistas, mormones y desde luego
catdlicos. Con un escenario con tanta pluralidad re-
ligiosa (véase tabla 1) consideré indispensable reali-
zar un estudio comparativo entre tres religiones: la
Iglesia Pentecostal Unida de México (1pum), de tipo
protestante con denominacién pentecostal; la
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Ultimos
Dias (sup) o mormones, que representa a las igle-
sias paraprotestantes, y la Iglesia catélica, que toda-
via mantiene la feligresfa mds numerosa.! El trabajo
de campo consisti6 en entrevistas a profundidad se-
miestructuradas, encuestas, observacion partici-
pantey fotointerpretacién. Aquirecurro inicamente
a la informacién obtenida a través de observacio-
nes’ y entrevistas.?

! La seleccion obedecid a criterios de representacion para estable-
cer tipos ideales relacionados con las iglesias protestante, para-
protestante y judeo-cristiana. Las protestantes son representadas
por la denominacién Pentecostal; las paraprotestantes, por los
Santos de los Ultimos Dias o mormones, y la judeo-cristiana, por
la catolica. Las paraprotestantes también se conocen como para-
cristianas, independientes (Rivera, 2007: 120) o protestantes
marginales (Fortuny, 2001b: 88). En el Censo de Poblacion y
Vivienda 2000 (INEGI, 2000) aparecen bajo el nombre de “biblico
no evangélico” y aun cuando estos grupos religiosos utilizan la
Biblia, Garma explica que se debe a una peticién de los grupos
protestantes, debido a que los adventistas, testigos y mormones
interpretan de manera distinta la Biblia respecto del protestantis-
mo (Garma, 2005: 29).

2 La observacion participante incluyd los cultos o servicios reli-
giosos de las tres religiones. En ocasiones me situé lejos del gru-
po y otras dentro. Participé en actividades como conciertos, fies-
tas, reuniones y acudi a las casas de los informantes. Muchas
veces pasé toda una jornada en la casa de algin informante o de
varios, para vivir de cerca sus relaciones religiosas, familiares,
afectivas, laborales y de género, y determinar asi cémo la reli-
gion trasciende a otras instituciones mas alld de la religiosa.

3 Las entrevistas incorporaban una diversidad de temas, reflexio-
nes de los informantes y el desglose de sus actividades. Los temas
principales eran: opiniones sobre las prescripciones religiosas de
si la mujer debe o no trabajar, qué significa ser “ayuda idonea’,
qué significa ser mujer/hombre de su religion, qué cambios ha



MAYO-AGOSTO 2013 Desacatos ESQUINAS
Tabla 1. Diversidad religiosa por aio y sexo en Ticul
Clasificacion religiosa 2000 - 2010 -
Total Hombres Mujeres Total Hombres Mujeres

Catolica 23131 11390 11741 22021 10699 11322
Protestante y evangélica 3927 1868 2059 4628 2138 2490
Histdricas o reformadas 1375 638 737 1466 676 790
Pentecostales/ evangélicas/ cristianas 2552 1230 1322 3162 1462 1700
Biblicas diferentes de evangélicas 950 445 505 1089 506 583
Adventistas 142 68 74 160 83 77
Testigos 471 226 245 553 240 313
Iglesia de Jesucristo de los Santos

de los Ultimos Dias (mormones) 337 151 186 376 183 193

Fuente: Elaboracién propia a partir de INEGI (20005 2010).

LA INSTITUCIONALIZACION RELIGIOSA
DEL GENERO: CONFIGURANDO
UN CONCEPTO

En este articulo parto de la idea de que el género es
estructurado por determinadas instituciones socia-
les, entre las que se encuentra la religién como una
de las principales ordenadoras y reguladoras de los
roles de género, en primer lugar por la interioriza-
cion del discurso religioso patriarcal subyacente en
las normatividades religiosas y en segundo lugar
por la exteriorizacién que se hace de este discurso
en las practicas sociales. Para esto recurro a la teoria
de la institucionalizacién de Berger y Luckmann
(2005) y la examino desde la relacion entre género y
religion. La idea basica es que las instituciones so-
ciales prescriben formas de ser y de actuar —identi-
dades y roles— que los individuos interiorizan por
medio de prescripciones discursivas, que son objeti-
vadas de nuevo en précticas e incluso representadas
socialmente. Es decir, existe una idea medianamen-
te generalizada de cdmo son o como deben ser los
individuos. En palabras de Berger y Luckmann:

habido en su ser mujer desde que se convirti6 a determinada re-
ligién —cuando aplica—, entre otros. Las entrevistas se realiza-
ron a nueve mujeres de cada grupo, cinco adultas y cuatro jéve-
nes, y se contrastaron con un pequeﬁo sondeo estadistico, la
observacion y la fotointerpretacion.

Las tipificaciones de las acciones habitualizadas que
constituyen las instituciones, siempre se comparten,
son accesibles a todos los integrantes de un determi-
nado grupo social, y la institucién misma tipifica tan-
to a los actores individuales como a las acciones
individuales. La institucionalizacién establece que las
acciones del tipo x sean realizadas por actores de tipo
x (Berger y Lukmann, 2005: 74).

En este sentido, se trata de un modelo de tipificacién
de la conducta de los individuos. Respecto del géne-
ro esto implica que las mujeres sean y actien de
cierta forma, no necesariamente igual a la de los
hombres, que puede ser tipificada en términos de
identidades. En este caso, slo me remitiré a las fe-
menino-religiosas. Berger menciona:

la sociedad no sélo contiene un conjunto de institu-
ciones y papeles utilizables objetivamente, sino tam-
bién un repertorio de identidades dotando del mismo
estatus de realidad objetiva. La sociedad asigna al indi-
viduo no sélo un juego de papeles, sino también una
identidad concreta (Berger, 1999: 31).4

4 En relacion con esto Bourdieu anota que “las estructuras de do-
minacidn [...] son el producto de un trabajo continuado —histéri-
co por tanto— de reproduccion al que contribuyen unos agentes
singulares [..] y unas instituciones: familia, Iglesia, escuela,
Estado” (Bourdieu, 2005: 50).

> 163



164 4

Israel Garnica/Memoria grdfica del Proceso Electoral Federal 2011-2012

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

Por tanto, la asignacion de estos roles e identidades
es equivalente a la realidad expresada por los indi-
viduos, de manera que si existen ciertos roles para
cada género dentro del cédigo social, en este caso
religioso, seran presentados en la realidad como ta-
les: “no se espera solo del individuo que actie como
marido, padre o tio, sino que sea marido, padre, o
tio, y;, lo que es mas basico, se espera que sea un
hombre, o que se comporte como tal” (Berger,
1999: 31). Asi, la institucionalizacion religiosa juega
el papel de constructora de identidades por medio
de la asignacion de roles previamente establecidos.
Es decir:

el individuo no sdlo aprende los significados objetiva-
dos, sino que ademas se identifica con ellos y es mol-
deado por ellos. Los hace suyos, los convierte en sus
significados. Se convierte no sélo en alguien que po-
see esos significados, sino en quien los representa y
los expresa (Berger, 1999: 32).

Punta Chueca, Sonora.

Esto no significa que todo lo que hacemos como in-
dividuos ya esté institucionalizado, mas bien existe
un repertorio de actividades ya institucionalizadas
por la repeticién en el tiempo, de manera que llegan
a ser parte habituada del mundo e incluso llegan a
verse como normales, cotidianas o naturalizadas.
Por tal motivo:

preguntar qué “roles” llegan a institucionalizarse
equivale a preguntar qué dreas del comportamiento
resultan afectadas por la institucionalizacion [esto
quiere decir que] todo comportamiento instituciona-
lizado involucra “roles”, y éstos comparten asi el ca-
racter controlador de la institucionalizacién (Berger y
Luckmann, 2005: 96).

La institucionalizacién religiosa del género nos
ayuda a entender cémo la religion norma de una
manera particular las relaciones entre hombres y
mujeres, al mismo tiempo que les confiere sentido.




MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

Lugares, précticas o roles, todos se encuentran rela-
cionados con la constitucién de la identidad, el es-
tatus y el nivel de participacién religiosa. Desde
luego, entre las mujeres existen algunos elementos
simbdlicos més visibles que representan la normati-
vidad religiosa, como la vestimenta y los discursos,
los cuales han sido asimilados e interiorizados por
las mujeres y son objetivados en el comportamiento
y las practicas, incluso de manera inconsciente. A
partir de esto, y con Gonzalez y Vizcarra, considero,
que el género como categoria analitica es una:

construccion social que se realiza en el contexto de un
mundo sociocultural institucionalizado, dentro del
cual se le asignan roles, significados y cualidades [...]
Asi, la identidad de género es producto de la sociali-
zacion que las personas experimentan en contextos
sociales e institucionales especificos (Gonzilez y
Vizcarra, 2006: 27).

Al ser el género un producto institucional puede
pensarse que existen variantes al interior de las ins-
tituciones sociales, en este caso, diferentes grupos
religiosos presentan distinciones en la manera en
que asignan las identidades femeninas, debido a los
distintos espacios establecidos para cada género, las
formas de convivencia, los roles, las relaciones so-
ciales, la jerarquia religiosa, el discurso, los espacios
y las organizaciones sociales. Estela Serret resume
esta idea: “el discurso religioso norma, muy espe-
cialmente, las relaciones entre los géneros [...] la
discriminacion de espacios, la asignacién de luga-
res diferenciados y la institucidén de identidades
desiguales” (Serret, 2001: 124). La normatividad re-
ligiosa no se encuentra inicamente en los aspectos
que menciona Serret, sino que trasciende a otras
esferas e “incluso legitima las distinciones de géne-
ro en los roles laborales, responsabilidades del ho-
gar, responsabilidades en el cuidado de los hijos y
la educacion, responsabilidades en el matrimonio,
responsabilidades politicas y estatus legal” (Mc-
Guire, 1997: 125). Segun el andlisis esbozado, la re-
ligién es un punto angular —aunque no exclusivo

ni completamente determinante— en la institucio-
nalizacion del género. A través de ésta las mujeres y
los hombres construyen sus identidades con base
en los roles, las representaciones sobre “el ser” y la
sexualidad, elementos que se extienden a otras es-
feras sociales mas alld de lo religioso.

Antes de describir las relaciones de género desde
los tres grupos religiosos, es importante revisar diver-
sos trabajos que han estudiado el tema. Cabe sefialar
que la mayoria se ha centrado en el pentecostalismo y
en segundo lugar en el mormonismo y el catolicismo.
Cecilia Mariz y Maria Campos Machado se centran
en el andlisis de los roles entre mujeres y hombres en
la religion y en cémo la conversion puede beneficiar
a las mujeres (Mariz y Campos, 1997: 41). Precisan
que si bien el pentecostalismo refuerza muchos de los
valores patriarcales, también le proporciona a la mu-
jer una serie de bagajes de soporte, aparte de que lo-
gra dirigir al esposo al hogar, ya sea a pasar mayor
tiempo ahi o a destinar mas dinero a los gastos fami-
liares, de manera que:

el pentecostalismo no sélo refuerza la estructura fa-
miliar al alentar al hombre a gastar menos en alcohol
o en bebidas, sino que ademds atiende una funcién
estratégica en la lucha por sobrevivir de estas mujeres
pobres y de sus familias (Mariz y Campos, 1997: 43).>

Las mujeres se tornan mas tolerantes con sus espo-
s0s, puesto que cambian su forma de ver el mundo.
Por esta razén, seguin estas autoras, los esposos dejan
de ser opresores y se convierten en victimas, ya que
ellos se encuentran en opresion por el mal, hecho
que otorga cierto tipo de poder a la mujer, quien
puede usarlo como estrategia para la conversion de
suesposo (Marizy Campos, 1997: 47). Asi, la princi-
pal ganancia para las mujeres es la “domesticacion
del hombre”, es decir, conseguir que el hombre res-
tablezca la figura masculina hacia lo privado, al
mismo tiempo que el proselitismo y las actividades

> Original en inglés, traduccion propia.

P 165



166 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

religiosas les permiten mantenerse mayor tiempo
en el espacio publico. Carol Ann Drogus, quien
también analiza a los pentecostales, advierte la po-
sibilidad de cambiar los roles de género a través de
las nuevas normas culturales entre los conversos,
asi como el hecho de que la participaciéon femenina
en la religién conlleva nuevos roles de liderazgo
(Drogus, 1997: 58). Para esta autora existe una dife-
rencia entre el discurso religioso —que ve a las muje-
res como sumisas, detentoras de la tltima palabra y
obligadas a respetar al esposo— y la practica en la
que el pentecostalismo deja abierta la puerta para
la redefinicién de los roles de género, ligados desde
luego al liderazgo de las mujeres. Las tensiones res-
pecto de lo religioso y el género son muy fuertes por-
que reproducen los roles tradicionales, pero al
mismo tiempo representan simbolos de estatus y de
liderazgo: por ejemplo, algunas esposas de pastores
juegan el mismo papel, interpretan el “rol masculi-
no’, sin embargo no lo hacen como un puesto ofi-
cial, sino espiritual (Drogus, 1997: 61-62).

Por su parte, Meredith McGuire asegura que
muchos de los roles y expresiones de las mujeres
han sido excluidos del discurso femenino, y que la
religién tiene un peso histérico sobre las diferen-
cias y definiciones de los roles de género (McGuire,
1997: 121). La autora puntualiza que existen dife-
rentes normas y valores para cada sexo en los que la
mujer es desvalorizada en lo religioso o dirigida a
lo doméstico, lo que incide en la constitucién de su
ser y de su identidad (McGuirre, 1997: 124). No
obstante, también destaca que muchas de las reli-
giones modernas han integrado a la mujer, sobre
todo hacia el centro de las acciones rituales, a tal
punto de concebir la ordenacién femenina en algu-
nas iglesias protestantes —v. g. metodistas, presbi-
terianas, luterana—, por lo cual las mujeres
adquieren mayor participacion religiosa y conoci-
miento de la doctrina (McGuirre, 1997: 127). Esta
autora concluye que “las imagenes y simbolos reli-
giosos son elasticos; pueden cambiarse y reinter-
pretarse, [sin embargo] imdagenes y simbolos tra-
dicionales de la mujer generalmente son negativos y

resisten a cambiarse” (McGuirre, 1997: 137).° Se
pueden percibir dos polos: el tradicional en el que la
mujer representa la malignidad y la tentacién —por
lo cual el sexo femenino es asociado con ritos de
purificacién y determinado aislamiento, como en
el judaismo, el islamismo, las iglesias protestantes
fundamentalistas y algunos grupos de catdlicos
conservadores—, y otro en algunas religiones mo-
dernas que le confieren mayor participacion y au-
toridad —aunque no necesariamente desde un
puesto oficial— a la mujer. Segin McGuire, la ma-
yoria de los protestantes, principalmente los pente-
costales, presentan esta caracteristica.”

Elizabeth Judrez hace una propuesta mas positiva
cuando apunta que debemos pensar en las mujeres
como poseedoras de agencia, ya que toman decisio-
nes y su accién esta relacionada con sus intereses, de
los cuales incluso puede sacar ventaja. Para Juarez lo
principal es que las mujeres “llevan a cabo arreglos,
negociaciones y reinterpretaciones entre este ‘deber
ser’ que les ensefia [la religion] y su hacer ‘real’ en la
vida diaria” (Judrez, 2000: 103). Su analisis abunda
en torno al discurso religioso y la practica de las
mujeres. La autora afirma que “dependerd de la ha-
bilidad que cada mujer tenga para manejar sus re-
cursos y negociar, que pueda moverse bajo esos
cédigos y relativizar las contradicciones” (Judrez,
2006: 168) entre el discurso normativo y la practica.
A su vez, precisa que las mujeres reflexionan sobre
el significado y el proposito de sus acciones, hasta el
punto de acatar Gnicamente las normas relaciona-
das con los espacios donde se mueven, por lo que
“las prescripciones y prohibiciones son expresadas,
adaptadas y transformadas de acuerdo con su expe-
riencia cotidiana” (Juarez, 2006: 160-161). Si bien la
estructura religiosa prescribe normas, formas de ac-
tuar y de ser, ésta se ve influida asimismo por la

6 Original en inglés, traduccién propia.

7 También en los nuevos movimientos religiosos —como Osho y
Brahnma Kumaris— la mujer ha encontrado mayores ganancias,
aunque en algunas ocasiones se enfatizan los atributos femeni-
nos, es decir, consiguen mayor participacién desde los roles tra-
dicionales (Puttick, 1999: 145).



Octavio Hoyos

MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

conducta y acciones de los creyentes. Por tanto, la
normatividad religiosa es reformulada, readecuada
y transformada con base en las necesidades e intere-
ses de los fieles (Juarez, 2007: 150). El aporte analiti-
co de Elizabeth Juarez radica en su exploracion
sobre las formas en que las mujeres transgreden y
transforman la normatividad religiosa, al tiempo
que pueden obtener beneficios de ésta.

Por su parte, Patricia Fortuny analiza la relacién
entre la practica, el discurso y la norma en mujeres
de La Luz del Mundo, y aspectos como la vestimen-
ta femenina y algunos de los espacios que las muje-
res han hecho suyos en un mundo donde la jerarquia
religiosa es completamente patriarcal (Fortuny,
2001a). Para esta autora las mujeres han interioriza-
do la normatividad hasta verla como “parte natural
de su forma de ser” (Fortuny, 2001a: 141). Las mu-
jeres de La Luz del Mundo no se consideran

subordinadas al hombre. Fortuny observa que las
reflexiones que realizan estas mujeres en torno al
discurso y a los espacios deben ser entendidas co-
mo parte del empoderamiento y de la agencia fe-
menina, principalmente por medio de la conversion
del esposo, lo cual las configura como mediadoras
entre lo mundano y Dios. También destaca su par-
ticipacién como predicadoras y lideres a través de
la acumulacién del conocimiento biblico, lo que le-
gitima su estatus y les confiere poder (Fortuny,
2001a: 142-144). En otro texto, Fortuny analiza las
historias de conversion de cuatro mujeres de distin-
ta adscripcion religiosa —pentecostal, testigos de
Jehovd y mormona— y constata que la conversion
femenina consigue redistribuir la vida familiar ya
que logra acercar al esposo a su nueva religién, mu-
chas veces hasta llegar a la conversion. De esta ma-
nera, la practica religiosa supone una relacion

Evento de campana de la candidata del Partido Accién Nacional, Josefina Vazquez Mota, en San Luis Potosi, 14 de abril de 2012.

> 167



168 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

familiar mas igualitaria, ademas de que a partir de
ésta la mujer adquiere cierta autonomia, mas no
emancipacion: el esposo deja de ser violento, alco-
hélico, infiel, dedica mayor tiempo al cuidado de
los hijos y no gasta dinero en bebidas, por lo que
aporta mas ingresos a la familia (Fortuny, 1998b:
8-9), en tanto que la mujer cambia su vision del
mundo y reordena la vida familiar. La autora resalta
que la mujer adquiere prestigio y reconocimiento,
sobre todo en el pentecostalismo, debido a que en
éste no existen tantas restricciones como en el cato-
licismo (Fortuny, 1998b: 12).

Por ultimo, Elizabeth Brusco se pregunta de qué
manera las mujeres son agentes de cambio en sus
roles tradicionales. En relacién con la conversion fe-
menina y por consiguiente con la del esposo, Brusco
informa que el “machismo” en Colombia es parte
del sistema sexo-género, por lo que tanto la mujer
como el hombre tienen roles y esferas definidas: ala
mujer le corresponde lo privado y al hombre lo pu-
blico. Dado que ésta es su esfera, el hombre es pro-
penso a vicios como el alcoholismo, el cigarro, el
juego y las mujeres. Por tanto, el machismo es publi-
co, mientras que lo femenino es doméstico, ademads
de que hay una aparente abdicacion natural del
hombre hacia lo doméstico (Brusco, 1995: 79).
Brusco reporta el “hogar como el lugar mas impor-
tante de interaccién entre hombres y mujeres [de
manera que] las decisiones hechas en lo privado ge-
neran un cambio social en el orden publico”
(Brusco, 1995: 5),8 motivo por el cual sostiene que las
mujeres son agentes de cambio desde sus roles tra-
dicionales. Propone ver al pentecostalismo colom-
biano como una forma de accion colectiva femenina
y como una “estrategia” de las mujeres parecida al
feminismo (Brusco, 1995: 3, 5, 11). El hombre se
vincula nuevamente al hogar —“domesticaciéon
masculina”— una vez que se ha convertido, proceso
que la autora califica como la “reformacién del ma-
chismo” y el “esfuerzo continuo de la mujer para re-
formar al hombre’, el “ethos femenino de la religion

8 Original en inglés, traduccion propia.

evangélica” (Brusco, 1995: 129). Es frecuente que la
conversion del hombre se efectiie cuando éste cae
en alguna enfermedad y la mujer conversa logra
dirigir su atencidn al evangelismo. Por tanto, para
Brusco la conversidén rompe la barrera entre lo
masculino y lo femenino y restablece las relaciones
matrimoniales:

Con la conversion, el machismo es reemplazado por
la creencia evangélica como la principal determinan-
te de la relacion esposo-esposa. Las fronteras entre la
vida publica —masculina— y la vida privada —feme-
nina— son reconfiguradas y redefinidas. Las posicio-
nes relativas del poder de los esposos cambian. Esto
no quiere decir que la mujer tenga ahora poder sobre
su esposo. En los hogares evangélicos puede ser el es-
poso el tinico con poder, pero sus “aspiraciones fami-
liares” han cambiado para coincidir con las de su
esposa (Brusco, 1995: 122).

En sintesis, la mayor parte de las autoras sugieren
que la conversion religiosa y las iglesias protestantes
representan una ganancia para las mujeres, que se
asemeja a una forma de empoderamiento que gene-
ra nuevas formas de liderazgo, al igual que el acceso
a espacios que antes eran vedados para ellas. No
obstante, en estas denominaciones religiosas tam-
bién se detectan ciertas formas patriarcales que su-
bordinan a la mujer.

INSTITUCIONALIZACION DEL GENERO
ENTRE MUJERES PENTECOSTALES

En Ticul existe una amplia gama de iglesias protes-
tantes pentecostales. En este trabajo se analiza una
de las dos congregaciones de la 1puM en Ticul, mis-
ma que no alberga mas de 300 miembros de la loca-
lidad y que presenta los rasgos recurrentes del
pentecostalismo: glosolagia —don de hablar en len-
guas—, avivamientos, bautizo por inmersion y a tra-
vés del Espiritu Santo. En lalocalidad ninguna mujer
es pastora, aun cuando la normatividad religiosa de
dicha congregacién lo permite. Sin embargo, la



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

figura de la esposa del pastor es casi tan central como
la del pastor mismo: tiene el reconocimiento del gru-
po, particularmente de las mujeres, y es la lider prin-
cipal de las damas. La feligresia se acerca a ella, al
igual que lo hacen con la esposa del pastor asistente,
y ambas son quienes tienen mayor participaciéon
predicando a las demas mujeres. Hay otras mujeres
con cargos de liderazgo importantes, como Sandra,
lider de damas, quien organiza todas las actividades
relativas a las mujeres y ha conseguido el reconoci-
miento de la feligresia. Drogus comenta:

la presencia de mujeres en las iglesias pentecostales es
importante para su mantenimiento y expansion a tra-
vés del liderazgo. Incluso algunas esposas de pastores
juegan el mismo papel, interpretan el “rol masculino’,
sin embargo no lo hacen como un puesto oficial, sino
espiritual (Drogus, 1997: 61-62).°

La organizacion pentecostal confiere espacios de ac-
cién a las mujeres. Pueden ocupar cargos como
maestras de la escuelita, diaconisas, lideres de damas
y de célula y participar en el grupo musical, el orga-
nizacional y el de mantenimiento y limpieza del tem-
plo, entre otros. Ademas, durante los cultos las
mujeres no sélo tienen la mayor membresia, sino
que representan una gran participacion: pasan a pre-
dicar, dan testimonios y reciben al espiritu a través
del don de lenguas con mayor frecuencia. A pesar de
lo anterior, las mujeres pentecostales estan limitadas
en muchas areas y su principal labor al interior del
grupo religioso es administrativa. La mayoria de los
espacios femeninos tienen que ver precisamente con
la condicién de mujer: las jévenes son maestras, cui-
dan a los niflos; la limpieza es tarea femenina, esto
implica barrer, trapear, sacudir, acomodar, es decir,
la reproduccion del rol de ama de casa, mientras que
los hombres realizan el trabajo “fuerte y peligroso’,
como cambiar fusibles, mover los bafles, componer
el techo de lamina, las puertas, cargar bloques para
improvisar un escenario en la explanada y otros.

9 Original en inglés, traduccién propia.

En cuanto a la relacion de los puestos oficiales, su
distribucion es adecuada, ya que la mujer puede as-
pirar a los mismos niveles que el hombre —puede
ser pastora, diaconisa, ministra, lider de jévenes, de da-
mas y de célula—. En apariencia, la estructura de
cargos en cuanto al género es horizontal, aunque
debemos recordar que existen pocas mujeres pasto-
ras en Yucatdn dentro de la 1puM: aproximadamen-
te 40 pastores hombres y sélo una mujer, que se
encuentra en Uman, en la zona conurbada de la ca-
pital del estado. En este sentido, si bien las mujeres
pueden ocupar los cargos mas altos, éstos se en-
cuentran ocupados por hombres, lo que mantiene
la jerarquia patriarcal. Otros elementos que permi-
ten ver la diferencia entre hombres y mujeres dentro
de la estructura religiosa: “muchas de las religiones
contemporaneas han integrado a la mujer mas hacia
el centro de la accidn ritual” (McGuirre, 1997: 127),
de modo que ya no basta con analizar y observar la
practica ritual, sino que se requiere que nos dirija-
mos a la creencia para obtener su manifestacion
principal en el discurso religioso, tanto en el nivel
oficial a través del pastor como por la via de las mis-
mas mujeres.

Como se menciono, las mujeres también tienen la
facultad de predicar y lo hacen con mayor frecuen-
cia que el hombre, aunque el discurso es por si mis-
mo excluyente, lo que produce entre las mujeres un
efecto de autoexclusion. El discurso del pastor se
mantiene en una relacion dual: la del deber ser y la
del ser femenino; es decir, la mujer como tentacion,
profanidad, desviacidon de la conducta masculina o
como compailera, sumisa, madre y esposa (Serret,
2001: 127; McGuirre, 1997: 124). Encontramos esta
relacion en el discurso en el que el hombre ocupa
una posicion superior, es cabeza de familia o del ho-
gar, y la mujer tiene que sujetarse a él. Las mujeres
reproducen constantemente este discurso en la vida
cotidiana e incluso cuando pasan a predicar. La
predicacién de las mujeres tiene sustento en los pa-
sajes biblicos, y aun cuando refuerza en cierto sen-
tido la dominaciéon masculina (Bourdieu, 2005) es
preciso entender que hay una ganancia para las

P 169



170 4

Rodrigo Rojo

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

Bajo una ligera llovizna, aproximadamente 5000 personas vieron el debate en el Zocalo de la ciudad de México y esperaron a Andrés
Manuel Lopez Obrador para que les diera un mensaje posterior a su participacién en el mismo.

mujeres: introducirse en nuevos espacios con mayor
frecuencia y reconocimiento. El pentecostalismo en
sentido particular y el proselitismo en un sentido
amplio han logrado reconfigurar la relacién entre lo
publico y lo privado, las mujeres interactan entre el
espacio doméstico y el espacio publico religioso
(Mariz y Campos, 1997: 42).

Esta reconfiguracién del espacio permite que la
mujer tenga mas presencia social y seguridad. Pasar
al micréfono a cantar o a predicar les confiere un do-
minjo discursivo y biblico, aunque sin salirse del dis-
curso patriarcal. Asi tenemos que “los cddigos de
género pentecostales proponen reforzar los valores
patriarcales tradicionales, [pero] estas normas fami-
liares son ambiguas en maneras que pueden dar a la
mujer mayor equidad” (Drogus, 1997: 59). Es decir,
nos encontramos en la divisién del discurso y la nor-
ma frente a la practica: por un lado, la mujer men-
ciona que el hombre es la cabeza de la familia, que la
mujer debe sujetarse a su marido y que no debe des-
viarlo de su conducta, ni ser un distractor, mucho

menos mala consejera, pero por otro lado estd inten-
tando tomar ventaja de ese discurso a través del re-
conocimiento social y de su nueva relacién con su
esposo desde la conversion religiosa.!?

Otra forma de obtener reconocimiento social es
compartir el testimonio de vida, el cual estd muchas
veces relacionado con la salud de los miembros de la
familia, lo que demuestra que la mujer conserva sus
roles tradicionales, de modo que durante una enfer-
medad ella debe estar cerca, orar y cuidar al enfermo.
El testimonio cobra mayor importancia a este res-
pecto y logra legitimar el rol de madre-esposa. Los
testimonios sobre cémo el hombre, a partir de la
conversion, regresa al hogar, aporta ayuda econémi-
cay restablece la relacion entre él y su esposa o hijos
son recurrentes en ambos géneros: “el pentecostalis-
mo no sélo refuerza la estructura familiar al alentar

10 Las mujeres también asimilan el discurso por la practica. Un
ejemplo es la vestimenta: paulatinamente van dejando atrds su
atuendo y la sustituyen por la del discurso religioso.



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

al hombre a gastar menos en el alcohol, sino que
ademas atiende a una funcidn estratégica en la lucha
por sobrevivir de estas mujeres pobres y de sus fa-
milias” (Mariz y Campos, 1997: 43).11

Ahora bien, el proselitismo religioso entre los
pentecostales tiene lugar en las visitas programadas.
Algunas mujeres refieren que ellas son quienes salen
mas, otras aseguran que los hombres tienen mayor
participacion, en tanto que una tercera idea es que
ambos lo hacen con la misma frecuencia. La prime-
ra aseveracion se explica porque las mujeres dispo-
nen de mas tiempo porque sus estancias en el hogar
son mas prolongadas, mientras que los hombres
tienen que trabajar'? la mayor parte del dia y cum-
plir su funcién de proveedores, lo cual restringe sus
posibilidades de atender las visitas programadas. La
segunda idea va en sentido contrario: dadas las ma-
yores responsabilidades de las mujeres al estar pen-
dientes del hogar, y puesto que no pueden dejar a los
hijos solos, sobre todo cuando son pequeios, es in-
dispensable que haya alguien que sustituya la labor
femenina, ya sea algiin miembro femenino o, en ra-
ras ocasiones, el esposo. Es decir que los hombres
tienen mas tiempo para ir a las visitas, incluso pue-
den programarse segtn el horario laboral y ajustar-
se a horarios matutinos o vespertinos. Ademas, es
mas facil que los hombres salgan solos a altas horas
de la noche, ya que las mujeres suelen ir acompaia-
das entre ellas como forma de proteccion. La tercera
opcién, menos frecuente, implica que las visitas se
hagan a matrimonios, de modo que se acude en pa-
reja. De esta manera, tanto la mujer como el hombre
igualan el espacio y la responsabilidad. Esta res-
puesta predominé entre las mujeres que son lideres
o cuyo esposo es lider, lo cual corrobora que cuando
uno de los miembros de la pareja tiene un cargo re-
ligioso éste se extiende al matrimonio. Sin embargo,
cabe sefialar que dos mujeres cuentan con el reco-
nocimiento oficial del pastor y de la congregacion

11 Original en inglés, traduccion propia.

12 La mayoria de los miembros varones trabajan como zapateros,
lo que los ocupa de 9 de la mariana a 7 de la tarde, aunque existen
excepciones.

de ser las principales proselitistas de la 1PUM en
Ticul: la “hermana Patty” y la “hermana Uve”, am-
bas con hijos pequeios en familias nucleares y que
realizan las visitas programadas juntas. En términos
generales, las visitas programadas representan para
las mujeres abandonar el espacio privado aunque,
como observa Drogus (1997), las reinserta en el es-
pacio doméstico. Salen de su hogar para visitar el de
otra mujer, para limpiar el templo, para adoctrinarse
como sujetas a su esposo:

Las mujeres incluso son lideres y participan princi-
palmente en cultos a domicilio, los servicios de culto
—warship— tienen [lugar] en casas individuales.
Muchas de estas actividades de grupo —bienestar so-
cial, oraciones, mantenimiento y limpieza del tem-
plo— simplemente reproducen los roles domésticos
de la mujer (Drogus, 1997: 59).

INSTITUCIONALIZACION DEL GENERO
ENTRE MUJERES MORMONAS

Las mujeres pentecostales tienen mayor participa-
cion oficial que las mormonas y catélicas. El reco-
nocimiento social que les es conferido es notorio y
esencial para el funcionamiento adecuado de la
iglesia. En cambio, en la estructura religiosa mor-
mona tanto el discurso como los espacios tienen
conjuncion y son correspondientes, aunque existe
una tension debido a la desigualdad oficial produc-
to de la ausencia del sacerdocio entre mujeres. El
sacerdocio entre los mormones resulta importante
porque es el mecanismo central de la division
sexual del trabajo y del espacio, es decir, las labores
religiosas de los hombres estan relacionadas direc-
tamente con el sacerdocio, mientras que las muje-
res tienen responsabilidades diferentes debido a
que, al igual que en el catolicismo, las mujeres no
pueden ser sacerdotisas. Pero a diferencia de los ca-
télicos, todos los hombres tienen que cumplir con
el don del sacerdocio y las mujeres sdlo reciben las
bendiciones del mismo a través de la figura mascu-
lina: esposo, hijo, padre, tio, o incluso de algtin

> 171



172 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

miembro masculino externo a la familia, sea nu-
clear o extensa. Desde aqui, la condicién de género
aparece como desigual. La dependencia de la mujer
hacia lo masculino es evidente ya que, reitero, sin el
hombre la mujer no recibe las bendiciones del
sacerdocio.

Para los hombres existen dos tipos de sacerdocio.
El aarénico, que se le confiere a todos los nifios ma-
yores de 12 aflos y que avanza segun la edad por los
siguientes niveles: didcono, maestro, presbitero. El
segundo sacerdocio es el de Melquisedec, que se re-
cibe a partir de los 18 aflos y puede corresponder a
uno de estos oficios: elder, sumo sacerdote o autori-
dad general. El sacerdocio se confiere cuando se
vive en rectitud, segun lo prescrito por la doctrina.
De fallar en algtin aspecto, la persona asiste a plati-
cas con el presidente de rama o distrito, hasta que
éste sienta que estd en condiciones de recibir el sa-
cerdocio. En esta religién todos los hombres estan
llamados a ser sacerdotes, para lo cual hay que
aceptar la normatividad de la iglesia por medio de
los mandamientos:

La manera de ordenar al sacerdocio es a través de la
imposicion de manos, la puede realizar una persona, o
mas de una, pero deben ser personas autorizadas que
ya poseen el sacerdocio y son las personas que confie-
ren u otorgan el sacerdocio a los varones que califican
para ello (don Ricardo, presidente de rama).

En cambio, a las mujeres las bendiciones les llegan
a través de los hombres, y por tanto sus actividades
no tienen que ver con el sacerdocio, sino con sus
dones como mujeres, es decir, la familia, los hijos y
el hogar, entre otros. A pesar de que las mujeres no
pueden ser sacerdotisas, muchas de ellas dinami-
zan un poco el discurso. Dofa Neida, por ejemplo,
afirma: “si tu esposo es sacerdote, ti también vas a
ser sacerdotisa”. Zazil comenta a su vez: “la mujer
no puede ejercer el sacerdocio porque este poder es
dado al hombre tnicamente. Dios tiene este poder
y por consiguiente es transferido al varén. Nosotras
tenemos otro poder especial, que es el de ser madres,

y los varones no pueden tener”. Como hemos des-
crito, el sacerdocio aparece como un don masculi-
no conferido por extension a la mujer. La version
mas clara desde la dptica religiosa es la que presen-
ta Nayeli, en la que las mujeres no pueden ejercer el
sacerdocio porque:

es una ley que se decretd desde que se fundo la iglesia,
que el hombre, que sélo el hombre, podia ejercer el
sacerdocio, ya que practicamente el hombre viene
siendo la cabeza del hogar. Es por eso que [la mujer]
no recibe el sacerdocio, pero si puede recibir bendi-
ciones del sacerdocio.

De ahi la importancia de la madre para formar hom-
bres que quieran recibir el sacerdocio. Hacia 1975 el
presidente de los sup, Eldon Tanner, aseguraba:

Es imposible valorar la perdurable influencia que ella
puede tener en cualquiera de sus papeles en el hogar.
[...] La madre ejerce sobre sus hijos una influencia ma-
yor que cualquier otra persona, y debe tener en cuenta
cada palabra que pronuncie, cada respuesta que dé y
aun la forma de vestirse y arreglarse, ya que esto afecta
la vida de sus hijos y de toda la familia. [Asi] la mujer
hallard mas satisfaccion y alegria, y hard una mejor
contribucién a la humanidad siendo madre digna y ca-
paz de educar a sus hijos, que siguiendo cualquier otra
vocacién (Tanner, 1973: 105-107).

Entonces, al estar ausente del sacerdocio, la tarea
de la mujer es ser madre. El discurso religioso rele-
ga ala mujer al hogar, pero ésta lo asimila, lo incor-
pora como suyo, como verdad y parte del orden de
las cosas. Esto es lo que Bourdieu llama “violencia
simbdlica’, que la mujer apropia y percibe como
natural o dada (Bourdieu, 2005: 49). A decir de
don Ricardo, presidente de rama:

Dios, cuando hizo la creacion los hizo distintos y a cada
uno le dio responsabilidades, por naturaleza la mujer
tiene mayor facilidad para cuidar a los hijos porque
Dios le dio ese don; y los varones tienen mas facilidad
para poder oficiar, para ejercer, administrar y realizar
la obra de Dios. Por eso ellos reciben esa autoridad



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

del sacerdocio, por eso es que el hombre es el que
preside dentro de la congregacién y el hombre es
quien preside su hogar y el hombre es quien tiene su
autoridad. No es quién es mds, quién es mayor, sino au-
toridad para el uso de las familias y para el uso de la
iglesia.

Este discurso se remite a la naturaleza, que es dife-
rente para cada sexo: a la mujer le confiere la mater-
nidad, sublevada, dependiente del poder masculino,
mientras que al hombre le otorga el sacerdocio, el
poder, la iglesia e incluso la familia. De tal suerte
que la mujer es madre pero no tiene autoridad en la
familia. Aun cuando se mencione un principio de
igualdad antijerarquico, es el hombre quien esta
dotado de poder y autoridad tanto en lo familiar
como en lo religioso. Durante el servicio dominical
también se demarca claramente el papel del hom-
bre como centro y la participacion de la mujer de
una forma mas pasiva. Por ejemplo, cuando se rea-
liza la “Santa Cena’, se reparte a todos los asistentes
pan y agua, que representan la “Ultima Cena” de
Cristo con los apdstoles. Tanto el pan como el agua
son bendecidos por dos miembros varones, adultos
o jovenes, y los distribuyen dos varones, jovenes o
nifos. Se excluye a la mujer de estas actividades
porque no posee el sacerdocio, y en la medida en
que no es un sujeto protagonista, su participacion
es de convivencia. Habra que destacar que la mayo-
ria de los espacios de segregacion entre los dos gé-
neros son producto de la ausencia del sacerdocio
entre las mujeres.

Una vez terminada la “Santa Cena’, se abren las
puertas y uno de los consejeros del presidente de ra-
ma lee el orden del dia. Por lo general, primero par-
ticipan los miembros que quieran dar su testimonio,
incluidas las mujeres. En ocasiones, después de los
testimonios hay una lista de temas a desarrollar, que
pueden estar a cargo de mujeres. Esto es importante
debido a que las mujeres tienen acceso a exponer
sus testimonios, a organizar temas, realizar y dirigir
cantos y oraciones, actividades que funcionan como
espacios de reconocimiento de la mujer, que a la vez

es excluida de oficiar actos de mayor importancia,
como la “Santa Cena’, que puede pensarse como el
principal punto de reconocimiento masculino, que
actua como un ordenador del poder a través de la
diferencia de género. A diferencia de los pentecosta-
les, podemos hablar de segregacion, de exclusion,
de una jerarquia religiosa!® en la que la mujer queda
subordinada a lo masculino.

Después de la misa dominical surge la divisién
sexual del espacio. Las mujeres y los hombres se
agrupan segun su género y edad, los hombres acu-
den a las labores propias del sacerdocio, mientras
que las mujeres van a las organizaciones femeni-
nas relacionadas con ser madre. Hay organizacio-
nes mixtas, como la primaria —donde se da clase
a los nifnos sobre religién y conviven nifos y nifias
menores de 12 afos— y los llamamientos,'* ocu-
pados por mujeres, principalmente jovenes de en-
tre 20 y 30 aflos, aunque puede haber mayores. Las
mujeres reproducen el rol de madres, mas bien, lo
asimilan, ya que son mujeres jovenes, muchas ve-
ces solteras en edad de casarse, hecho que funcio-
na como una preparacién para su futuro rol de
madres. Otra institucién femenina es “Mujeres
Jovenes” —entre 12 y 18 aflos de edad—, donde se
instruye a las mujeres sobre su ideal de vida: se les
ensefia que deben casarse, ser esposas y sobre todo
buenas madres. Nayeli describe en qué consisten
las tareas de estos grupos:

ensenarles a las jovencitas como comportarse desde la
edad que tienen, cdmo planear su vida futura. Llevan
un libro que se llama Progreso personal que les sirve
de mucho, son metas que se trazan y que ellas tienen
que cumplir. Al terminar ese libro reciben una meda-
lla que se llama “Mujer Virtuosa™ El “progreso perso-
nal” tiene metas como cocinatr, coser, entre otras.

13 Toda la estructura religiosa es masculina y estd dirigida por un
presidente y dos secretarios —asi para todos los niveles: distrito,
rama, estaca, etc.— y por un consejo de ancianos.

14 Los llamamientos son los cargos que ocupan mujeres y hom-
bres dentro de la estructura religiosa. Se llaman asi porque son
puestos atribuidos a revelaciones recibidas por el presidente de
rama y sus dos consejeros.

> 173



174 4

Juan Carlos Cruz

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

Las mujeres adultas acuden a la “Sociedad del
Socorro’, un grupo en que las mujeres aprenden eco-
nomia doméstica. Las mismas mujeres ensefian sus
atributos como cocineras, lavanderas, costureras, re-
posteras, lo mismo que sus habilidades para la limpie-
za, el envasado de productos y otros. Aqui se capacita
a las mujeres para ser mejores amas de casa, como or-
ganizar el hogar y cdmo estar preparadas para tiempos
de crisis. Los hombres tienen a su cargo la organiza-
cién del sacerdocio aardnico y de Melquisedec, la pre-
sidencia con sus dos consejeros, y ocupan diversos
grados en la jerarquia —didcono, elder, maestro, obis-
po, apdstol— o pertenecen al Grupo de los Setenta,
que funciona como una especie de clero. Otra dife-
rencia genérica es la relacionada con el titulo de el-
der, que obtienen los hombres misioneros y que
significa “anciano” en inglés —“older”—, como in-
dicativo de cierto grado de sabiduria y de madurez.
Se espera que la mayoria de los jévenes sean misio-
neros, encargados del proselitismo religioso en un

MIVOTO £5 X1

Apoyo a la campana presidencial de Andrés Manuel Lopez Obrador.

periodo de dos afos. Las mujeres también pueden
ser misioneras durante un periodo menor —ano y
medio—, ya que se considera que en ese lapso las
jovenes estan en edad de casarse, por lo que su obje-
tivo debe ser conseguir esposo y formar una familia.
Al estar lejos de casa y en una actividad continua, la
mujer no tendria tiempo de tener un noviazgo for-
mal, con miras a establecer una familia. Las mujeres
no reciben el titulo de elder debido a la ausencia del
sacerdocio femenino, que es sustituido por la expec-
tativa de ser madre, de modo que su estancia como
misionera es reducida para tratar de alcanzar el
“don” de ser madre-esposa.

La religién mormona realiza fiestas a través de
una organizacion para jévenes llamada “Instituto’,
cuyo objetivo es que las mujeres convivan con
hombres de la misma religion, incluso de otros lu-
gares, hasta que encuentren pareja. El “Instituto” es
la segunda fase del “Seminario”, donde se ensefia
mds sobre la doctrina religiosa. Vemos asi cémo

4

£Z SERA (O
E SPONSABILIAE
I VOO £5

D }2\ \v\/\\ \}\ A é




MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

entre los mormones la estructura ordena y controla
la relacion entre los géneros. Parece que el fin prin-
cipal es mantener la diferencia genérica a partir de
la division sexual del trabajo: por un lado tenemos
al hombre, sacerdote, jefe de familia, asalariado, y
por otro a la mujer, madre-esposa y ama de casa. El
hombre cumple un rol de proveedor y la mujer de
administradora del hogar. En resumen, la institu-
cidén se preocupa por conferir discursivamente la
misma condicién e importancia a los hombres y a
las mujeres. No obstante, el hecho de que aparezcan
espacios y roles distintos nos sitiia en una institucio-
nalizacion de género y, por consiguiente, en una
construccion de identidades diferentes.

Uno de los pocos espacios en que las mujeres par-
ticipan en igualdad son las predicaciones de los do-
mingos y los testimonios que se ofrecen el primer
domingo de cada mes. Las mujeres pueden partici-
par y ocupar el mismo estatus social que los hom-
bres, ya que se dirigen a la comunidad religiosa y
obtienen reconocimiento social. A diferencia de las
predicaciones de las mujeres pentecostales, la pre-
dicacién femenina entre las mormonas, al menos
la observable, no estd relacionada con la tarea de la
mujer en el hogar o como madre, esposa o hija, sino
con la feligresia en general, al seguir la normatividad
afin a ambos géneros. En el caso de los testimonios
ocurre lo mismo tanto para hombres como para mu-
jeres: no versan sobre la tarea de la madre-esposa o
de como la religién ha reconfigurado su fe y su rela-
cién familiar, sino que se basan mds en la veracidad
del discurso religioso, afirman que la religion es la
verdadera y que se cree en la totalidad del discurso.
Por tanto, el espacio para el discurso resulta neutral,
ademas de que no se refuerzan las estructuras de do-
minacién masculina o de la diferencia entre los roles
masculino y femenino. Esta neutralidad puede de-
berse a que existen organizaciones dentro de la es-
tructura religiosa que son afines a ambos géneros y
otras en las que son excluyentes. En los espacios de
inclusién el discurso puede tornarse neutral, mien-
tras que en los espacios de exclusion el discurso re-
fuerza la posicion social y los roles de género.

INSTITUCIONALIZACION DEL GENERO
ENTRE MUJERES CATOLICAS

La estructura catdlica resulta menos especializada
que la pentecostal y la mormona, aunque se en-
cuentra mds relacionada con la segunda, en principio
por la ausencia del sacerdocio entre mujeres. No
obstante, presenta un vacio de organizaciones exclu-
sivamente femeninas para la feligresia. La inica or-
ganizaciéon que se puede considerar sélo para
mujeres, al menos en el caso de Ticul, es el monasterio,
cuestion que queda fuera de nuestro trabajo dado que
centramos nuestro interés en la congregaciéon en
general, por lo cual analizaremos los espacios recu-
rrentes de la “religiosidad popular”. Durante la cele-
bracién de la misa la participacién femenina es
constante, y aunque la membresia esta ligeramente fe-
minizada se cuenta con una presencia de ambos sexos.
Primero hay que mencionar que los puestos oficiales
suelen ser masculinos —sacristan, didcono y acoli-
to—,5 incluso el director de los acdlitos, Chucho, tiene
presencia en la organizacién de gremios, procesiones
y eventos de jovenes. La participacién femenina se
concentra en los papeles no oficiales, como rezadoras,
cantoras, recolectoras del diezmo y lectoras durante
las liturgias. El inico puesto “oficial” para las muje-
res, que reproduce el lado materno de la mujer, es el
de catequista. Un puesto intermedio, que confiere
reconocimiento social, es el de encargada de sector
o de parroquia, que representa la movilidad feme-
nina en el espacio publico, a pesar de que depende
de la opinion masculina de los didconos y demas
organizadores varones.

En la misa catolica el sacerdote tiene mayor cen-
tralidad, a diferencia de las celebraciones religiosas
de los mormones y los pentecostales, en las que hay
una participacioén constante de los fieles. En el cato-
licismo, aun cuando la participacién de la feligresia
es recurrente, los momentos religiosos —el Evangelio,

15 Esto no ocurre en la Iglesia catdlica en general, mds bien en
Ticul, porque en otros lugares, incluso en Yucatéan, las mujeres si
pueden ser acélitos, diaconisas, etcétera.

» 175



176 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

la Homilia, el Credo y el Padre Nuestro, la Consa-
gracion, la Eucaristia— son indicados por el sacer-
dote. Las mujeres, al igual que los hombres, tienen
participacién no oficial a través de la lectura de pa-
sajes biblicos, cantos, salmos, oraciones, recolec-
cién del diezmo, por lo que el espacio es neutral. A
simple vista, podriamos decir que los espacios no
oficiales son neutrales, mientras que los oficiales
son masculinos. Por ejemplo, durante la Eucaristia los
unicos encargados de dar la ostia o sostener la ban-
deja son los hombres, aunque no es una pauta general
en todas las iglesias catélicas. En cuanto al discurso
durante la celebraciéon tampoco esta sexuado, pues
se dirige al comportamiento “catélico” en general y
no al de las mujeres catélicas o los hombres catéli-
cos. No existen prescripciones sobre la vestimenta.
En cambio, si hay diferencias entre los géneros en
otro tipo de celebraciones, como gremios y proce-
siones, que pertenecen al orden de la “religiosidad
popular” més que al oficial.

Los “circulos biblicos” son espacios que las muje-
res se han apropiado. Consisten en reuniones veci-
nales en las que se analizan pasajes biblicos y se
realizan cantos. Esta practica no es exclusivamente
femenina, pero en el grupo estudiado sélo asisten
mujeres. La actividad principal es el Rosario, que se
desarrolla en distintos acontecimientos religiosos,
como gremios, novenas, adoracién al Santisimo y
rezos, asi como otros de cardcter extraordinario,
como los ritos funerarios, casos de enfermedad y
de condolencia, entre otros. La mayoria de las mu-
jeres entrevistadas realizan o han realizado el Rosa-
rio. El “circulo biblico” es un espacio que se ha
tornado femenino y que aun no representa la esfera
publica porque tiene lugar en el hogar, de modo que
tampoco traspasa la esfera tradicional de la mujer.
La casa sede es rotatoria, las mujeres designan el
turno. Ahi cantan, rezan, leen, reflexionan y con-
versan, por lo que no puede considerarse como un
espacio oficial de la religion: es parte de su estruc-
tura, pero no en sentido publico. En contraste, el
Grupo de Renovacidn, que se retine en la Iglesia de
San Antonio los miércoles por la tarde, no es un

grupo femenino, desaparecié durante un tiempo y
hace tres afios se reintegré. Las mujeres que asisten
invitaron nuevamente a los hombres interesados,
pero ellos casi no acuden a estas reuniones. Es un
grupo practicamente de mujeres. Dofa Fidelina
habla de las actividades que llevan a cabo:

alabar a Dios, se hace oracion de sanacion [...] Mi gru-
po es para mujeres, no hay hombres, el de Renovacidn,
no hay hombres, s6lo mujeres [...] Ese grupo ya tenia
varios afos que se formo na’ mas que hubo un tiempo
en que iban muchas, después dejaron de ir, y se volvié a
formar hace como tres afios y ahorita somos como 12,
no somos muchas.

El Grupo de Renovacién representa un espacio pu-
blico, las mujeres dejan el hogar y se insertan en lo
religioso y muchas veces se quedan a la misa de las
7 de la noche. Ademas, es un espacio al interior de
lo religioso, por lo cual tiene mayor reconocimien-
to social o publico, aunque aun es una pequeiia co-
munidad. Las procesiones y peregrinaciones
también son espacios en los que participan las mu-
jeres, sobre todo en la celebracién en honor a San
Antonio de Padua, patrono de la localidad, que tie-
ne lugar en junio. Antes de la procesion se realiza
una misa matutina, después la imagen del santo es
cargada en hombros por los didconos, quienes son
los primeros en salir de la iglesia. Existen grupos de
mujeres que salen detras de los diaconos, que por lo
general son las organizadoras de los sectores y gru-
pos religiosos. La principal exclusiéon femenina es
“cargar al santo”, una labor masculina.!'® Chucho,
uno de los organizadores, va buscando a los hom-
bres entre la multitud para que pasen a cargar al
santo. Otra actividad a cargo de jévenes varones es
la de reventar los voladores que sirven para convo-
car a la feligresia y determinar el recorrido.

16 Esto se justifica por la fuerza del hombre, dado que las imdge-
nes son pesadas. Sin embargo, en algunas partes de Oaxaca se
acostumbra que las mujeres alcen a los santos. Habria que explo-
rar otras zonas de Yucatdn para verificar si hay diferencias. En
Ticul, durante los dos periodos de campo, no se observo a muje-
res cargando a los santos.



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

El papel femenino tiene dos actividades centrales
durante las procesiones y los gremios. Un grupo de
mujeres va al frente rezando o cantando. Aunque la
actividad no es excluyente, ellas tienen mayor parti-
cipacion y la inclusién es masculina. La otra activi-
dad, exclusivamente femenina, es la de cargar
arreglos florales y ramos que sirven para adornar la
procesion, los cuales, una vez terminado el recorri-
do, se colocan a un lado del santo para adornarlo.
Una labor predominantemente femenina, aunque
no exclusiva, es cargar los estandartes de los santos,
sectores, gremios, entre otros, que se utilizan en las
procesiones, peregrinaciones y gremios. En la Pro-
cesion de San Antonio las mujeres son quienes cargan
los estandartes. Al terminar la procesion, el santo es
expuesto en la iglesia para adoracion y un grupo de
mujeres se queda a hacer oraciones por turno.
Cualquiera puede acudir y participar en los rezos,
sin embargo la organizacién y la participacion son
mayormente de mujeres.

La procesion de los santos es un espacio en el que
se observa la division sexual del trabajo, que no se
hace presente en la celebracion ordinaria de las mi-
sas. A este respecto, las exclusiones de género pueden
tener mas un sentimiento tradicional y cultural de-
bido al sincretismo entre la cosmovisién maya y la
religion catdlica producida a partir de la Colonia.
En un sentido mas estricto, al ser parte de la celebra-
cion religiosa la mujer tiene lugar en la estructura
religiosa y, por tanto, en la institucionalizacién. Un
ultimo espacio femenino son los rezos en honor a
los santos y a la virgen. Habitualmente acuden las
mujeres y llegar a ser “rezadora” es valorado positi-
vamente por las demdas mujeres. Cuando hay presen-
cia masculina en estos eventos es para ayudar en
algunas funciones especificas, sobre todo al final del
rezo, cuando se realiza un convivio (tox) patrocina-
do por la nochera. Por ultimo, el sacerdocio estd ve-
dado para las mujeres catdlicas, al igual que para las
mujeres mormonas, pero a diferencia de éstas las ca-
tolicas que quieran vincularse a una vida de servicio
religioso cuentan con la opcién de aspirar a ser mon-
jas y la normatividad religiosa cambia radicalmente.

IDENTIDADES FEMENINO-RELIGIOSAS

Una vez esbozados los espacios que constituyen
las estructuras y organizaciones de las tres religio-
nes, analizaré las identidades que emanan de estos
grupos y las formas en que las mujeres las nom-
bran. Como se menciond al principio, la idea de la
institucionalizacidn religiosa del género remite a
la posibilidad de establecer tipos ideales, entre los
cuales ciertas practicas se corresponden con deter-
minados discursos y normatividades. En este senti-
do, entre las mujeres pentecostales la principal
identidad femenino-religiosa es la de esposa-predi-
cadora. La mayoria de las mujeres pentecostales se
refiere a sus roles en el hogar, sobre todo el de espo-
sa, mas que al de madre, aunque bajo ciertos aspec-
tos éste cobra importancia. Sin embargo, ser esposa
esta asociado claramente con una posiciéon normati-
va de la iglesia, es decir, ser ayuda idénea del esposo
para que éste pueda cumplir con la funcién de cabe-
za de la familia. La responsabilidad de que el esposo
cumpla con sus roles familiares recae también sobre
la mujer, sobre su capacidad de plegaria, de sumi-
sién y de involucrar al marido en las actividades fa-
miliares y de la iglesia. Asimismo, su buen desempeiio
como esposa estard valorado en sus roles de predi-
cacién al momento de dar testimonio de su buena
labor y de cémo su pareja ha dejado los vicios, lo
que Brusco ha denominado la “reformacién del ma-
chismo” —proceso de conversién del esposo por
medio del cual éste va dejando los vicios e invierte
mas tiempo y dinero en la familia (Brusco, 1995)—.

Entre las mujeres mormonas la identidad esta
constituida por ser madre-administradora-maes-
tra visitante. La primera representa su principal
don que, como vimos, es dado por gracia o man-
dato divino. Se percibe como natural y como el
ideal de toda mujer, mientras los hombres se con-
vierten en sacerdotes. Aunado a ser madre, esta la
funcién de ser buena administradora del hogar,
prepararse para tiempos dificiles, de desastres y or-
ganizar adecuadamente los bienes familiares, y en
algunas ocasiones también los de la iglesia. Ser

> 177



178 4

Juan Carlos Cruz

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

Jornada electoral del 1 de julio de 2012 en el pais.

administradoras, como ellas mismas se describen
con base en el discurso mormon, implica una nue-
va formulacion de la idea de ama de casa, una nueva
configuracion del esquema produccién/reproduc-
cidn, para trasladarlo al de proveedor-administra-
dor y darles mayor capacidad de movimiento. Una
tercera faceta recurrente en la identidad femenina
de las mormonas es ser maestras visitantes, esto es
un llamamiento que consiste en visitar a otras mu-
jeres, saber como estdn, darles asistencia en caso
de enfermedad o averiguar por qué no han podido
asistir a la iglesia.

En los tres aspectos de la identidad femenino-reli-
giosa de las mujeres mormonas se ponen de mani-
fiesto sus dones como mujeres, al igual que sus
obligaciones, establecidas por la normatividad reli-
giosa. Por ejemplo, no se les niega trabajar, aunque

se les recomienda que no lo hagan para que puedan
ser buenas madres. Algunas jévenes mencionan que
tienen pensado trabajar sélo si es necesario y que se
dedicaran en principio a sus hijos y al hogar, aunque
todas se encuentran estudiando alguna profesion.
La mayoria de las mujeres adultas trabaja, si bien
son valoradas por su labor doméstica y religiosa a
través de los llamamientos mas que por su actividad
profesional. Sin embargo, comparten con las muje-
res pentecostales la idea sobre su “deber ser” como
“ayuda idénea” del hombre. La principal diferencia
entre las mujeres mormonas y las pentecostales es
que las primeras tienen mayor facilidad para transi-
tar en el espacio publico, sus esferas de accién son
mayores y estan mas especializadas en la misma or-
ganizacion religiosa, en tanto que las mujeres pente-
costales tienen mayor reconocimiento en los roles



MAYO-AGOSTO 2013

Desacatos

ESQUINAS

de predicacion y liderazgo, al mismo tiempo que in-
terpretan las doctrinas.

Por su parte, las mujeres catdlicas se consideran en
su mayoria amas de casa-rezadoras, asumen que su
rol fundamental es ser amas de casa, a pesar de que
muchas de ellas trabajen o hayan trabajado. Ellas no
mantienen un discurso limitado hacia un ser-de-
otros (Lagarde, 2003), como ocurre con las muje-
res pentecostales hacia el esposo o entre las mujeres
mormonas hacia los hijos. Mas bien, se ubican en
un sentido que incluye el ser-de-otros en un sentido
general y delimitado claramente en un espacio: lo
doméstico. La mayor parte de su colaboracion en ac-
tividades religiosas tiene que ver con el rezo. Ellas se
consideran rezadoras, ya sea por realizar oraciones
de manera individual en la alcoba frente a un santo
o de manera colectiva en alguna novena o gremio.
Ademds, tampoco existe una normatividad tan mar-
cada o prescrita religiosamente sobre lo que deben
hacer, motivo por el cual no existe entre estas muje-
res una idea clara sobre sus roles femenino-religio-
sos, como si ocurre entre las de los otros dos grupos
religiosos. La normatividad hacia las mujeres catoli-
cas es menor en relacién con las mormonas o pente-
costales y puede observarse en la vestimenta y en las
prescripciones hacia el trabajo, ya que a ellas no se
les prohibe o se les recomienda que no trabajen. Las
mujeres catolicas tienen mayor acceso a la esfera pu-
blica y conviven con los hombres durante la juven-
tud sin tantos problemas.

A manera de conclusion podriamos decir que las
tres religiones estudiadas contribuyen a mantener el
orden patriarcal y que no hay un cuestionamiento
de las mujeres sobre las asignaciones que la institu-
cién religiosa prescribe. Si bien es cierto que en al-
gunos casos, como el pentecostal, se generan roles
de liderazgo, éstos no van mas alla de la esfera reli-
giosa, mientras que la institucionalizacion religiosa
del género rebasa lo propiamente religioso y se ins-
cribe en el orden de las cosas de la vida cotidiana.
Las mujeres pentecostales, mormonas y catélicas es-
tudiadas construyen sus identidades con base en los
elementos simbolicos que tienen latentes, como la

vestimenta, los espacios, los discursos, las practicas,
los roles y el estatus. A diferencia de los estudios de
Juérez o Fortuny, dificilmente se observan formas
de empoderamiento o de cuestionamiento y trans-
gresion de la norma, aunque si de liderazgo junto a
ganancias familiares. Aun cuando la relacién pare-
ciera la misma: subordinacién femenina, estas mu-
jeres no se sienten subordinadas. Incluso entre las
pentecostales, en que el rol de predicadoras es muy
fuerte, aparecen como beneficiadas de la conversion
de sus esposos, ya que ellas logran que éstos o los
hijos se alejen de los vicios y se reinserten en las di-
namicas familiares. Tampoco hay que pasar por alto
la existencia de cierta violencia simbodlica (Bourdieu,
2005), que al asemejarse al orden de las cosas se in-
visibiliza o se percibe como natural.

Finalmente, el papel de las mujeres y el ser-de-
otros, en el sentido de Lagarde (2003), cambia segun
la adscripcidn religiosa. Mientras las mujeres pente-
costales dirigen la mayor parte de su trabajo a ser
“buenas esposas’, las mormonas buscan “ser buenas
madres” y las catolicas, “buenas amas de casa” La
vestimenta va de lo més rigido del pentecostalismo a
las flexibilizaciones del mormonismo y la casi nula
normatividad del catolicismo. Los espacios a los que
tienen acceso las mujeres fuera de lo religioso se am-
plian en este mismo orden. La diversidad religiosa
presenta una proliferaciéon de formas de ser mujer
con distintos aspectos que intervienen en la identi-
dad femenino-religiosa. Aun cuando en algunos ca-
s0s estos procesos genéricos puedan considerarse de
subordinacién, para estas mujeres implican: proce-
sos de cambio familiar y de reconocimiento por par-
te de la feligresia —pentecostales—; de valoracion
de sus llamamientos y dones sin que las exclusiones
signifiquen un estigma o una ausencia sustancial o
real en su ser social —mormonas—, o que la partici-
pacion de las mujeres no sea reconocida oficialmen-
te, sino solo a través de la religiosidad popular
—catolicas—. Todas éstas son expresiones de la ins-
titucionalizacion religiosa del género, que configura
formas de ser y estar que se han caracterizado como
identidades femenino-religiosas.

» 179



180 4

ESQUINAS

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2013

BIBLIOGRAFIA

Berger, Peter, 1999, El dosel sagrado. Para una teoria socio-
légica de la religién, Kairds, Barcelona.

y Thomas Luckmann, 2005, La construccion so-
cial de la realidad, Amorrortu, Buenos Aires.

Bourdieu, Pierre, 2005, La dominacién masculina, Ana-
grama, Barcelona.

Brusco, Elizabeth, 1995, The Reformation of the Machis-
mo: Evangelical Conversion and Gender in Colombia,
University of Texas, Austin.

Drogus, Carol Ann, 1997, “Private Power or Public Power:
Pentecostalism, Base Communities, and Gender”, en
Edward Cleary y Hannah Stewart-Gambino (eds.),
Power, Politics, and Pentecostals in Latin America,
Westview Press, Colorado.

Fortuny, Patricia, 1998a, “Is it Possible for Women to Be-
come Empowered through their Participation in Fun-
damentalist Religions?”, ponencia, Annual Meeting
Society for the Scientific Study of Religion, 6-8 de no-
viembre, Montreal.

, 1998b, “Women’s Empowerment through Reli-

gion Stories of Female Converts in Two Mexican Cities,

ponencia, Trinity University, San Antonio, 4 de marzo.

,2001a, “Religién y figura femenina: entre la nor-

ma y la practica’, en La Ventana, vol. II, nim. 14, Uni-

versidad de Guadalajara, pp. 126-158.

, 2001b, “Diversidad y especificidad de los protes-
tantes”, en Alteridades, afio 11, num. 22, Universidad
Auténoma Metropolitana-Iztapalapa, pp. 75-92.

Garma, Carlos, 2005, “Cambio religioso en localidades
indigenas del sureste mexicano segin el Censo del
2000” en Mario Humberto Ruz y Carlos Garma (eds.),
Protestantismo en el mundo maya contempordneo,
Universidad Nacional Auténoma de México, Univer-
sidad Auténoma Metropolitana-Iztapalapa (Cuader-
nos del Centro de Estudios Mayas, nim. 30), México.

Gonzalez, Felipe e Ivonne Vizcarra, 2006, Mujeres indige-
nas en el Estado de México. Vidas conducidas desde sus
instituciones sociales, El Colegio Mexiquense, Univer-
sidad Autéonoma del Estado de México, México.

Instituto Nacional de Geografia y Estadistica (INEGI),
2000, XII Censo General de Poblacion y Vivienda, Ins-
tituto Nacional de Geografia y Estadistica, México.

, 2010, XIII Censo General de Poblacién y Vivien-

da, Instituto Nacional de Geografia y Estadistica,

Meéxico.

Judrez, Elizabeth, 2000, “Re-creando identidades en dos
grupos religiosos”, en La Ventana, nam. 12, Universi-
dad de Guadalajara, pp. 74-111.

, 2006, Modelando a las Evas. Mujeres de virtud y

rebeldia, El Colegio de Michoacan, Zamora.

, 2007, “Las hijas de Eva. De la normatividad a la
transgresion’, en Carolina Rivera y Elizabeth Judrez
(eds.), Mds alld del espiritu. Actores, acciones y prdcti-
cas en iglesias pentecostales, Centro de Investigaciones
y Estudios Superiores en Antropologia Social, El Cole-
gio de Michoacan, México, pp. 149-183.

Lagarde, Marcela, 2003, Los cautiverios de las mujeres ma-
dre-esposas, monjas, putas, presas y locas, Programa
Universitario de Estudios de Género-Universidad Na-
cional Auténoma de México, México.

Mariz, Cecilia y Maria Das Dores Campos, 1997, “Pente-
costalism and Women in Brazil”, en Edward Cleary y
Hannah Steward-Gambino (eds.), Power, Politics, and
Pentecostals in Latin America, Westview Press, Colorado.

McGuire, Meredith, 1997, “Extended Application: Women's
Religion and Gender Roles”, en Meredith McGuire,
Religion. The Social Context, Wadsworth Thomson Lear-
ning, Belmont, pp. 120-140.

Pacheco, Jorge, 2007, Cambio y continuidad sociocultural
en la region sur del campo yucateco, Universidad Auto-
noma de Yucatan, Plaza y Valdés, México.

Puttick, Elizabeth, 1999, “Women in New Religious Move-
ments’, en Bryan Wilson y Jamie Cresswell, New Reli-
gious Movements. Challenge and Response, The Institute
of Oriental Philosophy European Centre, Nueva York.

Rivera, Carolina, 2007, “La comunidad eclesial y la comu-
nidad moral: ;dos realidades en sintonia?”, en Carolina
Rivera y Elizabeth Judrez (eds.), Mds alld del espiritu.
Actores, acciones y prdcticas en iglesias pentecostales,
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologia Social, El Colegio de Michoacan, Méxi-
co, pp. 117-147.

Serret, Estela, 2001, EI género y lo simbdlico: la construc-
cién imaginaria de la identidad femenina, Universidad
Auténoma Metropolitana-Azcapotzalco, México.

Tanner, Eldon, 1973, “El papel de la mujer”, en Iglesia de
Jesucristo de los Santos de los Ultimos Dias, Discursos
y conferencias generales, 1973-1975, Iglesia de Jesucris-
to de los Santos de los Ultimos Dias, México.

, 2001, “Ser mujer es el mas alto honor”, en Iglesia

de Jesucristo de los Santos de los Ultimos Dias, Discur-

sos de conferencias generales, 1973-1975, Iglesia de Je-
sucristo de los Santos de los Ultimos Dias, México.






