
4 161 

Alberto C. Velázquez Solís: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social-Sureste, 
San Cristóbal de las Casas, Chiapas, México

wacko_vesa@yahoo.com.mx

Desacatos, núm. 42, mayo-agosto 2013, pp. 161-180
Recepción: 14 de diciembre de 2011 / Aceptación: 28 de noviembre 2012

La institucionalización religiosa  
del género en Ticul, Yucatán.  

Un estudio comparativo  
de tres grupos religiosos

Alberto C. Velázquez Solís

En este artículo se analiza el proceso por medio del cual se configuran las identidades femenino-religiosas a partir 
de los discursos, los espacios, los roles, las prácticas, las normas y el estatus que la religión prescribe sobre el ser 
femenino. La religión establece tipos ideales de hombre y mujer, que representan exclusiones e inclusiones, formas 
de ser y actuar, de vestirse y de comportarse, entre otros. El objetivo es analizar cómo la religión estructura las re-
laciones de género, no sólo al interior de los grupos religiosos, sino también en otras esferas en la vida cotidiana.

Palabras clave: género, institucionalización, identidad, normatividad, religión, vida cotidiana

Religious Institutionalization of Gender in Ticul, Yucatán. A Comparative Approach 
within Three Religions
This paper analyzes the process in which the female-religious identities gain configuration through discourses, 
spaces, roles, practices, norms and status that religion sets on about the female self. Religion establish ideal kinds to 
be man and woman, these ways represent exclusions and inclusions, ways of being, acting, dressing, and behaving, 
among others. The purpose is to analyze how religion structures gender relations, not only within the religious 
groups, but also in everyday life.

Keywords: gender, institutionalization, identity, norms, religion, everyday life



3162 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

Introducción

La religión impacta en distintas esferas de la 
vida social, entre ellas las relaciones de géne-
ro que se construyen a diario y que implican 

espacios, inclusiones, exclusiones, roles, estatus, je-
rarquías, formas de entender y de representar el 
mundo. En este sentido, conviene preguntar: ¿cuál 
es la forma de participación de hombres y mujeres 
en un espacio tan normativo como el de la religión? 
Pero sobre todo: ¿cómo la religión configura las re-
laciones entre hombres y mujeres en la vida cotidia-
na? Si partimos de la idea de que el género entraña 
diferencias sociales, que muchas veces son traduci-
das como desigualdades que afectan en particular a 
las mujeres, cabe otro cuestionamiento: ¿cómo in-
tervienen algunas de las religiones cristianas en las 
relaciones genéricas? En este artículo analizo lo que 
he denominado la “institucionalización religiosa del 
género”, es decir, la estructuración de las relaciones, 
los espacios, las prácticas y los discursos entre hom-
bres y mujeres a partir de las prescripciones canóni-
cas de las religiones. Fue indispensable tratar el 
problema desde los procesos de construcción de la 
identidad, en específico de las “identidades femeni-
no-religiosas”. El estudio se realizó con base en dos 
periodos de trabajo de campo —2006 y 2007— en 
Ticul, una ciudad media localizada en el cono sur 
del estado de Yucatán, en la región conocida como 
“citricota” debido a que el cultivo de cítricos es la 
principal actividad económica de los hombres.

A pesar de ser catalogada como una ciudad por el 
tamaño poblacional, el lugar presenta una mezcla 
de rasgos urbanos y rurales. Es una comunidad ma-
ya que ha perdido algunos elementos distintivos, 
como la vestimenta, la lengua, el trabajo de la milpa 
y por consiguiente las ceremonias agrícolas mayas. 
En este municipio los índices de migración interna-
cional no son elevados, y por el contrario la movili-
dad a centros urbanos, en el Caribe y en Quintana 
Roo, es frecuente. Ticul rompe con elementos pre-
sentes en la región del cono sur: por ejemplo, en 
Dzan aún persisten ceremonias agrícolas, tal vez 

con modificaciones (Pacheco, 2007), en tanto que 
en Oxcutzcab, poblado cercano en el que la migra-
ción internacional es uno de los factores de cambio 
más importantes, esta práctica se ha abandonado.

En Ticul conviven distintas denominaciones reli-
giosas: presbiterianos, bautistas, pentecostales, testi-
gos de Jehová, adventistas, mormones y desde luego 
católicos. Con un escenario con tanta pluralidad re-
ligiosa (véase tabla 1) consideré indispensable reali-
zar un estudio comparativo entre tres religiones: la 
Iglesia Pentecostal Unida de México (ipum), de tipo 
protestante con denominación pentecostal; la 
Iglesia de Jesucristo de los Santos de los Últimos 
Días (sud) o mormones, que representa a las igle-
sias paraprotestantes, y la Iglesia católica, que toda-
vía mantiene la feligresía más numerosa.1 El trabajo 
de campo consistió en entrevistas a profundidad se-
miestructuradas, encuestas, observación partici-
pante y fotointerpretación. Aquí recurro únicamente 
a la información obtenida a través de observacio-
nes2 y entrevistas.3

1 La selección obedeció a criterios de representación para estable-
cer tipos ideales relacionados con las iglesias protestante, para-
protestante y judeo-cristiana. Las protestantes son representadas 
por la denominación Pentecostal; las paraprotestantes, por los 
Santos de los Últimos Días o mormones, y la judeo-cristiana, por 
la católica. Las paraprotestantes también se conocen como para-
cristianas, independientes (Rivera, 2007: 120) o protestantes 
marginales (Fortuny, 2001b: 88). En el Censo de Población y 
Vivienda 2000 (inegi, 2000) aparecen bajo el nombre de “bíblico 
no evangélico” y aun cuando estos grupos religiosos utilizan la 
Biblia, Garma explica que se debe a una petición de los grupos 
protestantes, debido a que los adventistas, testigos y mormones 
interpretan de manera distinta la Biblia respecto del protestantis-
mo (Garma, 2005: 29).
2 La observación participante incluyó los cultos o servicios reli-
giosos de las tres religiones. En ocasiones me situé lejos del gru-
po y otras dentro. Participé en actividades como conciertos, fies-
tas, reuniones y acudí a las casas de los informantes. Muchas 
veces pasé toda una jornada en la casa de algún informante o de 
varios, para vivir de cerca sus relaciones religiosas, familiares, 
afectivas, laborales y de género, y determinar así cómo la reli-
gión trasciende a otras instituciones más allá de la religiosa.
3 Las entrevistas incorporaban una diversidad de temas, reflexio-
nes de los informantes y el desglose de sus actividades. Los temas 
principales eran: opiniones sobre las prescripciones religiosas de 
si la mujer debe o no trabajar, qué significa ser “ayuda idónea”, 
qué significa ser mujer/hombre de su religión, qué cambios ha



4 163 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

La institucionalización religiosa 
del género: configurando  
un concepto

En este artículo parto de la idea de que el género es 
estructurado por determinadas instituciones socia-
les, entre las que se encuentra la religión como una 
de las principales ordenadoras y reguladoras de los 
roles de género, en primer lugar por la interioriza-
ción del discurso religioso patriarcal subyacente en 
las normatividades religiosas y en segundo lugar 
por la exteriorización que se hace de este discurso 
en las prácticas sociales. Para esto recurro a la teoría 
de la institucionalización de Berger y Luckmann 
(2005) y la examino desde la relación entre género y 
religión. La idea básica es que las instituciones so-
ciales prescriben formas de ser y de actuar —identi-
dades y roles— que los individuos interiorizan por 
medio de prescripciones discursivas, que son objeti-
vadas de nuevo en prácticas e incluso representadas 
socialmente. Es decir, existe una idea medianamen-
te generalizada de cómo son o cómo deben ser los 
individuos. En palabras de Berger y Luckmann:

Las tipificaciones de las acciones habitualizadas que 
constituyen las instituciones, siempre se comparten, 
son accesibles a todos los integrantes de un determi-
nado grupo social, y la institución misma tipifica tan-
to a los actores individuales como a las acciones 
individuales. La institucionalización establece que las 
acciones del tipo x sean realizadas por actores de tipo 
x (Berger y Lukmann, 2005: 74).

En este sentido, se trata de un modelo de tipificación 
de la conducta de los individuos. Respecto del géne-
ro esto implica que las mujeres sean y actúen de 
cierta forma, no necesariamente igual a la de los 
hombres, que puede ser tipificada en términos de 
identidades. En este caso, sólo me remitiré a las fe-
menino-religiosas. Berger menciona:

la sociedad no sólo contiene un conjunto de institu-
ciones y papeles utilizables objetivamente, sino tam-
bién un repertorio de identidades dotando del mismo 
estatus de realidad objetiva. La sociedad asigna al indi-
viduo no sólo un juego de papeles, sino también una 
identidad concreta (Berger, 1999: 31).4

Tabla 1. Diversidad religiosa por año y sexo en Ticul

Clasificación religiosa
2000 2010

Total Hombres Mujeres Total Hombres Mujeres
Católica 23 131 11 390 11 741 22 021 10 699 11 322
Protestante y evangélica 3 927 1 868 2 059 4 628 2 138 2 490
Históricas o reformadas 1 375 638 737 1 466 676 790
Pentecostales/ evangélicas/ cristianas 2 552 1 230 1 322 3 162 1 462 1 700
Bíblicas diferentes de evangélicas 950 445 505 1 089 506 583
Adventistas 142 68 74 160 83 77
Testigos 471 226 245 553 240 313
Iglesia de Jesucristo de los Santos  
de los Últimos Días (mormones) 337 151 186 376 183 193
Fuente: Elaboración propia a partir de inegi (2000; 2010).

habido en su ser mujer desde que se convirtió a determinada re-
ligión —cuando aplica—, entre otros. Las entrevistas se realiza-
ron a nueve mujeres de cada grupo, cinco adultas y cuatro jóve-
nes, y se contrastaron con un pequeño sondeo estadístico, la 
observación y la fotointerpretación.

4 En relación con esto Bourdieu anota que “las estructuras de do-
minación [...] son el producto de un trabajo continuado —históri-
co por tanto— de reproducción al que contribuyen unos agentes 
singulares [...] y unas instituciones: familia, Iglesia, escuela, 
Estado” (Bourdieu, 2005: 50).



3164 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

Por tanto, la asignación de estos roles e identidades 
es equivalente a la realidad expresada por los indi-
viduos, de manera que si existen ciertos roles para 
cada género dentro del código social, en este caso 
religioso, serán presentados en la realidad como ta-
les: “no se espera sólo del individuo que actúe como 
marido, padre o tío, sino que sea marido, padre, o 
tío, y, lo que es más básico, se espera que sea un 
hombre, o que se comporte como tal” (Berger, 
1999: 31). Así, la institucionalización religiosa juega 
el papel de constructora de identidades por medio 
de la asignación de roles previamente establecidos. 
Es decir:

el individuo no sólo aprende los significados objetiva-
dos, sino que además se identifica con ellos y es mol-
deado por ellos. Los hace suyos, los convierte en sus 
significados. Se convierte no sólo en alguien que po-
see esos significados, sino en quien los representa y 
los expresa (Berger, 1999: 32).

Esto no significa que todo lo que hacemos como in-
dividuos ya esté institucionalizado, más bien existe 
un repertorio de actividades ya institucionalizadas 
por la repetición en el tiempo, de manera que llegan 
a ser parte habituada del mundo e incluso llegan a 
verse como normales, cotidianas o naturalizadas. 
Por tal motivo:

preguntar qué “roles” llegan a institucionalizarse 
equivale a preguntar qué áreas del comportamiento 
resultan afectadas por la institucionalización [esto 
quiere decir que] todo comportamiento instituciona-
lizado involucra “roles”, y éstos comparten así el ca-
rácter controlador de la institucionalización (Berger y 
Luckmann, 2005: 96).

La institucionalización religiosa del género nos 
ayuda a entender cómo la religión norma de una 
manera particular las relaciones entre hombres y 
mujeres, al mismo tiempo que les confiere sentido. 

Punta Chueca, Sonora.

Is
ra

el
 G

ar
ni

ca
/M

em
or

ia
 g

rá
fic

a 
de

l P
ro

ce
so

 E
lec

to
ra

l F
ed

er
al

 2
01

1-
20

12



4 165 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

Lugares, prácticas o roles, todos se encuentran rela-
cionados con la constitución de la identidad, el es-
tatus y el nivel de participación religiosa. Desde 
luego, entre las mujeres existen algunos elementos 
simbólicos más visibles que representan la normati-
vidad religiosa, como la vestimenta y los discursos, 
los cuales han sido asimilados e interiorizados por 
las mujeres y son objetivados en el comportamiento 
y las prácticas, incluso de manera inconsciente. A 
partir de esto, y con González y Vizcarra, considero, 
que el género como categoría analítica es una:

construcción social que se realiza en el contexto de un 
mundo sociocultural institucionalizado, dentro del 
cual se le asignan roles, significados y cualidades [...] 
Así, la identidad de género es producto de la sociali-
zación que las personas experimentan en contextos 
sociales e institucionales específicos (González y 
Vizcarra, 2006: 27).

Al ser el género un producto institucional puede 
pensarse que existen variantes al interior de las ins-
tituciones sociales, en este caso, diferentes grupos 
religiosos presentan distinciones en la manera en 
que asignan las identidades femeninas, debido a los 
distintos espacios establecidos para cada género, las 
formas de convivencia, los roles, las relaciones so-
ciales, la jerarquía religiosa, el discurso, los espacios 
y las organizaciones sociales. Estela Serret resume 
esta idea: “el discurso religioso norma, muy espe-
cialmente, las relaciones entre los géneros [...] la 
discriminación de espacios, la asignación de luga-
res diferenciados y la institución de identidades 
desiguales” (Serret, 2001: 124). La normatividad re-
ligiosa no se encuentra únicamente en los aspectos 
que menciona Serret, sino que trasciende a otras 
esferas e “incluso legitima las distinciones de géne-
ro en los roles laborales, responsabilidades del ho-
gar, responsabilidades en el cuidado de los hijos y 
la educación, responsabilidades en el matrimonio, 
responsabilidades políticas y estatus legal” (Mc-
Guire, 1997: 125). Según el análisis esbozado, la re-
ligión es un punto angular —aunque no exclusivo 

ni completamente determinante— en la institucio-
nalización del género. A través de ésta las mujeres y 
los hombres construyen sus identidades con base 
en los roles, las representaciones sobre “el ser” y la 
sexualidad, elementos que se extienden a otras es-
feras sociales más allá de lo religioso.

Antes de describir las relaciones de género desde 
los tres grupos religiosos, es importante revisar diver-
sos trabajos que han estudiado el tema. Cabe señalar 
que la mayoría se ha centrado en el pentecostalismo y 
en segundo lugar en el mormonismo y el catolicismo. 
Cecilia Mariz y María Campos Machado se centran 
en el análisis de los roles entre mujeres y hombres en 
la religión y en cómo la conversión puede beneficiar 
a las mujeres (Mariz y Campos, 1997: 41). Precisan 
que si bien el pentecostalismo refuerza muchos de los 
valores patriarcales, también le proporciona a la mu-
jer una serie de bagajes de soporte, aparte de que lo-
gra dirigir al esposo al hogar, ya sea a pasar mayor 
tiempo ahí o a destinar más dinero a los gastos fami-
liares, de manera que:

el pentecostalismo no sólo refuerza la estructura fa-
miliar al alentar al hombre a gastar menos en alcohol 
o en bebidas, sino que además atiende una función 
estratégica en la lucha por sobrevivir de estas mujeres 
pobres y de sus familias (Mariz y Campos, 1997: 43).5

Las mujeres se tornan más tolerantes con sus espo-
sos, puesto que cambian su forma de ver el mundo. 
Por esta razón, según estas autoras, los esposos dejan 
de ser opresores y se convierten en víctimas, ya que 
ellos se encuentran en opresión por el mal, hecho 
que otorga cierto tipo de poder a la mujer, quien 
puede usarlo como estrategia para la conversión de 
su esposo (Mariz y Campos, 1997: 47). Así, la princi- 
pal ganancia para las mujeres es la “domesticación 
del hombre”, es decir, conseguir que el hombre res-
tablezca la figura masculina hacia lo privado, al 
mismo tiempo que el proselitismo y las actividades 

5 Original en inglés, traducción propia.



3166 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

religiosas les permiten mantenerse mayor tiempo 
en el espacio público. Carol Ann Drogus, quien 
también analiza a los pentecostales, advierte la po-
sibilidad de cambiar los roles de género a través de 
las nuevas normas culturales entre los conversos, 
así como el hecho de que la participación femenina 
en la religión conlleva nuevos roles de liderazgo 
(Drogus, 1997: 58). Para esta autora existe una dife-
rencia entre el discurso religioso —que ve a las muje-
res como sumisas, detentoras de la última palabra y 
obligadas a respetar al esposo— y la práctica en la 
que el pentecostalismo deja abierta la puerta para 
la redefinición de los roles de género, ligados desde 
luego al liderazgo de las mujeres. Las tensiones res-
pecto de lo religioso y el género son muy fuertes por-
que reproducen los roles tradicionales, pero al 
mismo tiempo representan símbolos de estatus y de 
liderazgo: por ejemplo, algunas esposas de pastores 
juegan el mismo papel, interpretan el “rol masculi-
no”, sin embargo no lo hacen como un puesto ofi-
cial, sino espiritual (Drogus, 1997: 61-62).

Por su parte, Meredith McGuire asegura que 
muchos de los roles y expresiones de las mujeres 
han sido excluidos del discurso femenino, y que la 
religión tiene un peso histórico sobre las diferen-
cias y definiciones de los roles de género (McGuire, 
1997: 121). La autora puntualiza que existen dife-
rentes normas y valores para cada sexo en los que la 
mujer es desvalorizada en lo religioso o dirigida a 
lo doméstico, lo que incide en la constitución de su 
ser y de su identidad (McGuirre, 1997: 124). No 
obstante, también destaca que muchas de las reli-
giones modernas han integrado a la mujer, sobre 
todo hacia el centro de las acciones rituales, a tal 
punto de concebir la ordenación femenina en algu-
nas iglesias protestantes —v. g. metodistas, presbi-
terianas, luterana—, por lo cual las mujeres 
adquieren mayor participación religiosa y conoci-
miento de la doctrina (McGuirre, 1997: 127). Esta 
autora concluye que “las imágenes y símbolos reli-
giosos son elásticos; pueden cambiarse y reinter-
pretarse, [sin embargo] imágenes y símbolos tra- 
dicionales de la mujer generalmente son negativos y 

resisten a cambiarse” (McGuirre, 1997: 137).6 Se 
pueden percibir dos polos: el tradicional en el que la 
mujer representa la malignidad y la tentación —por 
lo cual el sexo femenino es asociado con ritos de 
purificación y determinado aislamiento, como en 
el judaísmo, el islamismo, las iglesias protestantes 
fundamentalistas y algunos grupos de católicos 
conservadores—, y otro en algunas religiones mo-
dernas que le confieren mayor participación y au-
toridad —aunque no necesariamente desde un 
puesto oficial— a la mujer. Según McGuire, la ma-
yoría de los protestantes, principalmente los pente-
costales, presentan esta característica.7

Elizabeth Juárez hace una propuesta más positiva 
cuando apunta que debemos pensar en las mujeres 
como poseedoras de agencia, ya que toman decisio-
nes y su acción está relacionada con sus intereses, de 
los cuales incluso puede sacar ventaja. Para Juárez lo 
principal es que las mujeres “llevan a cabo arreglos, 
negociaciones y reinterpretaciones entre este ‘deber 
ser’ que les enseña [la religión] y su hacer ‘real’ en la 
vida diaria” (Juárez, 2000: 103). Su análisis abunda 
en torno al discurso religioso y la práctica de las 
mujeres. La autora afirma que “dependerá de la ha-
bilidad que cada mujer tenga para manejar sus re-
cursos y negociar, que pueda moverse bajo esos 
códigos y relativizar las contradicciones” (Juárez, 
2006: 168) entre el discurso normativo y la práctica. 
A su vez, precisa que las mujeres reflexionan sobre 
el significado y el propósito de sus acciones, hasta el 
punto de acatar únicamente las normas relaciona-
das con los espacios donde se mueven, por lo que 
“las prescripciones y prohibiciones son expresadas, 
adaptadas y transformadas de acuerdo con su expe-
riencia cotidiana” (Juárez, 2006: 160-161). Si bien la 
estructura religiosa prescribe normas, formas de ac-
tuar y de ser, ésta se ve influida asimismo por la 

6 Original en inglés, traducción propia.
7 También en los nuevos movimientos religiosos —como Osho y 
Brahnma Kumaris— la mujer ha encontrado mayores ganancias, 
aunque en algunas ocasiones se enfatizan los atributos femeni-
nos, es decir, consiguen mayor participación desde los roles tra-
dicionales (Puttick, 1999: 145).



4 167 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

conducta y acciones de los creyentes. Por tanto, la 
normatividad religiosa es reformulada, readecuada 
y transformada con base en las necesidades e intere-
ses de los fieles (Juárez, 2007: 150). El aporte analíti-
co de Elizabeth Juárez radica en su exploración 
sobre las formas en que las mujeres transgreden y 
transforman la normatividad religiosa, al tiempo 
que pueden obtener beneficios de ésta.

Por su parte, Patricia Fortuny analiza la relación 
entre la práctica, el discurso y la norma en mujeres 
de La Luz del Mundo, y aspectos como la vestimen-
ta femenina y algunos de los espacios que las muje-
res han hecho suyos en un mundo donde la jerarquía 
religiosa es completamente patriarcal (Fortuny, 
2001a). Para esta autora las mujeres han interioriza-
do la normatividad hasta verla como “parte natural 
de su forma de ser” (Fortuny, 2001a: 141). Las mu-
jeres de La Luz del Mundo no se consideran 

subordinadas al hombre. Fortuny observa que las 
reflexiones que realizan estas mujeres en torno al 
discurso y a los espacios deben ser entendidas co-
mo parte del empoderamiento y de la agencia fe-
menina, principalmente por medio de la conversión 
del esposo, lo cual las configura como mediadoras 
entre lo mundano y Dios. También destaca su par-
ticipación como predicadoras y líderes a través de 
la acumulación del conocimiento bíblico, lo que le-
gitima su estatus y les confiere poder (Fortuny, 
2001a: 142-144). En otro texto, Fortuny analiza las 
historias de conversión de cuatro mujeres de distin-
ta adscripción religiosa —pentecostal, testigos de 
Jehová y mormona— y constata que la conversión 
femenina consigue redistribuir la vida familiar ya 
que logra acercar al esposo a su nueva religión, mu-
chas veces hasta llegar a la conversión. De esta ma-
nera, la práctica religiosa supone una relación 

Evento de campaña de la candidata del Partido Acción Nacional, Josefina Vázquez Mota, en San Luis Potosí, 14 de abril de 2012.

O
ct

av
io

 H
oy

os



3168 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

familiar más igualitaria, además de que a partir de 
ésta la mujer adquiere cierta autonomía, mas no 
emancipación: el esposo deja de ser violento, alco-
hólico, infiel, dedica mayor tiempo al cuidado de 
los hijos y no gasta dinero en bebidas, por lo que 
aporta más ingresos a la familia (Fortuny, 1998b: 
8-9), en tanto que la mujer cambia su visión del 
mundo y reordena la vida familiar. La autora resalta 
que la mujer adquiere prestigio y reconocimiento, 
sobre todo en el pentecostalismo, debido a que en 
éste no existen tantas restricciones como en el cato-
licismo (Fortuny, 1998b: 12).

Por último, Elizabeth Brusco se pregunta de qué 
manera las mujeres son agentes de cambio en sus 
roles tradicionales. En relación con la conversión fe-
menina y por consiguiente con la del esposo, Brusco 
informa que el “machismo” en Colombia es parte 
del sistema sexo-género, por lo que tanto la mujer 
como el hombre tienen roles y esferas definidas: a la 
mujer le corresponde lo privado y al hombre lo pú-
blico. Dado que ésta es su esfera, el hombre es pro-
penso a vicios como el alcoholismo, el cigarro, el 
juego y las mujeres. Por tanto, el machismo es públi-
co, mientras que lo femenino es doméstico, además 
de que hay una aparente abdicación natural del 
hombre hacia lo doméstico (Brusco, 1995: 79). 
Brusco reporta el “hogar como el lugar más impor-
tante de interacción entre hombres y mujeres [de 
manera que] las decisiones hechas en lo privado ge-
neran un cambio social en el orden público” 
(Brusco, 1995: 5),8 motivo por el cual sostiene que las 
mujeres son agentes de cambio desde sus roles tra-
dicionales. Propone ver al pentecostalismo colom-
biano como una forma de acción colectiva femenina 
y como una “estrategia” de las mujeres parecida al 
feminismo (Brusco, 1995: 3, 5, 11). El hombre se 
vincula nuevamente al hogar —“domesticación 
masculina”— una vez que se ha convertido, proceso 
que la autora califica como la “reformación del ma-
chismo” y el “esfuerzo continuo de la mujer para re-
formar al hombre”, el “ethos femenino de la religión 

evangélica” (Brusco, 1995: 129). Es frecuente que la 
conversión del hombre se efectúe cuando éste cae 
en alguna enfermedad y la mujer conversa logra 
dirigir su atención al evangelismo. Por tanto, para 
Brusco la conversión rompe la barrera entre lo 
masculino y lo femenino y restablece las relaciones 
matrimoniales:

Con la conversión, el machismo es reemplazado por 
la creencia evangélica como la principal determinan-
te de la relación esposo-esposa. Las fronteras entre la 
vida pública —masculina— y la vida privada —feme-
nina— son reconfiguradas y redefinidas. Las posicio-
nes relativas del poder de los esposos cambian. Esto 
no quiere decir que la mujer tenga ahora poder sobre 
su esposo. En los hogares evangélicos puede ser el es-
poso el único con poder, pero sus “aspiraciones fami-
liares” han cambiado para coincidir con las de su 
esposa (Brusco, 1995: 122).

En síntesis, la mayor parte de las autoras sugieren 
que la conversión religiosa y las iglesias protestantes 
representan una ganancia para las mujeres, que se 
asemeja a una forma de empoderamiento que gene-
ra nuevas formas de liderazgo, al igual que el acceso 
a espacios que antes eran vedados para ellas. No 
obstante, en estas denominaciones religiosas tam-
bién se detectan ciertas formas patriarcales que su-
bordinan a la mujer.

Institucionalización del género 
entre mujeres pentecostales

En Ticul existe una amplia gama de iglesias protes-
tantes pentecostales. En este trabajo se analiza una 
de las dos congregaciones de la ipum en Ticul, mis-
ma que no alberga más de 300 miembros de la loca-
lidad y que presenta los rasgos recurrentes del 
pentecostalismo: glosolagia —don de hablar en len-
guas—, avivamientos, bautizo por inmersión y a tra-
vés del Espíritu Santo. En la localidad ninguna mujer 
es pastora, aun cuando la normatividad religiosa de 
dicha congregación lo permite. Sin embargo, la 8 Original en inglés, traducción propia.



4 169 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

figura de la esposa del pastor es casi tan central como 
la del pastor mismo: tiene el reconocimiento del gru-
po, particularmente de las mujeres, y es la líder prin-
cipal de las damas. La feligresía se acerca a ella, al 
igual que lo hacen con la esposa del pastor asistente, 
y ambas son quienes tienen mayor participación 
predicando a las demás mujeres. Hay otras mujeres 
con cargos de liderazgo importantes, como Sandra, 
líder de damas, quien organiza todas las actividades 
relativas a las mujeres y ha conseguido el reconoci-
miento de la feligresía. Drogus comenta:

la presencia de mujeres en las iglesias pentecostales es 
importante para su mantenimiento y expansión a tra-
vés del liderazgo. Incluso algunas esposas de pastores 
juegan el mismo papel, interpretan el “rol masculino”, 
sin embargo no lo hacen como un puesto oficial, sino 
espiritual (Drogus, 1997: 61-62).9

La organización pentecostal confiere espacios de ac-
ción a las mujeres. Pueden ocupar cargos como 
maestras de la escuelita, diaconisas, líderes de damas 
y de célula y participar en el grupo musical, el orga-
nizacional y el de mantenimiento y limpieza del tem-
plo, entre otros. Además, durante los cultos las 
mujeres no sólo tienen la mayor membresía, sino 
que representan una gran participación: pasan a pre-
dicar, dan testimonios y reciben al espíritu a través 
del don de lenguas con mayor frecuencia. A pesar de 
lo anterior, las mujeres pentecostales están limitadas 
en muchas áreas y su principal labor al interior del 
grupo religioso es administrativa. La mayoría de los 
espacios femeninos tienen que ver precisamente con 
la condición de mujer: las jóvenes son maestras, cui-
dan a los niños; la limpieza es tarea femenina, esto 
implica barrer, trapear, sacudir, acomodar, es decir, 
la reproducción del rol de ama de casa, mientras que 
los hombres realizan el trabajo “fuerte y peligroso”, 
como cambiar fusibles, mover los bafles, componer 
el techo de lámina, las puertas, cargar bloques para 
improvisar un escenario en la explanada y otros.

En cuanto a la relación de los puestos oficiales, su 
distribución es adecuada, ya que la mujer puede as-
pirar a los mismos niveles que el hombre —puede 
ser pastora, diaconisa, ministra, líder de jóvenes, de da- 
mas y de célula—. En apariencia, la estructura de 
cargos en cuanto al género es horizontal, aunque 
debemos recordar que existen pocas mujeres pasto-
ras en Yucatán dentro de la ipum: aproximadamen-
te 40 pastores hombres y sólo una mujer, que se 
encuentra en Umán, en la zona conurbada de la ca-
pital del estado. En este sentido, si bien las mujeres 
pueden ocupar los cargos más altos, éstos se en-
cuentran ocupados por hombres, lo que mantiene 
la jerarquía patriarcal. Otros elementos que permi-
ten ver la diferencia entre hombres y mujeres dentro 
de la estructura religiosa: “muchas de las religiones 
contemporáneas han integrado a la mujer más hacia 
el centro de la acción ritual” (McGuirre, 1997: 127), 
de modo que ya no basta con analizar y observar la 
práctica ritual, sino que se requiere que nos dirija-
mos a la creencia para obtener su manifestación 
principal en el discurso religioso, tanto en el nivel 
oficial a través del pastor como por la vía de las mis-
mas mujeres.

Como se mencionó, las mujeres también tienen la 
facultad de predicar y lo hacen con mayor frecuen-
cia que el hombre, aunque el discurso es por sí mis-
mo excluyente, lo que produce entre las mujeres un 
efecto de autoexclusión. El discurso del pastor se 
mantiene en una relación dual: la del deber ser y la 
del ser femenino; es decir, la mujer como tentación, 
profanidad, desviación de la conducta masculina o 
como compañera, sumisa, madre y esposa (Serret, 
2001: 127; McGuirre, 1997: 124). Encontramos esta 
relación en el discurso en el que el hombre ocupa 
una posición superior, es cabeza de familia o del ho-
gar, y la mujer tiene que sujetarse a él. Las mujeres 
reproducen constantemente este discurso en la vida 
cotidiana e incluso cuando pasan a predicar. La 
predicación de las mujeres tiene sustento en los pa-
sajes bíblicos, y aun cuando refuerza en cierto sen-
tido la dominación masculina (Bourdieu, 2005) es 
preciso entender que hay una ganancia para las 9 Original en inglés, traducción propia.



3170 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

mujeres: introducirse en nuevos espacios con mayor 
frecuencia y reconocimiento. El pentecostalismo en 
sentido particular y el proselitismo en un sentido 
amplio han logrado reconfigurar la relación entre lo 
público y lo privado, las mujeres interactúan entre el 
espacio doméstico y el espacio público religioso 
(Mariz y Campos, 1997: 42). 

Esta reconfiguración del espacio permite que la 
mujer tenga más presencia social y seguridad. Pasar 
al micrófono a cantar o a predicar les confiere un do-
minio discursivo y bíblico, aunque sin salirse del dis-
curso patriarcal. Así tenemos que “los códigos de 
género pentecostales proponen reforzar los valores 
patriarcales tradicionales, [pero] estas normas fami-
liares son ambiguas en maneras que pueden dar a la 
mujer mayor equidad” (Drogus, 1997: 59). Es decir, 
nos encontramos en la división del discurso y la nor-
ma frente a la práctica: por un lado, la mujer men-
ciona que el hombre es la cabeza de la familia, que la 
mujer debe sujetarse a su marido y que no debe des-
viarlo de su conducta, ni ser un distractor, mucho 

menos mala consejera, pero por otro lado está inten-
tando tomar ventaja de ese discurso a través del re-
conocimiento social y de su nueva relación con su 
esposo desde la conversión religiosa.10 

Otra forma de obtener reconocimiento social es 
compartir el testimonio de vida, el cual está muchas 
veces relacionado con la salud de los miembros de la 
familia, lo que demuestra que la mujer conserva sus 
roles tradicionales, de modo que durante una enfer-
medad ella debe estar cerca, orar y cuidar al enfermo. 
El testimonio cobra mayor importancia a este res-
pecto y logra legitimar el rol de madre-esposa. Los 
testimonios sobre cómo el hombre, a partir de la 
conversión, regresa al hogar, aporta ayuda económi-
ca y restablece la relación entre él y su esposa o hijos 
son recurrentes en ambos géneros: “el pentecostalis-
mo no sólo refuerza la estructura familiar al alentar 

10 Las mujeres también asimilan el discurso por la práctica. Un 
ejemplo es la vestimenta: paulatinamente van dejando atrás su 
atuendo y la sustituyen por la del discurso religioso.

Bajo una ligera llovizna, aproximadamente 5 000 personas vieron el debate en el Zócalo de la ciudad de México y esperaron a Andrés 
Manuel López Obrador para que les diera un mensaje posterior a su participación en el mismo.

Ro
dr

ig
o 

Ro
jo



4 171 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

al hombre a gastar menos en el alcohol, sino que 
además atiende a una función estratégica en la lucha 
por sobrevivir de estas mujeres pobres y de sus fa-
milias” (Mariz y Campos, 1997: 43).11

Ahora bien, el proselitismo religioso entre los 
pentecostales tiene lugar en las visitas programadas. 
Algunas mujeres refieren que ellas son quienes salen 
más, otras aseguran que los hombres tienen mayor 
participación, en tanto que una tercera idea es que 
ambos lo hacen con la misma frecuencia. La prime-
ra aseveración se explica porque las mujeres dispo-
nen de más tiempo porque sus estancias en el hogar 
son más prolongadas, mientras que los hombres  
tienen que trabajar12 la mayor parte del día y cum-
plir su función de proveedores, lo cual restringe sus  
posibilidades de atender las visitas programadas. La 
segunda idea va en sentido contrario: dadas las ma-
yores responsabilidades de las mujeres al estar pen-
dientes del hogar, y puesto que no pueden dejar a los 
hijos solos, sobre todo cuando son pequeños, es in-
dispensable que haya alguien que sustituya la labor 
femenina, ya sea algún miembro femenino o, en ra-
ras ocasiones, el esposo. Es decir que los hombres 
tienen más tiempo para ir a las visitas, incluso pue-
den programarse según el horario laboral y ajustar-
se a horarios matutinos o vespertinos. Además, es 
más fácil que los hombres salgan solos a altas horas 
de la noche, ya que las mujeres suelen ir acompaña-
das entre ellas como forma de protección. La tercera 
opción, menos frecuente, implica que las visitas se 
hagan a matrimonios, de modo que se acude en pa-
reja. De esta manera, tanto la mujer como el hombre 
igualan el espacio y la responsabilidad. Esta res-
puesta predominó entre las mujeres que son líderes 
o cuyo esposo es líder, lo cual corrobora que cuando 
uno de los miembros de la pareja tiene un cargo re-
ligioso éste se extiende al matrimonio. Sin embargo, 
cabe señalar que dos mujeres cuentan con el reco-
nocimiento oficial del pastor y de la congregación 

de ser las principales proselitistas de la ipum en 
Ticul: la “hermana Patty” y la “hermana Uve”, am-
bas con hijos pequeños en familias nucleares y que 
realizan las visitas programadas juntas. En términos 
generales, las visitas programadas representan para 
las mujeres abandonar el espacio privado aunque, 
como observa Drogus (1997), las reinserta en el es-
pacio doméstico. Salen de su hogar para visitar el de 
otra mujer, para limpiar el templo, para adoctrinarse 
como sujetas a su esposo: 

Las mujeres incluso son líderes y participan princi-
palmente en cultos a domicilio, los servicios de culto 
—warship— tienen [lugar] en casas individuales. 
Muchas de estas actividades de grupo —bienestar so-
cial, oraciones, mantenimiento y limpieza del tem-
plo— simplemente reproducen los roles domésticos 
de la mujer (Drogus, 1997: 59).

Institucionalización del género 
entre mujeres mormonas

Las mujeres pentecostales tienen mayor participa-
ción oficial que las mormonas y católicas. El reco-
nocimiento social que les es conferido es notorio y 
esencial para el funcionamiento adecuado de la 
iglesia. En cambio, en la estructura religiosa mor-
mona tanto el discurso como los espacios tienen 
conjunción y son correspondientes, aunque existe 
una tensión debido a la desigualdad oficial produc-
to de la ausencia del sacerdocio entre mujeres. El 
sacerdocio entre los mormones resulta importante 
porque es el mecanismo central de la división 
sexual del trabajo y del espacio, es decir, las labores 
religiosas de los hombres están relacionadas direc-
tamente con el sacerdocio, mientras que las muje-
res tienen responsabilidades diferentes debido a 
que, al igual que en el catolicismo, las mujeres no 
pueden ser sacerdotisas. Pero a diferencia de los ca-
tólicos, todos los hombres tienen que cumplir con 
el don del sacerdocio y las mujeres sólo reciben las 
bendiciones del mismo a través de la figura mascu-
lina: esposo, hijo, padre, tío, o incluso de algún 

11 Original en inglés, traducción propia.
12 La mayoría de los miembros varones trabajan como zapateros, 
lo que los ocupa de 9 de la mañana a 7 de la tarde, aunque existen 
excepciones.



3172 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

miembro masculino externo a la familia, sea nu-
clear o extensa. Desde aquí, la condición de género 
aparece como desigual. La dependencia de la mujer 
hacia lo masculino es evidente ya que, reitero, sin el 
hombre la mujer no recibe las bendiciones del 
sacerdocio. 

Para los hombres existen dos tipos de sacerdocio. 
El aarónico, que se le confiere a todos los niños ma-
yores de 12 años y que avanza según la edad por los 
siguientes niveles: diácono, maestro, presbítero. El 
segundo sacerdocio es el de Melquisedec, que se re-
cibe a partir de los 18 años y puede corresponder a 
uno de estos oficios: elder, sumo sacerdote o autori-
dad general. El sacerdocio se confiere cuando se 
vive en rectitud, según lo prescrito por la doctrina. 
De fallar en algún aspecto, la persona asiste a pláti-
cas con el presidente de rama o distrito, hasta que 
éste sienta que está en condiciones de recibir el sa-
cerdocio. En esta religión todos los hombres están 
llamados a ser sacerdotes, para lo cual hay que 
aceptar la normatividad de la iglesia por medio de 
los mandamientos:

La manera de ordenar al sacerdocio es a través de la 
imposición de manos, la puede realizar una persona, o 
más de una, pero deben ser personas autorizadas que 
ya poseen el sacerdocio y son las personas que confie-
ren u otorgan el sacerdocio a los varones que califican 
para ello (don Ricardo, presidente de rama).

En cambio, a las mujeres las bendiciones les llegan 
a través de los hombres, y por tanto sus actividades 
no tienen que ver con el sacerdocio, sino con sus 
dones como mujeres, es decir, la familia, los hijos y 
el hogar, entre otros. A pesar de que las mujeres no 
pueden ser sacerdotisas, muchas de ellas dinami-
zan un poco el discurso. Doña Neida, por ejemplo, 
afirma: “si tu esposo es sacerdote, tú también vas a 
ser sacerdotisa”. Zazil comenta a su vez: “la mujer 
no puede ejercer el sacerdocio porque este poder es 
dado al hombre únicamente. Dios tiene este poder 
y por consiguiente es transferido al varón. Nosotras 
tenemos otro poder especial, que es el de ser madres, 

y los varones no pueden tener”. Como hemos des-
crito, el sacerdocio aparece como un don masculi-
no conferido por extensión a la mujer. La versión 
más clara desde la óptica religiosa es la que presen-
ta Nayeli, en la que las mujeres no pueden ejercer el 
sacerdocio porque:

es una ley que se decretó desde que se fundó la iglesia, 
que el hombre, que sólo el hombre, podía ejercer el 
sacerdocio, ya que prácticamente el hombre viene 
siendo la cabeza del hogar. Es por eso que [la mujer] 
no recibe el sacerdocio, pero sí puede recibir bendi-
ciones del sacerdocio.

De ahí la importancia de la madre para formar hom-
bres que quieran recibir el sacerdocio. Hacia 1975 el 
presidente de los sud, Eldon Tanner, aseguraba:

Es imposible valorar la perdurable influencia que ella 
puede tener en cualquiera de sus papeles en el hogar. 
[...] La madre ejerce sobre sus hijos una influencia ma-
yor que cualquier otra persona, y debe tener en cuenta 
cada palabra que pronuncie, cada respuesta que dé y 
aun la forma de vestirse y arreglarse, ya que esto afecta 
la vida de sus hijos y de toda la familia. [Así] la mujer 
hallará más satisfacción y alegría, y hará una mejor 
contribución a la humanidad siendo madre digna y ca-
paz de educar a sus hijos, que siguiendo cualquier otra 
vocación (Tanner, 1973: 105-107).

Entonces, al estar ausente del sacerdocio, la tarea 
de la mujer es ser madre. El discurso religioso rele-
ga a la mujer al hogar, pero ésta lo asimila, lo incor-
pora como suyo, como verdad y parte del orden de 
las cosas. Esto es lo que Bourdieu llama “violencia 
simbólica”, que la mujer apropia y percibe como 
natural o dada (Bourdieu, 2005: 49). A decir de 
don Ricardo, presidente de rama:

Dios, cuando hizo la creación los hizo distintos y a cada 
uno le dio responsabilidades, por naturaleza la mujer 
tiene mayor facilidad para cuidar a los hijos porque 
Dios le dio ese don; y los varones tienen más facilidad 
para poder oficiar, para ejercer, administrar y realizar 
la obra de Dios. Por eso ellos reciben esa autoridad 



4 173 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

del sacerdocio, por eso es que el hombre es el que 
preside dentro de la congregación y el hombre es 
quien preside su hogar y el hombre es quien tiene su 
autoridad. No es quién es más, quién es mayor, sino au-
toridad para el uso de las familias y para el uso de la 
iglesia.

Este discurso se remite a la naturaleza, que es dife-
rente para cada sexo: a la mujer le confiere la mater-
nidad, sublevada, dependiente del poder masculino, 
mientras que al hombre le otorga el sacerdocio, el 
poder, la iglesia e incluso la familia. De tal suerte 
que la mujer es madre pero no tiene autoridad en la 
familia. Aun cuando se mencione un principio de 
igualdad antijerárquico, es el hombre quien está 
dotado de poder y autoridad tanto en lo familiar 
como en lo religioso. Durante el servicio dominical 
también se demarca claramente el papel del hom-
bre como centro y la participación de la mujer de 
una forma más pasiva. Por ejemplo, cuando se rea-
liza la “Santa Cena”, se reparte a todos los asistentes 
pan y agua, que representan la “Última Cena” de 
Cristo con los apóstoles. Tanto el pan como el agua 
son bendecidos por dos miembros varones, adultos 
o jóvenes, y los distribuyen dos varones, jóvenes o 
niños. Se excluye a la mujer de estas actividades 
porque no posee el sacerdocio, y en la medida en 
que no es un sujeto protagonista, su participación 
es de convivencia. Habrá que destacar que la mayo-
ría de los espacios de segregación entre los dos gé-
neros son producto de la ausencia del sacerdocio 
entre las mujeres.

Una vez terminada la “Santa Cena”, se abren las 
puertas y uno de los consejeros del presidente de ra-
ma lee el orden del día. Por lo general, primero par-
ticipan los miembros que quieran dar su testimonio, 
incluidas las mujeres. En ocasiones, después de los 
testimonios hay una lista de temas a desarrollar, que 
pueden estar a cargo de mujeres. Esto es importante 
debido a que las mujeres tienen acceso a exponer 
sus testimonios, a organizar temas, realizar y dirigir 
cantos y oraciones, actividades que funcionan como 
espacios de reconocimiento de la mujer, que a la vez 

es excluida de oficiar actos de mayor importancia, 
como la “Santa Cena”, que puede pensarse como el 
principal punto de reconocimiento masculino, que 
actúa como un ordenador del poder a través de la 
diferencia de género. A diferencia de los pentecosta-
les, podemos hablar de segregación, de exclusión, 
de una jerarquía religiosa13 en la que la mujer queda 
subordinada a lo masculino.

Después de la misa dominical surge la división 
sexual del espacio. Las mujeres y los hombres se 
agrupan según su género y edad, los hombres acu-
den a las labores propias del sacerdocio, mientras 
que las mujeres van a las organizaciones femeni-
nas relacionadas con ser madre. Hay organizacio-
nes mixtas, como la primaria —donde se da clase 
a los niños sobre religión y conviven niños y niñas 
menores de 12 años— y los llamamientos,14 ocu-
pados por mujeres, principalmente jóvenes de en-
tre 20 y 30 años, aunque puede haber mayores. Las 
mujeres reproducen el rol de madres, más bien, lo 
asimilan, ya que son mujeres jóvenes, muchas ve-
ces solteras en edad de casarse, hecho que funcio-
na como una preparación para su futuro rol de 
madres. Otra institución femenina es “Mujeres 
Jóvenes” —entre 12 y 18 años de edad—, donde se 
instruye a las mujeres sobre su ideal de vida: se les 
enseña que deben casarse, ser esposas y sobre todo 
buenas madres. Nayeli describe en qué consisten 
las tareas de estos grupos:

enseñarles a las jovencitas cómo comportarse desde la 
edad que tienen, cómo planear su vida futura. Llevan 
un libro que se llama Progreso personal que les sirve 
de mucho, son metas que se trazan y que ellas tienen 
que cumplir. Al terminar ese libro reciben una meda-
lla que se llama “Mujer Virtuosa”. El “progreso perso-
nal” tiene metas como cocinar, coser, entre otras.

13 Toda la estructura religiosa es masculina y está dirigida por un 
presidente y dos secretarios —así para todos los niveles: distrito, 
rama, estaca, etc.— y por un consejo de ancianos. 
14 Los llamamientos son los cargos que ocupan mujeres y hom-
bres dentro de la estructura religiosa. Se llaman así porque son 
puestos atribuidos a revelaciones recibidas por el presidente de 
rama y sus dos consejeros.



3174 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

Las mujeres adultas acuden a la “Sociedad del 
Socorro”, un grupo en que las mujeres aprenden eco-
nomía doméstica. Las mismas mujeres enseñan sus 
atributos como cocineras, lavanderas, costureras, re-
posteras, lo mismo que sus habilidades para la limpie-
za, el envasado de productos y otros. Aquí se capacita 
a las mujeres para ser mejores amas de casa, cómo or-
ganizar el hogar y cómo estar preparadas para tiempos 
de crisis. Los hombres tienen a su cargo la organiza-
ción del sacerdocio aarónico y de Melquisedec, la pre-
sidencia con sus dos consejeros, y ocupan diversos 
grados en la jerarquía —diácono, elder, maestro, obis-
po, apóstol— o pertenecen al Grupo de los Setenta, 
que funciona como una especie de clero. Otra dife-
rencia genérica es la relacionada con el título de el-
der, que obtienen los hombres misioneros y que 
significa “anciano” en inglés —“older”—, como in-
dicativo de cierto grado de sabiduría y de madurez. 
Se espera que la mayoría de los jóvenes sean misio-
neros, encargados del proselitismo religioso en un 

periodo de dos años. Las mujeres también pueden 
ser misioneras durante un periodo menor —año y 
medio—, ya que se considera que en ese lapso las 
jóvenes están en edad de casarse, por lo que su obje-
tivo debe ser conseguir esposo y formar una familia. 
Al estar lejos de casa y en una actividad continua, la 
mujer no tendría tiempo de tener un noviazgo for-
mal, con miras a establecer una familia. Las mujeres 
no reciben el título de elder debido a la ausencia del 
sacerdocio femenino, que es sustituido por la expec-
tativa de ser madre, de modo que su estancia como 
misionera es reducida para tratar de alcanzar el 
“don” de ser madre-esposa.

La religión mormona realiza fiestas a través de 
una organización para jóvenes llamada “Instituto”, 
cuyo objetivo es que las mujeres convivan con 
hombres de la misma religión, incluso de otros lu-
gares, hasta que encuentren pareja. El “Instituto” es 
la segunda fase del “Seminario”, donde se enseña 
más sobre la doctrina religiosa. Vemos así cómo 

Apoyo a la campaña presidencial de Andrés Manuel López Obrador.

Ju
an

 C
ar

lo
s C

ru
z



4 175 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

entre los mormones la estructura ordena y controla 
la relación entre los géneros. Parece que el fin prin-
cipal es mantener la diferencia genérica a partir de 
la división sexual del trabajo: por un lado tenemos 
al hombre, sacerdote, jefe de familia, asalariado, y 
por otro a la mujer, madre-esposa y ama de casa. El 
hombre cumple un rol de proveedor y la mujer de 
administradora del hogar. En resumen, la institu-
ción se preocupa por conferir discursivamente la 
misma condición e importancia a los hombres y a 
las mujeres. No obstante, el hecho de que aparezcan 
espacios y roles distintos nos sitúa en una institucio-
nalización de género y, por consiguiente, en una 
construcción de identidades diferentes.

Uno de los pocos espacios en que las mujeres par-
ticipan en igualdad son las predicaciones de los do-
mingos y los testimonios que se ofrecen el primer 
domingo de cada mes. Las mujeres pueden partici-
par y ocupar el mismo estatus social que los hom-
bres, ya que se dirigen a la comunidad religiosa y 
obtienen reconocimiento social. A diferencia de las 
predicaciones de las mujeres pentecostales, la pre-
dicación femenina entre las mormonas, al menos 
la observable, no está relacionada con la tarea de la 
mujer en el hogar o como madre, esposa o hija, sino 
con la feligresía en general, al seguir la normatividad 
afín a ambos géneros. En el caso de los testimonios 
ocurre lo mismo tanto para hombres como para mu-
jeres: no versan sobre la tarea de la madre-esposa o 
de cómo la religión ha reconfigurado su fe y su rela-
ción familiar, sino que se basan más en la veracidad 
del discurso religioso, afirman que la religión es la 
verdadera y que se cree en la totalidad del discurso. 
Por tanto, el espacio para el discurso resulta neutral, 
además de que no se refuerzan las estructuras de do-
minación masculina o de la diferencia entre los roles 
masculino y femenino. Esta neutralidad puede de-
berse a que existen organizaciones dentro de la es-
tructura religiosa que son afines a ambos géneros y 
otras en las que son excluyentes. En los espacios de 
inclusión el discurso puede tornarse neutral, mien-
tras que en los espacios de exclusión el discurso re-
fuerza la posición social y los roles de género.

Institucionalización del género 
entre mujeres católicas

La estructura católica resulta menos especializada 
que la pentecostal y la mormona, aunque se en-
cuentra más relacionada con la segunda, en principio 
por la ausencia del sacerdocio entre mujeres. No 
obstante, presenta un vacío de organizaciones exclu-
sivamente femeninas para la feligresía. La única or-
ganización que se puede considerar sólo para 
mujeres, al menos en el caso de Ticul, es el monasterio, 
cuestión que queda fuera de nuestro trabajo dado que 
centramos nuestro interés en la congregación en 
general, por lo cual analizaremos los espacios recu-
rrentes de la “religiosidad popular”. Durante la cele-
bración de la misa la participación femenina es 
constante, y aunque la membresía está ligeramente fe-
minizada se cuenta con una presencia de ambos sexos. 
Primero hay que mencionar que los puestos oficiales 
suelen ser masculinos —sacristán, diácono y acóli-
to—,15 incluso el director de los acólitos, Chucho, tiene 
presencia en la organización de gremios, procesiones 
y eventos de jóvenes. La participación femenina se 
concentra en los papeles no oficiales, como rezadoras, 
cantoras, recolectoras del diezmo y lectoras durante 
las liturgias. El único puesto “oficial” para las muje-
res, que reproduce el lado materno de la mujer, es el 
de catequista. Un puesto intermedio, que confiere 
reconocimiento social, es el de encargada de sector 
o de parroquia, que representa la movilidad feme-
nina en el espacio público, a pesar de que depende 
de la opinión masculina de los diáconos y demás 
organizadores varones.

En la misa católica el sacerdote tiene mayor cen-
tralidad, a diferencia de las celebraciones religiosas 
de los mormones y los pentecostales, en las que hay 
una participación constante de los fieles. En el cato-
licismo, aun cuando la participación de la feligresía 
es recurrente, los momentos religiosos —el Evangelio, 

15 Esto no ocurre en la Iglesia católica en general, más bien en 
Ticul, porque en otros lugares, incluso en Yucatán, las mujeres sí 
pueden ser acólitos, diaconisas, etcétera.



3176 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

la Homilía, el Credo y el Padre Nuestro, la Consa-
gración, la Eucaristía— son indicados por el sacer-
dote. Las mujeres, al igual que los hombres, tienen 
participación no oficial a través de la lectura de pa-
sajes bíblicos, cantos, salmos, oraciones, recolec-
ción del diezmo, por lo que el espacio es neutral. A 
simple vista, podríamos decir que los espacios no 
oficiales son neutrales, mientras que los oficiales 
son masculinos. Por ejemplo, durante la Eucaristía los 
únicos encargados de dar la ostia o sostener la ban-
deja son los hombres, aunque no es una pauta general 
en todas las iglesias católicas. En cuanto al discurso 
durante la celebración tampoco está sexuado, pues 
se dirige al comportamiento “católico” en general y 
no al de las mujeres católicas o los hombres católi-
cos. No existen prescripciones sobre la vestimenta. 
En cambio, sí hay diferencias entre los géneros en 
otro tipo de celebraciones, como gremios y proce-
siones, que pertenecen al orden de la “religiosidad 
popular” más que al oficial.

Los “círculos bíblicos” son espacios que las muje-
res se han apropiado. Consisten en reuniones veci-
nales en las que se analizan pasajes bíblicos y se 
realizan cantos. Esta práctica no es exclusivamente 
femenina, pero en el grupo estudiado sólo asisten 
mujeres. La actividad principal es el Rosario, que se 
desarrolla en distintos acontecimientos religiosos, 
como gremios, novenas, adoración al Santísimo y 
rezos, así como otros de carácter extraordinario, 
como los ritos funerarios, casos de enfermedad y 
de condolencia, entre otros. La mayoría de las mu-
jeres entrevistadas realizan o han realizado el Rosa-
rio. El “círculo bíblico” es un espacio que se ha 
tornado femenino y que aún no representa la esfera 
pública porque tiene lugar en el hogar, de modo que 
tampoco traspasa la esfera tradicional de la mujer. 
La casa sede es rotatoria, las mujeres designan el 
turno. Ahí cantan, rezan, leen, reflexionan y con-
versan, por lo que no puede considerarse como un 
espacio oficial de la religión: es parte de su estruc-
tura, pero no en sentido público. En contraste, el 
Grupo de Renovación, que se reúne en la Iglesia de 
San Antonio los miércoles por la tarde, no es un 

grupo femenino, desapareció durante un tiempo y 
hace tres años se reintegró. Las mujeres que asisten 
invitaron nuevamente a los hombres interesados, 
pero ellos casi no acuden a estas reuniones. Es un 
grupo prácticamente de mujeres. Doña Fidelina 
habla de las actividades que llevan a cabo:

alabar a Dios, se hace oración de sanación [...] Mi gru-
po es para mujeres, no hay hombres, el de Renovación, 
no hay hombres, sólo mujeres [...] Ese grupo ya tenía 
varios años que se formó na’ más que hubo un tiempo 
en que iban muchas, después dejaron de ir, y se volvió a 
formar hace como tres años y ahorita somos como 12, 
no somos muchas.

El Grupo de Renovación representa un espacio pú-
blico, las mujeres dejan el hogar y se insertan en lo 
religioso y muchas veces se quedan a la misa de las 
7 de la noche. Además, es un espacio al interior de 
lo religioso, por lo cual tiene mayor reconocimien-
to social o público, aunque aún es una pequeña co-
munidad. Las procesiones y peregrinaciones 
también son espacios en los que participan las mu-
jeres, sobre todo en la celebración en honor a San 
Antonio de Padua, patrono de la localidad, que tie-
ne lugar en junio. Antes de la procesión se realiza 
una misa matutina, después la imagen del santo es 
cargada en hombros por los diáconos, quienes son 
los primeros en salir de la iglesia. Existen grupos de 
mujeres que salen detrás de los diáconos, que por lo 
general son las organizadoras de los sectores y gru-
pos religiosos. La principal exclusión femenina es 
“cargar al santo”, una labor masculina.16 Chucho, 
uno de los organizadores, va buscando a los hom-
bres entre la multitud para que pasen a cargar al 
santo. Otra actividad a cargo de jóvenes varones es 
la de reventar los voladores que sirven para convo-
car a la feligresía y determinar el recorrido.

16 Esto se justifica por la fuerza del hombre, dado que las imáge-
nes son pesadas. Sin embargo, en algunas partes de Oaxaca se 
acostumbra que las mujeres alcen a los santos. Habría que explo-
rar otras zonas de Yucatán para verificar si hay diferencias. En 
Ticul, durante los dos periodos de campo, no se observó a muje-
res cargando a los santos.



4 177 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

El papel femenino tiene dos actividades centrales 
durante las procesiones y los gremios. Un grupo de 
mujeres va al frente rezando o cantando. Aunque la 
actividad no es excluyente, ellas tienen mayor parti-
cipación y la inclusión es masculina. La otra activi-
dad, exclusivamente femenina, es la de cargar 
arreglos florales y ramos que sirven para adornar la 
procesión, los cuales, una vez terminado el recorri-
do, se colocan a un lado del santo para adornarlo. 
Una labor predominantemente femenina, aunque 
no exclusiva, es cargar los estandartes de los santos, 
sectores, gremios, entre otros, que se utilizan en las 
procesiones, peregrinaciones y gremios. En la Pro-
cesión de San Antonio las mujeres son quienes cargan 
los estandartes. Al terminar la procesión, el santo es 
expuesto en la iglesia para adoración y un grupo de 
mujeres se queda a hacer oraciones por turno. 
Cualquiera puede acudir y participar en los rezos, 
sin embargo la organización y la participación son 
mayormente de mujeres.

La procesión de los santos es un espacio en el que 
se observa la división sexual del trabajo, que no se 
hace presente en la celebración ordinaria de las mi-
sas. A este respecto, las exclusiones de género pueden 
tener más un sentimiento tradicional y cultural de-
bido al sincretismo entre la cosmovisión maya y la 
religión católica producida a partir de la Colonia. 
En un sentido más estricto, al ser parte de la celebra-
ción religiosa la mujer tiene lugar en la estructura 
religiosa y, por tanto, en la institucionalización. Un 
último espacio femenino son los rezos en honor a 
los santos y a la virgen. Habitualmente acuden las 
mujeres y llegar a ser “rezadora” es valorado positi-
vamente por las demás mujeres. Cuando hay presen-
cia masculina en estos eventos es para ayudar en 
algunas funciones específicas, sobre todo al final del 
rezo, cuando se realiza un convivio (t’ox) patrocina-
do por la nochera. Por último, el sacerdocio está ve-
dado para las mujeres católicas, al igual que para las 
mujeres mormonas, pero a diferencia de éstas las ca-
tólicas que quieran vincularse a una vida de servicio 
religioso cuentan con la opción de aspirar a ser mon-
jas y la normatividad religiosa cambia radicalmente.

Identidades femenino-religiosas

Una vez esbozados los espacios que constituyen 
las estructuras y organizaciones de las tres religio-
nes, analizaré las identidades que emanan de estos 
grupos y las formas en que las mujeres las nom-
bran. Como se mencionó al principio, la idea de la 
institucionalización religiosa del género remite a 
la posibilidad de establecer tipos ideales, entre los 
cuales ciertas prácticas se corresponden con deter-
minados discursos y normatividades. En este senti-
do, entre las mujeres pentecostales la principal 
identidad femenino-religiosa es la de esposa-predi-
cadora. La mayoría de las mujeres pentecostales se 
refiere a sus roles en el hogar, sobre todo el de espo-
sa, más que al de madre, aunque bajo ciertos aspec-
tos éste cobra importancia. Sin embargo, ser esposa 
está asociado claramente con una posición normati-
va de la iglesia, es decir, ser ayuda idónea del esposo 
para que éste pueda cumplir con la función de cabe-
za de la familia. La responsabilidad de que el esposo 
cumpla con sus roles familiares recae también sobre 
la mujer, sobre su capacidad de plegaria, de sumi-
sión y de involucrar al marido en las actividades fa-
miliares y de la iglesia. Asimismo, su buen desempeño 
como esposa estará valorado en sus roles de predi-
cación al momento de dar testimonio de su buena 
labor y de cómo su pareja ha dejado los vicios, lo 
que Brusco ha denominado la “reformación del ma-
chismo” —proceso de conversión del esposo por 
medio del cual éste va dejando los vicios e invierte 
más tiempo y dinero en la familia (Brusco, 1995)—. 

Entre las mujeres mormonas la identidad está 
constituida por ser madre-administradora-maes-
tra visitante. La primera representa su principal 
don que, como vimos, es dado por gracia o man-
dato divino. Se percibe como natural y como el 
ideal de toda mujer, mientras los hombres se con-
vierten en sacerdotes. Aunado a ser madre, está la 
función de ser buena administradora del hogar, 
prepararse para tiempos difíciles, de desastres y or-
ganizar adecuadamente los bienes familiares, y en 
algunas ocasiones también los de la iglesia. Ser 



3178 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

administradoras, como ellas mismas se describen 
con base en el discurso mormón, implica una nue-
va formulación de la idea de ama de casa, una nueva 
configuración del esquema producción/reproduc-
ción, para trasladarlo al de proveedor-administra-
dor y darles mayor capacidad de movimiento. Una 
tercera faceta recurrente en la identidad femenina 
de las mormonas es ser maestras visitantes, esto es 
un llamamiento que consiste en visitar a otras mu-
jeres, saber cómo están, darles asistencia en caso 
de enfermedad o averiguar por qué no han podido 
asistir a la iglesia.

En los tres aspectos de la identidad femenino-reli-
giosa de las mujeres mormonas se ponen de mani-
fiesto sus dones como mujeres, al igual que sus 
obligaciones, establecidas por la normatividad reli-
giosa. Por ejemplo, no se les niega trabajar, aunque 

se les recomienda que no lo hagan para que puedan 
ser buenas madres. Algunas jóvenes mencionan que 
tienen pensado trabajar sólo si es necesario y que se 
dedicarán en principio a sus hijos y al hogar, aunque 
todas se encuentran estudiando alguna profesión. 
La mayoría de las mujeres adultas trabaja, si bien 
son valoradas por su labor doméstica y religiosa a 
través de los llamamientos más que por su actividad 
profesional. Sin embargo, comparten con las muje-
res pentecostales la idea sobre su “deber ser” como 
“ayuda idónea” del hombre. La principal diferencia 
entre las mujeres mormonas y las pentecostales es 
que las primeras tienen mayor facilidad para transi-
tar en el espacio público, sus esferas de acción son 
mayores y están más especializadas en la misma or-
ganización religiosa, en tanto que las mujeres pente-
costales tienen mayor reconocimiento en los roles 

Jornada electoral del 1 de julio de 2012 en el país.

Ju
an

 C
ar

lo
s C

ru
z



4 179 

mayo-Agosto 2013	 Desacatos	 esquinas

de predicación y liderazgo, al mismo tiempo que in-
terpretan las doctrinas.

Por su parte, las mujeres católicas se consideran en 
su mayoría amas de casa-rezadoras, asumen que su 
rol fundamental es ser amas de casa, a pesar de que 
muchas de ellas trabajen o hayan trabajado. Ellas no 
mantienen un discurso limitado hacia un ser-de-
otros (Lagarde, 2003), como ocurre con las muje-
res pentecostales hacia el esposo o entre las mujeres 
mormonas hacia los hijos. Más bien, se ubican en 
un sentido que incluye el ser-de-otros en un sentido 
general y delimitado claramente en un espacio: lo 
doméstico. La mayor parte de su colaboración en ac-
tividades religiosas tiene que ver con el rezo. Ellas se 
consideran rezadoras, ya sea por realizar oraciones 
de manera individual en la alcoba frente a un santo  
o de manera colectiva en alguna novena o gremio. 
Además, tampoco existe una normatividad tan mar-
cada o prescrita religiosamente sobre lo que deben 
hacer, motivo por el cual no existe entre estas muje-
res una idea clara sobre sus roles femenino-religio-
sos, como sí ocurre entre las de los otros dos grupos 
religiosos. La normatividad hacia las mujeres católi-
cas es menor en relación con las mormonas o pente-
costales y puede observarse en la vestimenta y en las 
prescripciones hacia el trabajo, ya que a ellas no se 
les prohíbe o se les recomienda que no trabajen. Las 
mujeres católicas tienen mayor acceso a la esfera pú-
blica y conviven con los hombres durante la juven-
tud sin tantos problemas.

A manera de conclusión podríamos decir que las 
tres religiones estudiadas contribuyen a mantener el 
orden patriarcal y que no hay un cuestionamiento 
de las mujeres sobre las asignaciones que la institu-
ción religiosa prescribe. Si bien es cierto que en al-
gunos casos, como el pentecostal, se generan roles 
de liderazgo, éstos no van más allá de la esfera reli-
giosa, mientras que la institucionalización religiosa 
del género rebasa lo propiamente religioso y se ins-
cribe en el orden de las cosas de la vida cotidiana. 
Las mujeres pentecostales, mormonas y católicas es-
tudiadas construyen sus identidades con base en los 
elementos simbólicos que tienen latentes, como la 

vestimenta, los espacios, los discursos, las prácticas, 
los roles y el estatus. A diferencia de los estudios de 
Juárez o Fortuny, difícilmente se observan formas 
de empoderamiento o de cuestionamiento y trans-
gresión de la norma, aunque sí de liderazgo junto a 
ganancias familiares. Aun cuando la relación pare-
ciera la misma: subordinación femenina, estas mu-
jeres no se sienten subordinadas. Incluso entre las 
pentecostales, en que el rol de predicadoras es muy 
fuerte, aparecen como beneficiadas de la conversión 
de sus esposos, ya que ellas logran que éstos o los 
hijos se alejen de los vicios y se reinserten en las di-
námicas familiares. Tampoco hay que pasar por alto 
la existencia de cierta violencia simbólica (Bourdieu, 
2005), que al asemejarse al orden de las cosas se in-
visibiliza o se percibe como natural.

Finalmente, el papel de las mujeres y el ser-de-
otros, en el sentido de Lagarde (2003), cambia según 
la adscripción religiosa. Mientras las mujeres pente-
costales dirigen la mayor parte de su trabajo a ser 
“buenas esposas”, las mormonas buscan “ser buenas 
madres” y las católicas, “buenas amas de casa”. La 
vestimenta va de lo más rígido del pentecostalismo a 
las flexibilizaciones del mormonismo y la casi nula 
normatividad del catolicismo. Los espacios a los que 
tienen acceso las mujeres fuera de lo religioso se am-
plían en este mismo orden. La diversidad religiosa 
presenta una proliferación de formas de ser mujer 
con distintos aspectos que intervienen en la identi-
dad femenino-religiosa. Aun cuando en algunos ca-
sos estos procesos genéricos puedan considerarse de 
subordinación, para estas mujeres implican: proce-
sos de cambio familiar y de reconocimiento por par-
te de la feligresía —pentecostales—; de valoración 
de sus llamamientos y dones sin que las exclusiones 
signifiquen un estigma o una ausencia sustancial o 
real en su ser social —mormonas—, o que la partici-
pación de las mujeres no sea reconocida oficialmen-
te, sino sólo a través de la religiosidad popular 
—católicas—. Todas éstas son expresiones de la ins-
titucionalización religiosa del género, que configura 
formas de ser y estar que se han caracterizado como 
identidades femenino-religiosas.



3180 

esquinas	 Desacatos	 mayo-agosto 2013

Bibliografía

Berger, Peter, 1999, El dosel sagrado. Para una teoría socio-
lógica de la religión, Kairós, Barcelona.

———— y Thomas Luckmann, 2005, La construcción so-
cial de la realidad, Amorrortu, Buenos Aires.

Bourdieu, Pierre, 2005, La dominación masculina, Ana-
grama, Barcelona.

Brusco, Elizabeth, 1995, The Reformation of the Machis-
mo: Evangelical Conversion and Gender in Colombia, 
University of Texas, Austin.

Drogus, Carol Ann, 1997, “Private Power or Public Power: 
Pentecostalism, Base Communities, and Gender”, en 
Edward Cleary y Hannah Stewart-Gambino (eds.), 
Power, Politics, and Pentecostals in Latin America, 
Westview Press, Colorado.

Fortuny, Patricia, 1998a, “Is it Possible for Women to Be-
come Empowered through their Participation in Fun-
damentalist Religions?”, ponencia, Annual Meeting 
Society for the Scientific Study of Religion, 6-8 de no-
viembre, Montreal.

———— , 1998b, “Women’s Empowerment through Reli-
gion Stories of Female Converts in Two Mexican Cities”, 
ponencia, Trinity University, San Antonio, 4 de marzo.

———— , 2001a, “Religión y figura femenina: entre la nor-
ma y la práctica”, en La Ventana, vol. II, núm. 14, Uni-
versidad de Guadalajara, pp. 126-158.

———— , 2001b, “Diversidad y especificidad de los protes-
tantes”, en Alteridades, año 11, núm. 22, Universidad 
Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, pp. 75-92.

Garma, Carlos, 2005, “Cambio religioso en localidades 
indígenas del sureste mexicano según el Censo del 
2000”, en Mario Humberto Ruz y Carlos Garma (eds.), 
Protestantismo en el mundo maya contemporáneo, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Univer-
sidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa (Cuader-
nos del Centro de Estudios Mayas, núm. 30), México.

González, Felipe e Ivonne Vizcarra, 2006, Mujeres indíge-
nas en el Estado de México. Vidas conducidas desde sus 
instituciones sociales, El Colegio Mexiquense, Univer-
sidad Autónoma del Estado de México, México.

Instituto Nacional de Geografía y Estadística (inegi), 
2000, XII Censo General de Población y Vivienda, Ins-
tituto Nacional de Geografía y Estadística, México.

———— , 2010, XIII Censo General de Población y Vivien-
da, Instituto Nacional de Geografía y Estadística, 
México.

Juárez, Elizabeth, 2000, “Re-creando identidades en dos 
grupos religiosos”, en La Ventana, núm. 12, Universi-
dad de Guadalajara, pp. 74-111.

———— , 2006, Modelando a las Evas. Mujeres de virtud y 
rebeldía, El Colegio de Michoacán, Zamora.

———— , 2007, “Las hijas de Eva. De la normatividad a la 
transgresión”, en Carolina Rivera y Elizabeth Juárez 
(eds.), Más allá del espíritu. Actores, acciones y prácti-
cas en iglesias pentecostales, Centro de Investigaciones 
y Estudios Superiores en Antropología Social, El Cole-
gio de Michoacán, México, pp. 149-183.

Lagarde, Marcela, 2003, Los cautiverios de las mujeres ma-
dre-esposas, monjas, putas, presas y locas, Programa 
Universitario de Estudios de Género-Universidad Na-
cional Autónoma de México, México.

Mariz, Cecilia y María Das Dores Campos, 1997, “Pente-
costalism and Women in Brazil”, en Edward Cleary y 
Hannah Steward-Gambino (eds.), Power, Politics, and 
Pentecostals in Latin America, Westview Press, Colorado.

McGuire, Meredith, 1997, “Extended Application: Women’s 
Religion and Gender Roles”, en Meredith McGuire, 
Religion. The Social Context, Wadsworth Thomson Lear-
ning, Belmont, pp. 120-140.

Pacheco, Jorge, 2007, Cambio y continuidad sociocultural 
en la región sur del campo yucateco, Universidad Autó-
noma de Yucatán, Plaza y Valdés, México.

Puttick, Elizabeth, 1999, “Women in New Religious Move-
ments”, en Bryan Wilson y Jamie Cresswell, New Reli-
gious Movements. Challenge and Response, The Institute 
of Oriental Philosophy European Centre, Nueva York.

Rivera, Carolina, 2007, “La comunidad eclesial y la comu-
nidad moral: ¿dos realidades en sintonía?”, en Carolina 
Rivera y Elizabeth Juárez (eds.), Más allá del espíritu. 
Actores, acciones y prácticas en iglesias pentecostales, 
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en 
Antropología Social, El Colegio de Michoacán, Méxi-
co, pp. 117-147.

Serret, Estela, 2001, El género y lo simbólico: la construc-
ción imaginaria de la identidad femenina, Universidad 
Autónoma Metropolitana-Azcapotzalco, México.

Tanner, Eldon, 1973, “El papel de la mujer”, en Iglesia de 
Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, Discursos 
y conferencias generales, 1973-1975, Iglesia de Jesucris-
to de los Santos de los Últimos Días, México.

———— , 2001, “Ser mujer es el más alto honor”, en Iglesia 
de Jesucristo de los Santos de los Últimos Días, Discur-
sos de conferencias generales, 1973-1975, Iglesia de Je-
sucristo de los Santos de los Últimos Días, México.




