
4 181 

Ethnic Conflicts: Multiculturalism’s Inconvenient Company

Luis Vázquez León: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 
Social-Occidente, Guadalajara, Jalisco, México

lvleon@prodigy.net.mx

Desacatos, núm. 35, enero-abril 2011, pp. 181-184

Desde hace algunos años los 
temas de la violencia, el 
conflicto y la militarización 

ocupan las reflexiones de un creciente 
número de estudiosos sociales. No 
son temas que fascinen en exceso, 
como lo hace la cultura y su correlato 
obligado, pero más allá de la estética 
o mera popularidad de tales estudios 
hay que reconocer que algunos 
trabajos sobre la violencia pueden 
incluso repugnar en lo más íntimo. 
Sin embargo, no se puede seguir ocul-
tando que en el caso de la violencia y 
los conflictos étnicos también está 
presente la cultura. Las disputas 

suscitadas entre grupos cohesionados 
en torno a la cultura o a estatus 
culturales encontrados son los más 
claros indicios de esta confluencia. 
Los 14 capítulos del libro editado por 
la economista Frances Stewart de la 
Universidad de Oxford lo confirman 
de manera contundente. Otros 
autores adheridos al Centre for 
Research on Inequality, Human 
Security and Ethnicity (crise), en 
conjunto, no dejan lugar a dudas de 
que la cultura puede actuar como un 
factor detonante del conflicto, 
siempre que se le asocie con una 
percepción aguda de las desigualda-
des horizontales. En términos 
generales, las desigualdades verticales 
y horizontales pueden reproducirse 
sin motivar ninguna violencia, del 
mismo modo que las sociedades 
multiétnicas o multirreligiosas 
pueden convivir de forma pacífica 

Frances Stewart (ed.), 2008
Horizontal Inequalities and Conflict. 
Understanding Group Violence in  
Multiethnic Societies

Palgrave Macmillan, Hampshire, Nueva York, 392 pp.

Los conflictos étnicos: compañeros 
incómodos del multiculturalismo

Luis Vázquez León

p.
 1

79
: F

ie
st

a 
de

 la
 C

an
de

la
ria

 e
n 

Tl
ac

ot
al

pa
n,

 V
er

ac
ru

z. 
Fo

to
: Á

ng
el

 M
on

te
ro

, 2
00

9.
p.

 1
80

: Z
on

te
co

m
at

lá
n,

 V
er

ac
ru

z. 
Fo

to
: Á

ng
el

 M
on

te
ro

, 1
99

2.



3182 

reseñas	 Desacatos	 enero-abril 2011

durante largos periodos. La cuestión 
por responder ahora es: ¿cuándo 
devienen las diferencias culturales en 
un enfrentamiento violento? 

La pregunta está lejos de ser 
meramente académica. De ser exactas 
las cifras brindadas por Stewart en su 
introducción, según las cuales entre 
1953 y 2005 los conflictos étnicos 
representaron de 15 a 60% de todos 
los conflictos mundiales, esto significa 
que el uso de la identidad como arma 
política es un signo característico de 
nuestros días. Otro ingrediente no 
menos impresionante es que muchos 
de estos conflictos pueden tener al 
Estado-nación como un actor a favor 
o en contra, pero también es cierto 
que ése no es siempre el mayor 
enemigo imaginado por los conten-
dientes. Los conflictos comunales 
ocurren a veces al interior de un 
mismo grupo étnico, y no por ello 
dejan de ser menos violentos, aunque 
se trate de una lucha fratricida. 
Muchas naciones, hay que recordarlo, 
surgieron de las “guerras entre 
hermanos”. En México, hasta nuestros 
días, muchos de los conflictos 
atendidos por el desaparecido 
Programa de Focos Rojos eran de 
carácter comunal, si bien es verdad 
que en algunos casos se aprecia la 
tendencia a la violencia etnocomunal, 
que implica a dos grupos de la 
población enfrentados y con 
características diferenciables hasta 
cierto punto. 

En el libro de Stewart no se evade el 
asunto nacional y mucho menos el 
comunal, como demuestra el estudio 
de Luca Mancini en Indonesia. No 
obstante, al centrar su atención en las 

llamadas desigualdades horizontales 
entre grupos culturales interactuan-
tes, es inevitable que aparezca una 
orientación nacional común de los 
grupos ubicados en un mismo 
contexto. El asunto está perfectamen-
te planteado en el capítulo de 
Matthew J. Gibney a propósito de los 
principios democráticos que deben 
imperar en la constitución de la 
ciudadanía en un mundo de naciones 
que la siguen coartando con su sola 
exclusividad. Ello explica que hacia el 
final del libro, en el capítulo de 
políticas hacia las desigualdades 
horizontales (debido a Stewart, 
Graham K. Brown y Arnim Langer), 
se aborden cuestiones que pocas 
veces se atienden bajo la visión de 
política multicultural, como una 
cierta disposición favorable para las 
políticas integrativas que aminoran la 
fuerza de los conflictos y que suponen 
que el Estado obra buscando la 
reducción de los aspectos más 
salientes de la etnicidad, mientras que 
muchas políticas de reconocimiento 
pueden estimularlos. Sin oponer unas 
a otras, es claro que algún poder debe 
obrar buscando la integración y al 
mismo tiempo el reconocimiento. 
Todo parece indicar que el caso de 
Malasia es el más característico en 
este equilibrio de políticas sociales. 
Después de todo, la persistencia de las 
desigualdades horizontales puede 
endurecer los límites grupales, y 
atrapar a sus miembros en etnicida-
des o racializaciones desventajosas, 
que siguen reproduciendo las mismas 
desigualdades que quieren eliminar. 
De todos es conocido el caso del 
racismo sudafricano no cancelado del 

todo por el discurso multicultural y 
que sigue planteando al analista el 
asunto de una integración o “incorpo-
ración adversa” en las reestructuracio-
nes del mercado laboral “negro” (Du 
Toit, 2004).

Entonces, sin dejar de referir los 
casos de Irlanda del Norte, la urss y 
Yugoslavia, la hipótesis central del 
libro y sus estudios de caso en África, 
Asia y Latinoamérica es que la 
expresión aguda de las desigualdades 
horizontales -que son aquellas 
desigualdades no individuales que se 
advierten entre grupos culturalmente 
constituidos, con variadas dimensio-
nes socioeconómicas, políticas y 
culturales- predispone al conflicto 
violento cuando la percepción 
subjetiva y la expresión política de las 
identidades grupales coinciden, en 
especial por parte de las élites 
dirigentes de los grupos privados. No 
se habla, por tanto, de cualquier 
violencia -criminal, doméstica, 
sexual, etcétera-, sino sólo de la que 
involucra la desigualdad horizontal y 
la movilización política. Esto puede 
ocurrir en economías desarrolladas, 
sin duda alguna, pero es más probable 
que suceda en economías retrasadas, 
en las que el bienestar es reducido y 
las desigualdades importan más a 
masas y dirigencias.

Al respecto, es necesario agregar 
una digresión al comentario en vista 
de que algunos economistas del 
desarrollo, como Frances Stewart, han 
resuelto de modo muy práctico y sin 
sombra de turbación lo que, equivoca-
damente, el ethos antropológico 
mexicano concibió como antagónico, 
y con secuelas de pérdida empírica y 



4 183 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 reseñas

aun heurística. Uno de los pioneros 
del estudio de los conflictos étnicos, 
Rodolfo Stavenhagen, hizo muchos 
años atrás un infructuoso llamado 
para usar de manera sintética los 
conceptos de clase social y de grupo 
étnico. La polarización absurda entre 
partidarios de uno y otro concepto 
subestimó la propuesta y temo que la 
discordia se puede rastrear aún como 
predominio de un compromiso 
ontológico sobre el otro (Stavenhagen, 
1980, 2000). Por supuesto, nadie está 
obligado a seguir pensando como 
hace 30 años, ni tampoco a creer que 
las desigualdades horizontales son las 
clases sociales (aunque en Latinoamé-
rica tiendan a confundirse, sin 
mencionar que las desigualdades 
horizontales sirven a los intereses de 
los grupos dominantes, que a veces 
son clases). Me refiero a que mientras 
otros especialistas nunca prescindie-
ron de conceptos analíticos centrales 
como éstos, la antropología fue 

literalmente seducida por la cultura y 
procuró desligarse de todos aquellos 
conceptos y teorías que implicaban la 
estratificación o la desigualdad 
-desde el más simple rango hasta los 
más extremos, como la esclavitud, sin 
olvidar los estamentos, las castas y las 
clases sociales mismas-, acaso porque 
supusieron que la cultura era discreta, 
homogénea y hasta un sustituto del 
conflicto político (Lepenies, 2006). 
Pues bien, era necesario que Stewart 
partiera del supuesto contrario, de que 
ciertas sociedades en las que existen 
grupos definidos culturalmente 
también están sujetas a las desigualda-
des y tensiones, para que sobreviniera 
un enfoque productivo como el 
examinado. Otro economista, 
Amartya Sen, nos recordó a su vez 
que los procesos de identificación 
cultural fatalista pueden derivar en la 
violencia (Sen, 2006). Esfuerzos 
antropológicos coincidentes en 
“sociologizar la economía” y en 

“economizar la sociología” a propósito 
de las causas económicas de los 
conflictos étnicos son pocos todavía, 
pero sin duda sobresalientes (Schlee, 
2004). Como quiera que se vea, quien 
siga creyendo que la economía es una 
“ciencia lúgubre” incurre en un grave 
error, peor aun cuando la crisis del 
capitalismo global recorre el mundo y 
vuelve a colocar a la economía en un 
primer plano.

Pero al resaltar estos conceptos y 
estas aproximaciones no debe 
incurrirse en la fácil interpretación de 
que hay que retornar a la conocida 
tesis de la determinación económica 
de los conflictos basados en las 
desigualdades económicas. Stewart y 
sus colaboradores prefieren hablar de 
la economía como una “condicionan-
te” del conflicto, matiz no banal 
porque asimismo se pone entre 
comillas su expresión “objetiva”. Ello 
no es suscribir del todo el subjetivis-
mo, aunque tampoco rechazarlo. Los 
cálculos y fórmulas característica-
mente econométricos o sólo 
estadísticos que ocupan los tres 
capítulos de la segunda parte del libro 
demuestran que el cometido 
objetivista existe, pero sin sobredeter-
minar el análisis del todo. Es una 
exigencia simultánea atender las 
autoadscripciones, las propias 
distinciones o las elecciones grupales. 
De hecho, para sopesar la importan-
cia y dinámica de las desigualdades 
horizontales en un país hay que 
clasificar primero a los grupos 
identitarios más relevantes, procedi-
miento no siempre sencillo, pues 
puede haber clasificaciones alternati-
vas o algunas en verdad debatibles, 

Chicontepec, Veracruz, 2008.

Á
ng

el
 M

on
te

ro



3184 

reseñas	 Desacatos	 enero-abril 2011

como la de “los mestizos” en 
Latinoamérica, que no son ni un 
grupo étnico ni un grupo cultural y 
que Corinne Caumartin, George Gray 
y Rosemary Thorp eligen abordar 
mejor como un grupo “no indígena” 
para los casos de Bolivia, Guatemala y 
Perú. El asunto está lejos de ser 
agotado, porque la palabra “mestizo” 
tuvo connotaciones de casta, o más 
bien, de un grupo deletéreo que vino 
a corromper su propio orden con su 
presencia y crecimiento demográfico, 
en específico, la pretendida “pureza 
de sangre” tanto de la población 
colonizadora como de la nobleza 
indígena avasallada. Es imposible no 
dejar de recordar el estudio clásico de 
Andrés Molina Enríquez en el que 
raza y clase social se sobreponían, y 
cómo, bajo influencia de Franz Boas, 
lo corrigió para ligar entonces cultura 
y clase social en México.

Arribamos así a la tercera parte del 
libro de Stewart, que reúne cinco 
capítulos regionales en los que se 
apeló a los estudios de caso naciona-
les -tres en África, uno en Asia y uno 
de Latinoamérica-, aunque este 
trabajo se subdivide en tres países a 
través de un análisis global, compara-
do digo yo, que combina la economía 
política, la econometría y los 
enfoques históricos y antropológicos. 
Gracias a este esfuerzo colectivo, su 
argumentación es más sofisticada 
para decir que donde las desigualda-
des horizontales son más fuertes es 
más probable que estalle un conflicto, 
pero que en todo caso se requiere de 
la consistencia entre lo económico y 
lo político, amén de que la desigual-
dad cultural puede disparar el 

conflicto. De los tres casos latinoame-
ricanos llama la atención la débil 
expresión política partidaria de la 
etnicidad -Bolivia y Ecuador siguen 
siendo la excepción y no la regla- y 
que en todos los casos se recurra a 
una mezcla de ideologías de clase y de 
etnicidad, no siempre predominantes 
hacia estas últimas. ¿Por qué los 
grupos radicales de clasificación 
mestiza son los que consiguen 
movilizar a los indígenas? La 
pregunta resalta al leer a los autores 
de este capítulo sintético. Mucho más 
extraña resulta la conclusión que ellos 
aportan de que los países que han 
experimentado rebeliones indígenas 
son también los que poseen políticas 
indígenas (que no indigenistas o 
neoindigenistas) más débiles, 
mientras que los países donde ha 
predominado el acomodo político la 
política indígena aparece más 
consolidada (Albro, 2009).

El libro está repleto de ideas 
discutibles pero muy estimulantes 
para la indagación futura. Uno 
siempre podrá echar en falta tal o cual 
país, tal o cual puntualización, tal o 
cual enfoque, pero conviene terminar 
este repaso haciendo notar que la 
editora y sus colegas no se limitan a 
destacar sus mayores resultados y 
conclusiones. Más bien los sobrepa-
san para cerrar el libro con una 
importante discusión de las políticas 
de integración y las de acción 
afirmativa -la tozuda discusión de la 
redistribución y el reconocimiento-. 
Más allá de decantarse en favor de 
unas u otras, al reflexionarlas en 
conjunto uno se pregunta si estamos 
ante un caso de inclusión democrática 

de derechos culturales y sociales que 
precisan dejar de ver a ciertos grupos 
como no ciudadanos o como 
ciudadanos de segunda. Asunto 
espinoso para una sociedad como la 
mexicana, que día a día ve disminui-
das sus garantías individuales en aras 
de una guerra desatada a sus espaldas 
pero con costos en “daños colaterales” 
aún no advertidos. Pero, otra vez, esta 
percepción no agota en absoluto la 
riqueza, la finura y la amplitud de 
miras de todo el libro.

Bibliografía

Albro, Robert, 2009, “Cultural Citizenship 
and Constitutional Reform in Bolivia’s 
Evo Era”, conferencia, Contesting Libe-
ral Citizenship: New Debates on Alter-
native Forms of Democracy and State 
Power in Latin America, The Hebrew 
University, Jerusalén, 6-9 de julio.

Du Toit, Andries, 2004, “‘Social Exclusion’ 
Discourse and Chronic Poverty: A 
South African Case Study”, en Develop-
ment and Change, vol. 35, núm. 5, Ins-
titute of Social Studies, pp. 987-1010.

Lepenies, Wolf, 2006, The Seduction of Cul-
ture in German History, Princeton 
University Press, Princeton.

Schlee, Gunther, 2004, “Taking Sides and 
Constructing Identities: Reflections on 
Conflict Theory”, en Journal of the Ro-
yal Anthropological Institute, vol. 10, 
núm. 1.

Sen, Amartya, 2006, Identity and Violence. 
The Illusion of Destiny, W. W. Norton, 
Nueva York.

Stavenhagen, Rodolfo, 2000, Conflictos ét-
nicos y Estado nacional, Siglo XXI, 
México.

——, 1980, “Clase, etnia y comunidad”, en 
Problemas étnicos y campesinos. Ensa-
yos, Instituto Nacional Indigenista, 
México, pp. 11-20.


