
4 149 

El debate en torno a la escuela intercultural en el contexto de los pueblos indígenas en México es, hasta la 
fecha, prolífero en significados y prácticas. Las diversas formas que dan sustento a este tipo de escuela dife-
rencial comparten un explícito rechazo a la tesis monocultural-universalista de la escuela. Más allá de esta 
posición compartida, al calor de este intenso debate surge una importante diversidad que “imagina” la escue-
la intercultural, fruto de los intereses y anhelos de los actores que participan en la creación y recreación de 
estos imaginarios. Este artículo quiere afrontar directamente este problema a través del análisis de los dife-
rentes “enunciados” que se han generado en el debate sobre la relación de los pueblos indígenas y el Estado 
en el ámbito de su educación escolarizada y las diversas interpretaciones que realizan sobre la diversidad 
cultural que promueven. 

Palabras clave: educación intercultural, pluralismo cultural, educación para indígenas, diversidad cultural, 
México

“Wordings” of the Intercultural School in the Field of Indigenous Peoples from Mexico
Up to now the debate on the intercultural school in the context of indigenous peoples in Mexico has been 
abundant in meanings and practices. The diverse shapes that support this kind of differential schools share an 
explicit rejection to the monocultural-universalist thesis of school. Beyond this shared position, from an in-
tense debate emerges the important diversity to “imagine” intercultural school, this as a result of diversified 
interests and wishes of the actors participating in the creation and re-creation of these imaginaries. This pa-
per seeks to directly face this problem analyzing the different “wordings” generated by the debate on the 
relation of the indigenous peoples and the state in the field of school education and the diverse interpreta-
tions carried out on the cultural diversity these promote.

Keywords: intercultural education, cultural pluralism, education for indigenous peoples, cultural diversity, 
Mexico

Los “enunciados” de la escuela 
intercultural en el ámbito de los 

pueblos indígenas de México

Yolanda Jiménez Naranjo

Yolanda Jiménez Naranjo: Instituto de Investigaciones en Educación, Universidad Veracruzana, Xalapa, México
yolandajim@yahoo.com

Desacatos, núm. 35, enero-abril 2011, pp. 149-162
Recepción: 23 de abril de 2009 / Aceptación: 9 de julio de 2009



3150 

esquinas	 Desacatos	 enero-abril 2011

México cuenta con un largo y profundo de-
bate en torno a la relación de los pueblos 
indígenas y el Estado, especialmente en la 

discusión entre lo que se ha denominado universalis-
mo y particularismo. En los años de mayor desempe-
ño del Instituto Nacional Indigenista (ini) en regiones 
indígenas, este debate fue largo, polémico y de gran 
trascendencia para lo que Lomnitz-Adler (1995: 11) 
llama “los dilemas políticos de la modernidad”. Tras 
este intenso debate, la tesis sobre el monoculturalismo 
-tanto el de “un criollismo excluyente”1 como el de 
“un mestizaje incluyente” (Muñoz, 2002: 54)- va per-
diendo su carácter hegemónico. 

En relación con los procesos escolarizados en re-
giones indígenas sobresale un “giro pluricultural” del 
Estado mexicano, acentuado especialmente en su 
normatividad escolar en la década de los noventa. 
Con él asistimos a la pérdida del carácter hegemónico 
que el enfoque universalista-monocultural disfrutó 
en algún momento. Sin embargo, en la práctica coti-
diana el modelo emergente del pluralismo cultural, 
aun cuando ha conseguido el éxito de la “intercultu-
ralidad institucional”, no ha logrado “la transforma-
ción radical de las prácticas escolares” (Muñoz, 2002: 
55). En el campo de la educación intercultural se 
constata un importante desdoblamiento entre su 
“querer ser” pluri e intercultural y “su ser”, aún, arrai-
gadamente monocultural. 

Paralelo a este desdoblamiento se observa una rele-
vante variedad de acepciones en torno a lo que persi-
gue una educación intercultural para los pueblos 
indígenas. Todas estas acepciones tienen como deno-
minador común su rechazo a la tesis monocultural. 
Superado este consenso inicial, sin embargo, emana 
una importante diversidad de enfoques para entender 
lo intercultural en la escuela. Esta diversidad participa 
hondamente en la indeterminación, incertidumbre y 
vaguedad con la cual es percibido lo que puede estar 
detrás y dentro del enunciado “la escuela intercultu-
ral”. Este artículo pretende exponer y analizar la diver-
sidad de enfoques para advertir que dicha variedad es 

fruto de los mismos diversificados intereses y anhelos 
que tienen los actores heterogéneos que participan en 
esta visión de la escuela intercultural.

El debate en el que participan no se sitúa dentro de 
la antítesis del universalismo y el particularismo, sino 
que es un debate al interior del mismo particularismo 
y de la intensidad con la que se yuxtapone cierto grado 
de universalismo. Considero que las diferentes pro-
puestas de entender lo intercultural en el ámbito esco-
larizado de los pueblos indígenas se pueden ubicar en 
un espectro de posiciones que van desde un pluralis-
mo “condescendiente” hasta la autonomía para los 
pueblos indígenas.2 En este marco contextualizo los di-
ferentes “enunciados” que propongo a continuación. 

El debate pluricultural: desde un 
pluralismo “condescendiente” hasta 
la propuesta autonómica

Bajo el enfoque del pluralismo cultural tienen cabida 
diferentes modelos de acción e intervención, que co-
rresponden a determinados vectores políticos. De un 
lado, podemos hablar de un pluralismo amorfo, abs-
tracto, sin precisión concreta (Teodoro, 1996: 32). 
Este pluralismo “condescendiente” comparte el reco-
nocimiento de las diferencias culturales y lingüísticas 
al interior de la nación y concibe su existencia como 
parte de su desarrollo. El Estado asume la responsa-
bilidad de preservar las lenguas y culturas indígenas, 
pero en el plano cultural se interesa por las tradicio-
nes más folclorizadas y en el plano educativo escola-
rizado apoya programas de educación compensatoria, 
en los cuales tanto la lengua como la cultura indígena 
adquieren un carácter de transición hacia la adquisi-
ción de la lengua y cultura nacional (Díaz-Couder, 
1998: 27 ss.). 

1 Las cursivas son del autor.

2 Extraigo las principales ideas entre ambas posiciones de Hamel 
(2003) y Díaz-Couder (1998). Los términos que utilizo no son 
exactamente los que aparecen en sus artículos, e incluso en oca-
siones se plantean de forma inversa a como están plasmados en 
ellos, aunque las ideas generales que manifiestan los dos autores 
me permiten construir ambas posiciones de forma diferenciada.



4 151 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 esquinas

Las críticas a esta posición dentro del pluralismo cul-
tural indican que a pesar de concebir la diversidad 
cultural de forma positiva para la nación, no deja de 
reconocerla como problemática. La diferencia que 
muestra con la tesis monocultural es su condescen-
dencia hacia la inclusión de contenidos étnicos en los 
planes y programas escolares y al establecimiento de 
las lenguas indígenas como mecanismos para acceder 
al aprendizaje del español. Por otra parte, si reconoce 
públicamente a los grupos cultural y lingüísticamente 
diferenciados, considera que sus derechos culturales 
como grupos deben quedar ubicados dentro de sus 
derechos privados (Díaz-Couder, 1998: 27 ss.). 

En el otro extremo del reconocimiento a la diversi-
dad cultural y lingüística se encuentra la postura auto-
nómica, directamente relacionada en México con 
demandas realizadas por organizaciones y movimien-
tos indígenas al Estado. En general, critican abierta-
mente la gestión tradicional estatal en regiones 
indígenas y solicitan gestionar desde el ámbito indígena 
sus proyectos políticos, sociales, económicos y cultura-
les dentro de sus territorios legalmente reconocidos. En 
sus demandas cobra mucho significado el debate en 
torno a los derechos colectivos de los pueblos indíge-
nas, es decir, contemplar un estatuto político diferen-
ciado dentro de la nación (Díaz-Polanco, 2002).

Los diferentes “enunciados” que expondremos a 
continuación se ubican en algún punto intermedio o 
final del continuo que forman las propuestas del plu-
ralismo “condescendiente” y de la demanda autonó-
mica. Entre ellos existen diferencias en las peticiones 
que realizan al Estado y los márgenes de acción que le 
reclaman. Hay que entender también que las distintas 
perspectivas para entender la escuela intercultural 
tras el derrumbe de la tesis monocultural aún están en 
debate en su mayor parte. Su nivel más desarrollado se 
localiza en sus enunciados. En la cotidianidad de las 
aulas las prácticas monolingües y monoculturales 
continúan reproduciéndose. Por esta razón, los “enun-
ciados” que expondré a continuación son perspectivas 
sobre la educación intercultural que hablan de las 
“utopías sociales deseables” (Moya, 1998: 109), no de 
su grado de concreción real. 

Los enunciados de la escuela 
intercultural: entre la dimensión 
política y la dimensión pedagógica

Existen dos grandes dimensiones en las cuales se 
ubica la problemática de la escuela intercultural: 
una política y otra pedagógica -nunca desvincula-
da una de la otra, aunque con mayor o menor pre-
sencia una en otra. Las diferentes concepciones no 
son en realidad contradictorias sino que presentan 
paralelismos y complementariedad. La bibliografía 
al respecto es extensa y las particularidades de cada 
autor o autora son importantes. A pesar de lo cual 
he intentado agruparlas en áreas que tienen, según 
mi criterio, afinidad temática, independientemente 
de su autoría. Por último, me gustaría aclarar que los 
siguientes “enunciados” describen las principales 
discusiones y anhelos que ha despertado este siste-
ma educativo en México,3 no mi particular punto de 
vista sobre este sistema educativo. 

Los “enunciados” en la dimensión 
sociopolítica

Es difícil separar la dimensión sociopolítica de la pe-
dagógica de la problemática educativa bilingüe inter-
cultural en México, ya que este tipo de educación 
diferencial tiene su origen en un contexto de reivindi-
cación sociopolítica por parte de organizaciones indí-
genas. Pero hay algunas propuestas que desarrollan 
una posición explícitamente política. En ellas se com-
binan las demandas “tradicionales” al Estado por par-
te de los pueblos indígenas con una corriente -más 
actual e internacional- sobre los procesos de demo-
cratización y ciudadanía en los procesos escolares. 

3 La mayor parte de la bibliografía consultada se centra en el aná-
lisis particular del caso mexicano. En contadas ocasiones he recu-
rrido a bibliografía sobre la educación intercultural en América 
Latina, pero dado el paralelismo de algunos escritos con las pro-
puestas mexicanas, los considero también ilustrativos del debate 
que tiene lugar en México.



3152 

esquinas	 Desacatos	 enero-abril 2011

Esta defensa de una educación pública diferencial es 
paralela a la defensa de una educación pública que no 
profundice la exclusión social o la reproducción de la 
“subalternidad” (Taracena y Bertely, 1997) económica 
y sociopolítica de los grupos y pueblos indígenas. Por 
el contrario, cuando se demanda una educación esco-
larizada diferencial es tanto para evitar estas situacio-
nes como para intentar crear una escuela con mayor 
equidad dentro de su propio desarrollo cultural e iden-
titario y, paralelamente, incitar a la participación activa 
de todos los actores educativos presentes en el proceso 
de enseñanza-aprendizaje en las escuelas para caminar 
hacia una educación democrática y participativa.

b)	 Autoafirmación étnica y profesionalización de in-
dígenas 

La etnicidad adquiere un papel central en los nuevos 
movimientos y organizaciones indígenas. Se entiende 
como un instrumento político (Stavenhagen, 1996: 
90) particularmente “subversivo” (Devalle, 1989: 14) 
que participa en un espacio social contestado. En 
México, el establecimiento de la educación bilingüe 
bicultural y posteriormente intercultural se vincula 
con fuerza al papel político y “subversivo” que la iden-
tidad establece en los movimientos y organizaciones 
indígenas y se convierte en parte central del mismo 
proceso escolar. 

Las posiciones que he incluido en este enunciado 
consideran que los procesos educativos escolarizados 
han afectado tradicionalmente de dos formas distintas 
a los procesos étnicos. Por una parte, han fortalecido 
-aunque no sólo ellos- una autopercepción negativa 
de la identidad étnica, de tal manera que los estereoti-
pos y estigmas que se consolidaron durante la Colonia 
y que se mantuvieron o crearon en la historia moderna 
de México fueron interiorizados y fomentaron la auto-
denigración y el autorrechazo étnico. Por otra parte, la 
profesionalización del sector indígena representa una 
solución a la histórica situación de marginalidad de los 
indígenas y les ofrece mayor autonomía y autogestión, 
ya que no necesitan recurrir con tanta frecuencia a 
otro tipo de profesionales. De igual forma, se reconoce 
que la escolarización ofreció a un sector indígena la 

a)	 Ecuación democrática para el problema escolar

En este enunciado he incluido aquellas posiciones que 
relacionan la interculturalidad con un diálogo democrá-
tico ampliado entre el Estado y los pueblos indígenas 
con vistas al desarrollo de una ciudadanía democrática 
en un contexto de mayor equidad económica, social y 
política en el marco del reconocimiento y respeto a la 
diversidad cultural. Esto se traduce, generalmente, en 
una escuela de calidad adecuada a las necesidades y ex-
pectativas de los pueblos indígenas. 

Estos enunciados tratan de “reconstruir desde la so-
ciedad civil y con el Estado una multiculturalidad de-
mocrática” (García Canclini, 1995: 198). El desarrollo 
de una ciudadanía ampliada -en un Estado pluricul-
tural- incluye el enriquecimiento democrático de las 
instituciones nacionales y afecta, por tanto, a todos los 
sectores del país. Ampliar el significado democrático 
del Estado equivale a convertir en interés público los 
sistemas culturales indígenas y en concreto, en nues-
tro caso, permitir una educación pública diferencial. 

Personajes de Papantla, 2010.

Á
ng

el
 M

on
te

ro



4 153 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 esquinas

este significado porque la relación de los pueblos indí-
genas con el Estado es interpretada como una relación 
de control y dominación y su propuesta camina hacia 
la “liberación” y “emancipación” de dichos procesos. 
Las prácticas educativas escolares se interpretan como 
parte de la tensión entre un proyecto educativo etnoci-
da y la posibilidad de invertir esta situación desde los 
procesos de resistencia étnica. A pesar del carácter et-
nocida, denigrador de las culturas e identidades indí-
genas y legitimador de las desigualdades sociales con el 
cual es interpretada la escuela, este ámbito se elige co-
mo uno de los caminos para encauzar el proyecto polí-
tico autonómico. 

Desde este enfoque educativo se realizan duras crí-
ticas al proceso de enseñanza-aprendizaje que tiene 
lugar en las escuelas públicas -bilingües intercultura-
les o no- porque se considera que no proporcionan 
“los saberes necesarios para vivir en la comunidad” 
(Rockwell, 2001: 8), de tal forma que el “conocimiento 
académico” que reciben los estudiantes de otros me-
dios escolares ni se ofrece en situaciones de equidad ni 
favorece la construcción, apropiación o utilización de 
los conocimientos que les son propios (Rockwell, 
2001: 9). Al contrario, suponen su anulación, ya que 
las escuelas públicas, en general, consideran las formas 
científicas y los aprendizajes del currículum nacional 
como los únicos conocimientos educativos “válidos y 
valiosos” (Maldonado, 2002: 14). Por ello, junto a las 
críticas sobre la asimilación y la integración, se men-
ciona también el carácter “des-educativo” (Mayer, 
1982: 275) que proporcionan las escuelas, porque en 
ellas se trabaja conscientemente en la transformación 
o anulación de los conocimientos culturales que les 
son transmitidos por el medio local, y de esta manera 
hace desconocer los “conocimientos elementales de 
ambas culturas”4 (Mayer, 1982: 275). 

En estas propuestas, la respuesta educativa en las 
escuelas no se centra en abatir el analfabetismo, elevar 
las tasas de escolarización, aumentar la calidad educa-
tiva o la formación de docentes con insumos educati-

oportunidad de iniciar o aumentar el contacto con las 
instituciones gubernamentales y participar en ellas a 
través de una profesionalización creciente y desde esta 
posición de mayor peso estratégico han propuesto al-
ternativas educativas y de otro orden al Estado. 

En general, la ambigua función de la escuela en los 
procesos de autoadscripción étnica que acabamos de 
describir -como institución etnocida y como forma-
dora de los actuales dirigentes e intelectuales étnicos y 
profesionales indígenas- trata de ser readaptada a los 
intereses identitarios de los grupos y movimientos in-
dígenas (Maldonado, 2002: 14). Por esta razón se le 
demanda a la escuela la formación de cuadros profe-
sionales indígenas dentro de procesos de reafirmación 
y fortalecimiento de categorías étnicas (López, 2003: 
27). De esta forma, al interior de estas propuestas el 
proceso de escolarización se convierte en un elemento 
central de etnicidad (Bertely, 1997: 201 ss.). 

Esta necesidad se hizo muy evidente en los progra-
mas de formación de docentes y hasta la actualidad es 
una demanda importante tanto en la formación de 
docentes como en la implementación de las prácticas 
bilingües interculturales. Ante identidades étnicas 
“denigradas” (Maldonado, 2002: 222), para lograr la 
apropiación cultural de la escuela por la que apuesta el 
enfoque educativo bilingüe intercultural, la revalori-
zación identitaria y cultural se convierte en el proceso 
preliminar y sustancialmente necesario para el inicio 
y la continuidad de estos proyectos. De hecho, las de-
mandas sobre etnicidad en los programas de forma-
ción tienen, en muchos casos, mayor peso que la 
planificación y gestión del currículum desde la pers-
pectiva intercultural. 

c)	 La escuela de la autonomía y la liberación en el 
contexto de la resistencia cultural indígena 

Dentro del conjunto de posiciones que hemos consi-
derado que apuntan hacia procesos escolares de ma-
yor autonomía cultural y política como camino hacia 
la “liberación” de sus propias sociedades se encuen-
tran aquellas que consideran el ámbito escolar un es-
pacio contestatario y óptimo para conseguir este fin a 
través de la resistencia cultural. La escuela adquiere 4 Las cursivas son del texto original.



3154 

esquinas	 Desacatos	 enero-abril 2011

ción de docentes y otros indicadores similares son 
más elevados que en épocas anteriores. Sin embargo, 
se cuestiona el desigual crecimiento de estos indica-
dores y de otros de tipo cualitativo, que señalan direc-
tamente a la calidad educativa de las escuelas 
(Schmelkes, 1992: 12).

La calidad educativa según Hernández Reyes (2001: 
8) se relaciona con las siguientes dimensiones: la per-
tinencia -la adquisición de aprendizajes relevantes y 
significativos-, la eficacia -vinculada con el logro de 
los objetivos iniciales-, la equidad -ligada con la 
igualdad en la distribución de la calidad educativa- y 
la eficiencia -relativa al aprovechamiento óptimo de 
los recursos-. Dentro del proceso de la “moderniza-
ción educativa”, la calidad educativa trata de evitar la 
desigual posibilidad de acceder a los recursos del sis-
tema educativo escolar y la desigual calidad con la que 
éstos se presentan, para profundizar en el desarrollo 
de sociedades democráticas y de participación ciuda-
dana en un contexto de mayor equidad social y de ma-
yor respeto y valoración del carácter pluricultural que 
se le reconoce a la nación. 

Este enfoque rechaza las propuestas educativas que 
tienden hacia la homogeneidad y la integración cultu-
ral, pero también aquellas que mantienen la margina-
ción, la pobreza y la desigualdad social (Hernández- 
Díaz, 2003b: 60) o convierten la propuesta bilingüe 
intercultural en una “educación de tercera clase” (Ber-
tely, 1998: 94). La brecha existente en cobertura, equi-
dad, calidad y eficacia entre las escuelas urbanas y 
rurales supone la principal preocupación de la “mo-
dernización educativa” (Schmelkes, 1998: 190 ss.). Por 
esta razón, la calidad educativa apuesta por reducir es-
tos indicadores en las regiones indígenas junto al res-
peto y fortalecimiento de las identidades y culturas 
locales (Gigante, 2003: 65). El peligro de esta preocu-
pación o los excesos de esta denuncia podrían recaer 
en seguir manifestando principalmente una “concep-
ción del déficit” (Hamel, 2003: 154), en concreto un 
“déficit” sobre el “sesgo cultural” (Franzé, 1998: 48), 
que motiva la implementación de proyectos educati-
vos compensatorios. En estos proyectos adquiere im-
portancia el contexto cultural de los estudiantes y por 

vos suficientes (Maldonado, 2002: 156). En general, 
rechazan los programas educativos compensatorios y 
en concreto el establecimiento de un bilingüismo de 
transición y de planes y programas educativos nacio-
nales adaptados a los contextos locales (Hamel, 2003: 
137). Su interés en la escuela no es tanto “conservar 
culturas rotas” como la reconstrucción cultural desde 
la totalidad (Maldonado, 2002: 143), aunque eso im-
plique partir de un proyecto educativo contrario a los 
intereses y expectativas del Estado. 

Esta propuesta educativa, con diferencia a las ante-
riores, no es reformista, ya que pretende una trans-
formación de las estructuras sociales, políticas y 
económicas nacionales, y con ellas, de las escolares. 
Por ello, los actuales avances legislativos que recono-
cen ciertos derechos indígenas, así como el derecho a 
un sistema educativo escolar diferenciado, no repre-
sentan por sí solos una garantía al proceso autonómi-
co. Tampoco la propuesta bilingüe intercultural 
ofertada por el Estado representa la alternativa a su 
proyecto de liberación o transformación. Reconocen 
que el margen de maniobra que el Estado permite en 
su propuesta bilingüe intercultural es “elástico”, cuyo 
límite se rompe en tanto no desestabilice la estructura 
social y política (Moya, 1998: 108 ss.).

Los “enunciados” en la dimensión 
pedagógica

En relación con aquellas posturas que hablan sobre la 
escuela intercultural desde una dimensión más peda-
gógica que la anterior, mencionamos las siguientes: 

a)	 La calidad educativa en escuelas indígenas: entre la 
escuela compensatoria y la pertinencia educativa

El proceso de “modernización educativa” que logra 
consolidarse en México en la década de los noventa 
señala nítidamente la preocupación por la calidad del 
sistema educativo. La calidad educativa se convierte 
en la preocupación central del sistema de educación 
pública cuando la amplitud de la oferta escolar, el pro-
medio de escolaridad, la tasa de alfabetismo, la forma-



4 155 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 esquinas

gias pedagógicas que se adapten a los patrones 
culturales locales (Díaz-Couder, 1998: 22). Es decir, 
en este aspecto la calidad educativa de la actual refor-
ma educativa se emparenta con las preocupaciones 
interculturales que muestran algunas tendencias. 

Pero a diferencia de otras propuestas, su interés no 
nace de ciertas reivindicaciones histórico-políticas de 
las organizaciones indígenas, sino de la relevancia 
que adquiere en las investigaciones psicolingüísticas 
y educativas una “educación apropiada” para el ópti-
mo “desarrollo cognitivo-académico del alumno in-
dígena” (Hamel, 2003: 161). Es decir, el desarrollo de 
una educación “enraizada en la realidad sociocultural 
y lingüística específica en la que interactúan niños y 
maestros” (Comboni y Juárez, 2001: 49) se interpreta 
como una educación más pertinente en el aprendiza-
je de los estudiantes, pertenezcan a contextos étnicos 
diferenciados o no. 

esta razón se apoya la “flexibilidad curricular” (Mu-
ñoz, 1998: 34), pero en especial para compensar los 
“déficit” que se les adjudican. 

La calidad educativa afecta principalmente a los es-
tudiantes de las regiones indígenas, ya que ahí se regis-
tran los índices de mayor rezago educativo: baja de 
cobertura y acceso escolar, de formación y rotación del 
magisterio, de eficiencia terminal, de alfabetismo, de 
años de escolarización, de escasez de infraestructura, 
de material didáctico y escasez presupuestal o de perti-
nencia entre los conocimientos adquiridos y la utilidad 
que representan en el futuro de los niños y niñas. 

Este último aspecto, aplicado al contexto de las re-
giones indígenas, plantea el problema de la adaptabili-
dad de la escuela a los patrones culturales locales, y 
justifica de esta forma un sistema educativo sensible a 
la diversidad cultural que apoye la “adecuación educa-
tiva” a ella (Díaz-Couder, 1998: 12) a través de estrate-

Tlaquilpan, Zongolica, 2008.

Á
ng

el
 M

on
te

ro



3156 

esquinas	 Desacatos	 enero-abril 2011

Dentro de estas posiciones -con vínculos claros con 
las propuestas que respaldan los procesos de mayor au-
tonomía cultural y política para los pueblos indíge-
nas-, las pautas culturales comunitarias no pretenden 
ser usadas como tránsito hacia la cultura urbana-mesti-
za, sino ser parte central del proceso educativo. Tam-
bién apuestan por introducir, en mayor medida que las 
otras propuestas, la cotidianidad familiar y comunitaria 
en la escuela. En este sentido, para poder acomodar 
ambas perspectivas y afrontar el reto de escolarizar las 
prácticas y conocimientos comunitarios para los cuales 
no existe una educación escolarizada, están a favor de 
grandes cambios estructurales al interior de la escuela.

Aun así -al menos en la literatura consultada-, no se 
postula el rechazo total al conocimiento de otros ámbi-
tos culturales. Lo “ajeno” se considera válido (Vitón de 
Antonio, 1998: 191), pero en un contexto reflexivo y crí-
tico con el “ser y saber hacer de otros” (Vitón de Anto-
nio, 1998: 202). Reconocen la necesidad de participar en 
la modernidad, pero de forma selectiva, consciente, au-
tónoma, es decir, autogestionada, y plantean de forma 
directa el dilema de la “conservación y la innovación” 
(Serrano, 1998: 100). Sin embargo, se han conseguido 
escasos logros en la planificación y gestión escolar y cu-
rricular (Cruz, 2003: x) desde esta perspectiva.

c)	 El ámbito escolar localizado para un contexto glo-
balizado: la importancia de las relaciones entre lo 
local y lo global

En general ésta es una propuesta que comparten todos 
los “enunciados” anteriores, ya que aunque inciden de 
forma diferente en las formas y en el contenido de la 
interacción entre la escuela y las pautas culturales lo-
cales, ninguna se opone en su totalidad a “las ventajas 
del conocimiento de la cultura universal” (Hernán-
dez-Díaz, 2003a: xix). Pero algunas de las propuestas 
sobre educación bilingüe intercultural muestran ma-
yor interés en hacer compatibles las particularidades 
culturales de determinados contextos culturales con 
las específicas de otros contextos.

En estas propuestas se reconocen las particularida-
des que representan diferentes contextos culturales di-
ferenciados, pero inciden en no mostrarlas de forma 

b)	 La cultura local-comunitaria en el espacio cultural 
escolar 

Dentro de este epígrafe agrupé las propuestas educati-
vas escolares que muestran un particular interés en 
articular el conocimiento local-comunitario con las 
prácticas escolares. En cierta medida, esta preocupa-
ción es uno de los pilares que comparten todas las 
propuestas educativas interculturales. Sin embargo, 
en esta ocasión incido en aquellas en las que esta arti-
culación de conocimientos es un eje central. 

En general, las proposiciones dentro de este enunciado 
rechazan las propuestas curriculares en las cuales el con-
texto de aprendizaje comunitario de los niños se convier-
te en una mera adaptación al plan y programa nacional. 
Es decir, la flexibilización curricular o el establecimiento 
de un currículum diversificado no se entiende como una 
adaptación curricular “aditiva” de contenidos étnicos al 
ya formulado plan y programa nacional. Por el contrario, 
plantean establecer un vínculo estrecho entre el conoci-
miento escolar y el conocimiento familiar-comunitario 
en el medio indígena como eje fundamental que defina el 
proyecto educativo. De lo contrario, se entiende que la 
adaptación curricular -es decir los contenidos étnicos 
que se añaden al plan y programa nacional- propicia el 
tránsito hacia la cultura urbana-mestiza, para ser, con 
mucha probabilidad, suplidos definitivamente por ésta. 

El conjunto de propuestas que incluimos en este 
apartado critican el carácter etnocida de la escuela. 
Miran con especial interés el conocimiento extraesco-
lar, el cual es ponderado positivamente. Frente a los 
conocimientos escolares tradicionales, apoyan los co-
nocimientos que los niños y niñas adquieren en su 
contexto familiar y objetan la división tradicional en-
tre conocimiento letrado e iletrado (Maldonado, 2002: 
153) que adjudica al conocimiento familiar y comuni-
tario un estatus de consideración inferior. Los patrones 
tradicionales de enseñanza-aprendizaje de la escuela 
son fuertemente refutados desde esta perspectiva. En 
particular, por sus consecuencias sobre las culturas in-
dígenas, ya que consideran que han favorecido la des-
acreditación e infravaloración de sus lenguas y culturas, 
provocando el abandono de estas prácticas e impidien-
do la reproducción cultural y social del mismo grupo. 



4 157 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 esquinas

municación humana que desemboquen en comporta-
mientos solidarios de respeto y aceptación mutua 
entre los miembros de una misma sociedad” (Merino 
y Muñoz, 1998: 226), en el marco de un mayor proce-
so de justicia e igualdad social. 

d)	 Educación intercultural para todos 

Cuando Vicente Fox asumió la jefatura del gobierno 
federal, de 2000 a 2006, se estableció el Programa Na-
cional de Educación 2001-2006. Su ideal era alcanzar 
niveles de cobertura, eficiencia terminal y aprendizaje 
en educación básica, media superior y superior que 
acercaran los indicadores educativos mexicanos a los 
de aquellos países con los que la globalización obliga 
a interactuar, pero que al mismo tiempo redujeran las 
desigualdades sociales al interior del país y fortalecie-
ran la identidad pluricultural del país (Martínez Rizo, 
2001). Gran parte del énfasis de este documento recae 
en el desarrollo de la equidad educativa, de una edu-
cación de calidad adecuada a las necesidades de todos 
los ciudadanos, del federalismo educativo, de la ges-
tión institucional, la participación social y el combate 
a la marginación y la pobreza (ieepo, 2002: 141). Sus 
tres principios básicos son: educación para todos, 
educación de calidad y educación de vanguardia 
(García, 2004: 314). Conjuntamente hace hincapié en 
la diversidad cultural del país y en su condición plu-
riétnica, razón por la cual, en relación con los grupos 
indígenas, menciona la necesidad de ajustar la cali-
dad educativa en el marco del respeto a la diversidad 
cultural. 

En el marco de esta política, recién conformado su 
gabinete, Fox crea la Coordinación General de Educa-
ción Intercultural Bilingüe (cgeib) el 22 de enero de 
2001 (cgeib, 2008: 13). Desde entonces, esta institu-
ción es un actor de singular importancia en el desa-
rrollo de la educación -oficial- intercultural en el 
país. Su creación trajo sugerentes cambios a esta arena 
educativa, muchos de los cuales se encuentran aún en 
proceso de análisis. Destaco, entre ellos: a) el cambio 
en el acento intercultural -más allá del bilingüe-; b) 
un giro notable en la misma concepción de lo inter-
cultural; c) el planteamiento de la necesidad de una 

polarizada ni excluyente para remarcar la posibilidad 
de la interrelación, en especial porque se reconocen es-
pacios compartidos y comprensibles entre culturas. En 
la relación entre el conocimiento particular y otros co-
nocimientos de carácter más global -por su grado de 
expansión- apuestan por la readaptación o apropia-
ción de estos últimos a las necesidades locales de de-
terminado colectivo (Klesing-Rempel, 1996: 10 ss.).

Los “enunciados” que consideramos atienden de 
forma particular cómo articular la relación entre lo 
local y lo global, no comparten la tesis monocultural 
ni el etnocentrismo fundamentado en un relativismo 
cultural “excesivo” de orden fundamentalista-ontoló-
gico ni conciben la posibilidad de esta relación con 
base en la jerarquización cultural -como sí hicieron 
el integracionismo o el asimilacionismo cultural-. 
Para establecer la posibilidad de la relación entre cul-
turas, los “enunciados” manifiestan la necesidad de 
una base común entre todas ellas, formada por un 
conjunto de principios tales como la defensa de los 
derechos humanos, la anulación mundial de las dis-
criminaciones, el racismo, el sexismo y todo tipo de 
represión (Klesing-Rempel, 1996: 8).

Asentar la relación entre culturas bajo estos pará-
metros compartidos implica desarrollar la capacidad 
crítica tanto al interior como al exterior del grupo pa-
ra aprender y enseñar a convivir en la diferencia (Ló-
pez, 2003: 28), a partir de la “apropiación e interacción 
compartida de saberes que permita la intercomunica-
ción y participación con diversas culturas” (Morales, 
1998: 168). El marco que consideran más oportuno 
para desarrollar la convivencia entre culturas es un 
sistema educativo que afiance los principios del plura-
lismo cultural -en especial el respeto y el fortaleci-
miento de las identidades y culturas- en un contexto 
de convivencia democrática (Olarte, 2003: 126 ss.), de 
“procesos sociales dialógicos y de cooperación intra-
cultural e intercultural” (Klesing-Rempel y Zarco, 
2002: 7). Por esta razón, desde estas posiciones se ani-
ma a una formación en la ciudadanía, junto con una 
“formación en valores y actitudes5 de solidaridad y co-

5 Las cursivas son del autor.



3158 

esquinas	 Desacatos	 enero-abril 2011

intervención educativo diferente, que guarda estrechos 
vínculos con determinadas posiciones o expectativas 
políticas. Tras ellas se pueden interpretar diferentes 
conceptos de cultura. Ofrecemos a continuación un 
breve repaso a los diferentes “enunciados” en virtud de 
los diferentes conceptos de cultura e interpretaciones 
de la diversidad cultural que promueven.

•	 El primer “enunciado” incide directamente en el 
desarrollo de una ciudadanía democrática -am-
pliada- en la esfera social y política, en la cual la 
escuela tendría un papel decisivo de producción y 
reproducción democrática. Esta posición incide en 
la compatibilidad que presentan las diversas cultu-
ras e identidades y por tanto se muestra muy favo-
rable a su interrelación en marcos sociopolíticos 
democráticos pluriculturales. La formación en la 
tolerancia y en el respeto a la diversidad son sus 
máximas y por esta razón se produce en sus dis-
cursos una menor esencialización de las prácticas 
culturales y discursos identitarios. Sin embargo, de 
forma abrumadora se construye este tipo de edu-
cación escolar no para los sectores de la población 
que presenta menor tolerancia a la diversidad cul-
tural, sino para las poblaciones indígenas, que son 
las que más sufren por intolerancia a sus prácticas 
culturales e identitarias. Por tanto, pretende “cons-
truir” un diálogo unilateral sin visualizar las con-
tradicciones sociales, económicas y políticas que 
han impedido este diálogo durante siglos. 

•	 Los “enunciados” que inciden en la autoafirmación 
étnica, en la profesionalización de indígenas y en la 
autonomía cultural no influyen de forma tan direc-
ta en la posibilidad del diálogo como en “conquis-
tar” espacios públicos tradicionalmente excluidos 
de participación y gestión indígena. Para desarro-
llar un sistema de relaciones democráticas, reco-
nocen inicialmente el contexto político, social y 
cultural conflictivo y contestado en el cual se desa-
rrollan las relaciones de los pueblos indígenas y el 
resto de la sociedad nacional. Desde su particulari-
dad cultural proponen un sistema de autogestión 
política y cultural para “nivelar” dichas relaciones. 

educación intercultural para todos6, y d) la necesidad 
de una política de educación intercultural para todos 
los niveles educativos (medio superior y superior). 

Los dos últimos aspectos, reconocidos oficialmente 
por la cgeib (2008: 24 ss.), han abierto interesantes 
debates en torno a la transversalización de la educa-
ción intercultural y han convertido a la cgeib en un 
actor central sobre la educación -oficial- intercultu-
ral. Sin embargo, en México aún es una propuesta que 
ha alcanzado escasa aplicabilidad. Sus retos son im-
portantes, más teniendo en cuenta la tradición de una 
formación unilateral -sólo para docentes indígenas- 
en la capacitación y formación sobre educación inter-
cultural y la escasa aplicación del enfoque intercultural 
en las regiones indígenas, a pesar de contar con más 
de 30 años de educación bilingüe intercultural -ini-
cialmente bicultural.

Reflexiones en torno a los 
“enunciados” de la escuela 
intercultural

Los diferentes “enunciados” que hemos expuesto en 
estas páginas aglutinan las principales “intenciones” 
de interculturalizar la escuela en el marco de las rela-
ciones entre los pueblos indígenas de México y el Esta-
do. Detrás de cada enunciado existe un modelo de 

6 En el contexto regional de América Latina, el enfoque intercultu-
ral se extiende, en algunos países, hacia los no indígenas y también 
hacia los indígenas urbanos o migrantes. Además del conocido 
caso boliviano, que plantea la educación intercultural para todos 
los bolivianos y bolivianas, el caso de Chile se atiende a través de la 
escuela intercultural a pueblos indígenas que se encuentran en un 
proceso de urbanización elevado, y a otros pueblos que provienen 
de países vecinos, como los emigrantes que llegan de Bolivia 
(Moya, 1998: 146 ss.). En el caso de Honduras se plantea la necesi-
dad de superar el criterio lingüístico para la aplicación del enfoque 
intercultural, como sucede con los lencas de Honduras que recla-
man este tipo de educación con base en una identidad lenca que 
conciben que pervive a pesar de la pérdida de su idioma como 
grupo étnico (Moya, 1998: 156). También se advierte la necesidad 
de una mayor oferta educativa intercultural en países como Pana-
má, que cuentan con una proporción importante de emigrantes 
chinos, árabes, judíos y afroantillanos (Moya, 1998: 163).



4 159 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 esquinas

cultural dentro de esta propuesta se ha centrado 
especialmente en la elaboración de un currículum 
diversificado al contexto local que “añade” conteni-
dos étnicos al plan y programa educativo nacional. 
El problema de este enfoque, o un excesivo énfasis 
en él, es que mantiene una “concepción del déficit” 
cultural (Hamel, 2003: 154) y para corregirlo pro-
yecta un modelo educativo compensatorio para 
apoyar la igualdad de oportunidades educativas, es 
decir, plantea un problema de marginación y pobre-
za. Por esta razón también considera la necesidad 
de un currículum “aditivo” -añadir sólo algunos 
contenidos étnicos al currículum nacional- y no 
extender sus prácticas hacia la cultura de la comuni-
dad, porque ésta es fuente de mayor marginación y 
pobreza, y por tanto no favorece la igualdad de 
oportunidades educativas en la escuela.

•	 La propuesta que incide en establecer las relaciones 
entre la cultura local-comunitaria y la cultura esco-

De estas posiciones no se invisibilizan las tradicio-
nales relaciones hegemónicas y de dominación, 
pero se favorece la esencialización cultural e iden-
titaria. En especial porque su proyecto político ne-
cesita establecer fronteras culturales a partir de las 
cuales se pueda distinguir a unos sujetos y otros 
dentro de la arena política confrontada por relacio-
nes de hegemonía y subalternidad. Para invertir 
esta situación su estrategia es fortalecerse, profe-
sionalizándose y empoderándose en las institucio-
nes, para ofrecer alternativas políticas desde esta 
posición, aspecto en el que las posibilidades de la 
esencialización identitaria y cultural son mayores. 
Por otra parte, otro de sus puntos débiles se rela-
ciona con equiparar cultura con pertenencia a un 
grupo étnico, no considerar el carácter colonialista 
de los mismos protagonistas indígenas “empodera-
dos” y obviar el mismo proceso de transformación 
cultural que tiene lugar entre sus miembros por el 
contacto con instituciones y espacios extralocales a 
su comunidad. En el caso de los docentes, es habi-
tual que se considere que la misma pertenencia al 
grupo étnico le hace conocedor y portador de la 
cultura de “su pueblo”, sin advertir el mismo proce-
so de escolarización y los cambios que sufrieron 
sus prácticas culturales (Gasché, 1997: 152).

•	 Entre aquellas posiciones que apuestan por la cali-
dad y la pertinencia educativa se encuentra la posi-
ción de la Dirección General de Educación Indígena 
(dgei), impulsada por la Secretaría de Educación 
Pública. La última reforma educativa, la “moderni-
zación educativa” de los años noventa, la considera 
de forma explícita. Los logros más relevantes han 
sido el desarrollo de material bibliográfico, la llega-
da de recursos a través de sus programas compensa-
torios y la reducción de los indicadores sobre 
marginalidad escolar en regiones indígenas. Su in-
terés por la reducción de estos indicadores resta im-
portancia, sin embargo, a los procesos mediante los 
cuales la escuela sigue representando una institu-
ción de legitimación de las desigualdades sociales y 
de los procesos uniformadores del proceso de ense-
ñanza-aprendizaje en las escuelas. El enfoque inter-

Córdoba, Veracruz, 1999.

Á
ng

el
 M

on
te

ro



3160 

esquinas	 Desacatos	 enero-abril 2011

culturales extralocales a las necesidades del contex-
to local. De esta forma, incide en mayor medida en 
el carácter dinámico, heterogéneo e híbrido de las 
culturas y se aleja de aquellas concepciones cultu-
rales excluyentes y bipolares. Más bien al contrario, 
concibe marcos en “común” entre todas las cultu-
ras. Los puntos más discutidos en esta propuesta 
señalan su confianza en la capacidad del “diálogo 
entre culturas”, sin incidir en el análisis de los pro-
cesos estructurales que lo han imposibilitado. Por 
otra parte, su énfasis en un concepto cultural diná-
mico y heterogéneo pierde capacidad de cuestionar 
el carácter “monocultural” de la escuela. 

La lectura y análisis de los diferentes “enunciados” ex-
puestos en estas páginas nos plantea la existencia o no 
de un corpus teórico que podríamos denominar “inter-
cultural”. Consideramos que aún es difícil sostenerlo 
así, por las diversas y en ocasiones antagónicas posi-
ciones que dan nombre a este tipo de prácticas y re-
flexiones. Sin embargo, su misma fragmentación y 
diversidad son indicadores de los avances consegui-
dos, del interés que suscita e incluso de su necesidad. 

Aunque no podemos hablar de una teoría intercultu-
ral homogéneamente compartida, los avances consegui-
dos son una muestra de la capacidad para producirla. Si 
bien, reconocemos dos grandes obstáculos que enfrenta 
la producción teórica intercultural. En primer lugar, su 
visible necesidad de experimentación. Es notoria la falta 
de concreción práctica de los principios filosóficos 
que sustentan estos “enunciados” y son muy escasos 
los trabajos que analizan de forma inductiva los alcan-
ces y límites de aquellas experiencias que llegaron a 
implementarse. En segundo lugar, la teorización tiene 
que respetar la diversidad de actores y proyectos polí-
ticos e ideológicos que comparten el enfoque intercul-
tural y defender la ausencia de “soluciones estándar”. 

Por esta razón considero que es muy probable y 
acertado construir la escuela intercultural desde aba-
jo: desde determinados proyectos y desde el análisis 
de sus aciertos y desaciertos, expandir unos modelos y 
otros a diferentes contextos con los cuales tengan afi-
nidad, en virtud de las necesidades de sus actores. Es 

lar intenta corregir esta situación, concibiendo la 
cultura comunitaria fuente de aprendizaje. De ahí 
que critique las propuestas curriculares que pug-
nan por una mera adaptación curricular al contex-
to local-comunitario. Esta propuesta intenta 
abordar, por tanto, uno de los ejes más persistentes 
de todas las propuestas interculturales. Sin embar-
go, en general podemos advertir que sólo señala la 
necesidad de “volver la mirada” hacia el proceso de 
enseñanza-aprendizaje que tiene lugar en el medio 
familiar-comunitario. Este enfoque tiene la ventaja 
de participar de un concepto cultural que supera la 
visión de un contenido cognitivo étnico en el currí-
culum, pero deja en el aire la complejidad de la ex-
plicitación de los procesos culturales comunitarios 
en el currículum escolar y por una vía u otra sigue 
ofreciendo conceptos culturales esencializados.

•	 El establecimiento en las escuelas de las relaciones 
entre lo local y lo global es en realidad una necesi-
dad en todos los “enunciados”. Serán muy pocos los 
enfoques que defiendan una educación escolar pa-
ra indígenas encerrada en sí misma sin ninguna 
“contaminación” exterior. Pero en este “enunciado” 
se hace hincapié en aquellos postulados que mues-
tran mayor interés en la compatibilidad entre cul-
turas y se enfocan en especial en la adaptación 
estratégica e interesada de determinadas pautas 

Alfabetizacion en Uxpanapa, 2004.

Á
ng

el
 M

on
te

ro



4 161 

ENERO-abril 2011	 Desacatos	 esquinas

culturalidad, sociedad multicultural y educación intercul-
tural, Castellanos Editores, Asociación Alemana para la 
Educación de Adultos, Consejo de Educación de Adul-
tos de América Latina, México, pp. 31-55.

Franzé, Adela, 1998, “Cultura/culturas en la escuela: la in-
terculturalidad en la práctica”, en ofrim Suplementos, ju-
nio, pp. 44-62.

García Canclini, Néstor, 1995, Consumidores y ciudadanos. 
Conflictos multiculturales de la globalización, Grijalbo, 
México.

García Segura, Sonia, 2004, “El Estado-nación y los modelos 
educativos interculturales: un análisis comparativo de la 
región purhépecha (México) y la región amazónica (Pe-
rú)”, tesis doctoral, Departamento de Antropología y 
Trabajo Social-Facultad de Ciencias de la Educación-
Universidad de Granada, Granada, manuscrito.

Gasché, Jorge, 1997, “Más allá de la cultura: lo político. Teo-
ría y práctica en un programa de formación de maestros 
indígenas amazónicos de Perú”, en M. Bertely Busquets 
y A. Robles Valle (coords.), Indígenas en la escuela. Inves-
tigación educativa 1993-1995, Consejo Mexicano de In-
vestigación Educativa, México, pp. 219-245.

Gigante, Elba, 2003, “Reconocimiento y atención pedagógi-
ca de la diversidad sociocultural. Un recuento compara-
tivo de políticas educativas”, en Inclusión y diversidad. 
Discusiones recientes sobre la educación indígena en 
México, Fondo Editorial del Instituto Estatal de Educa-
ción Pública de Oaxaca, Oaxaca, pp. 63-91.

Hamel, Rainer Enrique, 2003, “Políticas del lenguaje y estra-
tegias culturales en la educación indígena”, en Inclusión y 
diversidad. Discusiones recientes sobre la educación indí-
gena en México, Fondo Editorial Instituto Estatal de 
Educación Pública de Oaxaca, Oaxaca, pp. 130-67.

Hernández-Díaz, Jorge, 2003a, “Introducción”, en Inclusión 
y diversidad. Discusiones recientes sobre la educación in-
dígena en México, Fondo Editorial del Instituto Estatal 
de Educación Pública de Oaxaca, Oaxaca, pp. XII-XIX.

——, 2003b, “¿La educación indígena es una educación bilin-
güe?”, en Inclusión y diversidad. Discusiones recientes sobre la 
educación indígena en México, Fondo Editorial del Instituto 
Estatal de Educación Pública de Oaxaca, Oaxaca, pp. 41-62.

Hernández Reyes, Raúl, 2001, “La desigualdad en la calidad 
de la educación primaria en tres contextos del estado de 
Oaxaca”, en Identidades. Revista de Educación y Cultura, 
año 2, núm. 5, abril-junio, pp. 4-23.

Instituto Estatal de Educación Pública de Oaxaca, 2002, 
¡Bienvenido Maestro! 2002-2003. Guía para el maestro de 
nuevo ingreso, Instituto Estatal de Educación Pública de 
Oaxaca, Oaxaca.

Jiménez Naranjo, Yolanda, 2005, “El proceso cultural en 
educación escolarizada. Educación bilingüe intercultu-

decir, convertir las prácticas educativas de las escuelas 
en “objetos de estudio” (Carrasco, 2002). Alcanzar es-
te nivel es apremiante para no “vaciar” de contenido y 
seguir “llenando” de abstracción el enfoque intercul-
tural y desaprovechar finalmente el impulso que desde 
los años noventa ha tenido en la normativa de casi to-
dos los países de Latinoamérica. 

Bibliografía

Bertely, María, 1997, “Escolarización y etnicidad entre indí-
genas yalaltecos migrantes”, en M. Bertely Busquets y A. 
Robles Valle (coords.), Indígenas en la escuela. Investiga-
ción educativa 1993-1995, Consejo Mexicano de Investi-
gación Educativa, México.

——, 1998, “Educación indígena del siglo xx en México”, en 
P. Latapí (coord.), Un siglo de educación en México, t. II, 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Fondo de 
Cultura Económica, México.

Carrasco, Silvia, 2002, “Antropología de la educación, antro-
pología para la educación”, en A. González Echevarría y J. 
L. Molina (coords.), Abriendo surcos en la tierra. Investi-
gación básica y aplicada en la uab. Homenaje a Ramón 
Valdés, Universidad Autónoma de Barcelona, Barcelona.

Coordinación General de Educación Intercultural Bilingüe, 
2008, Políticas y fundamentos de la educación intercultu-
ral bilingüe en México, Coordinación General de Educa-
ción Intercultural Bilingüe-Secretaría de Educación 
Pública, Comisión Nacional para el Desarrollo de los 
Pueblos Indígenas, México.

Comboni, Sonia y José Manuel Juárez Núñez, 2001, “Educación 
y construcción de la identidad en contextos heterogéneos; el 
sentido de la educación indígena”, en Identidades. Revista de 
Educación y Cultura, año 2, núm. 5, abril-junio, pp. 45-50. 

Cruz, Froylán, 2003, “Presentación”, en Inclusión y diversi-
dad. Discusiones recientes sobre la educación indígena en 
México, Fondo Editorial del Instituto Estatal de Educa-
ción Pública de Oaxaca, Oaxaca, pp. IX-XI.

Devalle, Susana B. C., 1989, “Introducción”, en S. B. C. Devalle 
(comp.), La diversidad prohibida. Resistencia étnica y po-
der de Estado, El Colegio de México, México, pp.11-40.

Díaz-Couder, Ernesto, 1998, “Diversidad cultural y educa-
ción en Iberoamérica”, en Revista Iberoamericana de 
Educación. Monográfico: educación, lenguas, culturas, 
núm. 17, mayo-agosto, pp. 11-30.

Díaz-Polanco, Héctor, 2002, “Los dilemas de la diversidad, 
retos del multiculturalismo”, en E. Alcaman et al., Inter-



3162 

esquinas	 Desacatos	 enero-abril 2011

——, 2002, “Interculturalidad en educación, multiculturalis-
mo en la sociedad: ¿paralelos o convergentes?”, en H. Mu-
ñoz Cruz et al., Rumbo a la interculturalidad en educación, 
Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, Uni-
versidad Pedagógica Nacional-Oaxaca, Universidad Au-
tónoma Benito Juárez de Oaxaca, Oaxaca, pp. 25-62.

Olarte, Eleuterio (coord.), 2003, “La incorporación de los 
contenidos culturales y lingüísticos a los programas de 
educación indígena”, en Inclusión y diversidad. Discusio-
nes recientes sobre la educación indígena en México, Fon-
do Editorial del Instituto Estatal de Educación Pública 
de Oaxaca, Oaxaca, pp. 117-129.

Rockwell, Elsie, 2001, “¿Es posible transformar la escuela?”, 
en Identidades. Revista de Educación y Cultura, año 2, 
núm. 7, octubre-diciembre, pp. 4-21.

Schmelkes, Sylvia, 1992, Hacia una mejor calidad de nues-
tras escuelas, Secretaría de Educación Pública, México.

——, 1998, “La educación básica”, en P. Latapí (coord.), Un siglo 
de educación en México, t. II, Consejo Nacional para la Cul-
tura y las Artes, Fondo de Cultura Económica, México, pp. 
173-194.

Serrano, Javier, 1998, “El papel del maestro en la educación 
intercultural bilingüe”, en Revista Iberoamericana de 
Educación. Monográfico: educación, lenguas, culturas, 
núm. 17, mayo-agosto, pp. 91-102.

Stavenhagen, Rodolfo, 1996, “Derechos indígenas y derechos 
culturales de los pueblos indígenas”, en U. Klesing-Rem-
pel (comp.) y A. Knoop (coord.), Lo propio y lo ajeno. In-
terculturalidad y sociedad multicultural, Plaza y Valdés, 
Asociación Alemana para la Educación de Adultos, Insti-
tuto de la Cooperación Internacional, México, pp. 71-94.

Taracena, Elvia y María Bertely, 1997, “Identidad cultural, 
cultura nacional y escuelas públicas en México y Francia. 
Mazahuas y gitanos, magrebíes y zapotecos”, en M. Bertely 
Busquets y A. Robles Valle (coords.), Indígenas en la es-
cuela. Investigación educativa 1993-1995, Consejo Mexi-
cano de Investigación Educativa, México, pp. 177-191.

Teodoro, Mario, 1996, “Muchas culturas. Sobre el problema 
filosófico y práctico de la diversidad cultural”, en U. Kle-
sing-Rempel (comp.) y A. Knoop (coord.), Lo propio y lo 
ajeno. Interculturalidad y sociedad multicultural, Plaza y 
Valdés, Asociación Alemana para la Educación de Adul-
tos, Instituto de la Cooperación Internacional, México, 
pp. 19-47.

Vitón de Antonio, María Jesús, 1998, “La interculturalidad 
como perspectiva para repensar los espacios educativos 
no formales: reflexiones de un plan de alfabetización bi-
lingüe-intercultural en las comunidades monolingües 
k’achiqueles”, en Revista Iberoamericana de Educación. 
Monográfico: educación, lenguas, culturas, núm. 17, ma-
yo-agosto, pp. 189-205.

ral en los zapotecos de Oaxaca, México”, tesis doctoral, 
Laboratorio de Estudios Interculturales y Migraciones-
Universidad de Granada, Granada.

Klesing-Rempel, Ursula, 1996, “Introducción”, en U. Klesing-
Rempel (comp.) y A. Knoop (coord.), Lo propio y lo ajeno. 
Interculturalidad y sociedad multicultural, Plaza y Valdés, 
Asociación Alemana para la Educación de Adultos, Insti-
tuto de la Cooperación Internacional, México, pp. 7-16.

Klesing-Rempel, Ursula y Carlos Zarco Mera, 2002, “Pre-
sentación”, en Eugenio Alcaman et al., Interculturalidad, 
sociedad multicultural y educación intercultural, Caste-
llanos Editores, Asociación Alemana para la Educación 
de Adultos, Consejo de Educación de Adultos de Améri-
ca Latina, México, pp. 7-14.

Lomnitz-Adler, Claudio, 1995, Las salidas del laberinto. Cul-
tura e ideología en el espacio nacional mexicano, Joaquín 
Mortiz, Planeta, México.

López Pérez, Alexis, 2003, “La educación básica para niñas y 
niños indígenas. Información general”, en Inclusión y di-
versidad. Discusiones recientes sobre la educación indíge-
na en México, Fondo Editorial del Instituto Estatal de 
Educación Pública de Oaxaca, Oaxaca, pp. 26-38.

Maldonado, Benjamín, 2002, Los indios en las aulas: dinámi-
ca de dominación y resistencia en Oaxaca, Instituto Na-
cional de Antropología e Historia, México.

Martínez Rizo, Felipe, 2001, “Las políticas educativas mexi-
canas antes y después de 2001”, en Revista Iberoamerica-
na de Educación, núm. 27, en línea <www.campus-oei.
org/revista/rie27a02htm>.

Mayer, Enrique, 1982, “Los alcances de una política de edu-
cación bicultural y bilingüe”, en América Indígena, vol. 
xlii, núm. 2, pp. 269-280.

Merino, José y Antonio Muñoz Sedano, 1998, “Ejes de debate y 
propuestas de acción para una pedagogía intercultural”, en 
Revista Iberoamericana de Educación. Monográfico: educa-
ción, lenguas, culturas, núm. 17, mayo-agosto, pp. 207-247.

Morales, Sofialeticia, 1998, “La educación indígena, especial 
e inicial: de ‘modelos complementarios’ a estrategias cla-
ves para reivindicar la igualdad en la diferencia”, en P. 
Latapí (coord.), Un siglo de educación en México, t. II, 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Fondo de 
Cultura Económica, México, pp. 141-172.

Moya, Ruth, 1998, “Reformas educativas e interculturalidad 
en América Latina”, en Revista Iberoamericana de Educa-
ción. Monográfico: educación, lenguas, culturas, núm. 17, 
mayo-agosto, pp. 105-187.

Muñoz, Héctor, 1998, “Los objetivos políticos y socioeconó-
micos de la educación intercultural bilingüe y los cam-
bios que se necesitan en el currículo, en la enseñanza y 
en las escuelas indígenas”, en Revista Iberoamericana de 
Educación. Monográfico: educación, lenguas, culturas, 
núm. 17, mayo-agosto, pp. 31-50.


