Nacionalismo tribal y sexismo

Reflexiones desde las mujeres nativo-americanas
de Estados Unidos™

Renya Ramirez

Este articulo analiza la resistencia del movimiento nativo-americano a reconocer y enfrentar el pro-
blema del sexismo al interior de las propias comunidades indigenas, y plantea la importancia de
apoyar y desarrollar una agenda feminista nativa, como parte de las estrategias de descolonizacion
de los pueblos originarios en Estados Unidos. La autora sefiala que, con mucha frecuencia, en las co-
munidades nativas se da por sentado que las mujeres indigenas deben defender un nacionalismo tri-
bal que haga caso omiso del sexismo en aras de la sobrevivencia como mujeres y de la liberacién de
los pueblos originarios ante el colonialismo. Por el contrario, en este ensayo se afirma que las cate-
gorfas de andlisis raza, nacién tribal y género deben ligarse de manera no jerarquizada con el fin de
abarcar la extension de la opresion de las mujeres indigenas.

PALABRAS CLAVE: movimiento nativo-americano, nacionalismos tribales, conciencia
nativo/feminista, descolonizacién, sexismo P 35

Tribal Nationalism and Sexism: Reflections by Native American Women

This paper analyzes the resistance of the Native American Movement to recognize and confront the
problem of sexism within their own communities; it also suggests the importance of supporting
and developing a Native American feminist agenda as part of their decolonization strategies. The
author points out that Native American communities frequently assume that women must defend
a kind of tribal nationalism that ignores sexism in order to ensure women'’s survival and attain Na-
tive American freedom from colonialism. On the contrary, this essay maintains that the analytical
categories of race, tribal nation and gender must be linked in a non hierarchical way that includes
the oppression of Native American women.

KEY WORDS: Native American Movement, tribal nationalisms, native american/feminist
conscience, decolonization, sexism

RENYA RAMIREZ: Universidad de California, Santa Cruz, Estados Unidos <renya@ucsc.edu>
Traduccion: Héctor Ortiz Elizondo

* Algunas secciones de este articulo fueron publicadas previamente en la revista Meridians. Feminism, Race, Transnationalism,
vol. 7, nim. 2, 2007, pp. 22-40. La version que aqui se presenta ha sido retrabajada y ampliada para un publico hispanoparlante.

Desacatos, nim. 31, septiembre-diciembre 2009, pp. 35-50
Recepcion: 12 de febrero de 2009 / Aceptacion: 20 de abril de 2009



36 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

n este articulo me propongo reflexionar critica-

mente sobre la manera en que los nacionalismos

tribales' en Estados Unidos han rechazado cual-
quier critica al sexismo prevaleciente en nuestras comu-
nidades en nombre de una causa comun a favor de la
soberania. El silenciamiento de las voces criticas ha con-
tribuido a reforzar las exclusiones de las mujeres nativo-
americanas y a reproducir la violencia de género.

Estas posturas, bastante hegemonicas entre activistas e
intelectuales nativo-americanos, dan por sentado que las
mujeres indigenas debemos defender un nacionalimo tri-
bal ignorando el sexismo en aras de lograr nuestra libera-
cién del colonialismo. Paralelamente, han planteado que
el feminismo es una construccion de las mujeres blancas
que contribuye a dividir nuestras comunidades.

En contraste con estas perspectivas, considero que una
conciencia nativo-feminista no tiene necesariamente que
crear conflictos, sino que es un elemento fundamental pa-
ra que académicos y activistas indigenas confrontemos el
sexismo. Asumir la lucha contra el sexismo como funda-
mental en la agenda de los movimientos nativo-america-
nos es un asunto de sobrevivencia para las mujeres, ya que
en Estados Unidos las mujeres nativas mueren a causa de
la violencia doméstica en una relacién de dos a una com-
paradas con el resto de las mujeres (Rennison, 2001; Smi-
th, 2005). Por eso en este ensayo pretendo demostrar que
las categorias de andlisis raza, nacién tribal y género de-
ben relacionarse de manera no jerarquizada, con el fin de
que cubran todo lo ancho de nuestra opresién y nos
permitan entender el potencial de nuestra liberacién. La
esperanza es que algiin dia podamos ser integrantes con
derecho pleno de nuestros hogares, comunidades y na-
ciones tribales®. De hecho, tanto las mujeres como los

! Alo largo del texto se utilizan los términos tribu y nativo respetando
el texto original. De hecho, el término mas comtin para referirse a los
descendientes de los pueblos originarios del territorio continental de
Estados Unidos es el de nativos. La antropologia estadounidense re-
toma el concepto de tribu para referir a la organizacion social de los
pueblos originarios. N. del T.

2 Debo reconocer la influencia del concepto de ciudadania cultural de
Renato Rosaldo, el cual implica descubrir las propias nociones ver-
naculas de los grupos subordinados sobre ciudadania y pertenencia,
y del concepto de ciudadania estratificada de Yuval-Davis, que implica
que los derechos del ciudadano no sélo se ven afectados por el Estado-

hombres indigenas deberian desarrollar una conciencia
nativo-feminista basada en la conviccion de que la lucha
por la autonomia social no incluird nunca més la nega-
cién de los intereses de género ni de los derechos de las
mujeres nativas.

Mi lectura de los escritos de mujeres de color en Esta-
dos Unidos y de feministas del llamado Tercer Mundo me
ha ensefiado la importancia del analisis interseccional que
enfatiza la relacién entre etnicidad, género, sexualidad,
clase y nacion®. Las discusiones de estas académicas acerca
de la naturaleza interrelacionada de los diferentes ejes de
exclusion y su critica a las nociones universalistas sobre
“las mujeres” me han permitido complejizar el anélisis
de la subordinacion de las mujeres nativo-americanas.

En las siguientes lineas habré de situarme primero co-
mo mujer nativa; después discutiré las exclusiones que se
han hecho del activismo de las mujeres nativas como una
estrategia mas para silenciar nuestras luchas y demandas;
posteriormente hablaré de la forma en que los académicos
nativos han privilegiado la raza y la nacion tribal sobre el
género, para finalmente examinar la manera en que el ac-
tivismo de Andrea Smith (cherokee) y Luana Ross (salish)
en temas de violencia sexual y doméstica han unificado las

nacion, sino también por una variedad de comunidades religiosas,
migrantes y locales (Benmayor y Flores, 1997; Yuval-Davis, 1999). En
vez de concentrarme en cémo harédn los nativo-americanos para per-
tenecer a un solo Estado-nacion, destaco sus relaciones con multiples
comunidades sociales y politicas. Lok Siu (2002) senala el error en la
forma en que el Proyecto de Ciudadania Cultural Latina y la propuesta
de Aihwa Ong (1996) enmarcan sus discursos sobre ciudadania cul-
tural en laidea de un solo Estado-nacion, dejando de lado las experien-
cias de la didspora china. De la misma forma, sostengo que las nocio-
nes nativas de pertenencia deben ser redefinidas para que incluyan la
membresia de los nativo-americanos en multiples comunidades, en
particular sus tribus. Expongo la lucha de los pueblos nativos por una
membresia plena en las naciones tribales, comunidades, hogares y en
sus Estados-nacion, sefialando ademds que algunos nativo-americanos
no quieren pertenecer a ningtin Estado-nacion pues estan més inte-
resados en concentrar su lucha en sus derechos de soberania como
ciudadanos tribales. Considero que la membresia plena no sélo debe in-
corporar el derecho a ser tratado con dignidad y respeto considerando
las dimensiones de raza, clase, género, sexualidad y edad, al igual que
otras diferencias, sino ademds debe incluir las garantias legales. Por en-
de, paralos nativo-americanosla ciudadania puede significar derechos,
pero no se reduce a esos privilegios; de ahi las luchas recientes de per-
tenencia multifocales y estratificadas (Ramirez, 2002; 2004b; 2007).
3 Véase Kimberly Crenshaw, 1993; Chandra Mohanty y Jacqui Alexan-
der, 1996; Gloria Anzaldua, 1987; Angela Davis, 1981; Gender and Cul-
tural Citizenship Working Group, inédito.



René F. Granaada

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Chimeneas navajo en mi patio trasero.

categorias de raza, nacion tribal y género, para asi redefi-
nir nacionalismo, soberania y género desde un enfoque
nativo y feminista.

Me centraré en estas dos activistas y académicas nati-
vas no s6lo porque son defensoras de la soberania tribal®,
sino porque ademds dan un lugar preponderante a los
temas de género en su trabajo como intelectuales y acti-
vistas. En particular, me concentro en ellas porque se iden-
tifican como feministas nativas. De hecho, este ensayo
busca contribuir a la construccién de un corpus de pen-
samiento nativo-feminista.

4 Desde 1831 en “Cherokee Nation v. Georgia”, la Suprema Corte de
Estados Unidos inicié un debate sobre la soberania de las tribus nati-
vas partiendo del concepto de “naciones internas dependientes”. Hoy
en dia, se reconoce la soberania de las tribus oficialmente reconocidas
por la Unién Americana. N. del T.

DESDE DONDE HABLO

Soy integrante registrada de la tribu winnebago de Ne-
braska y académica®. Soy profesora de la citedra de estu-
dios nativo-americanos en la Universidad de California,
plantel Santa Cruz. Como mujer indigena he tenido que
enfrentar el sexismo toda mi vida. Desde nifia me rehu-
sé a asumir un papel servil frente a los hombres y he
creido que todas las mujeres nativo-americanas deben
ser tratadas como integrantes de pleno derecho de nues-
tros hogares, comunidades y naciones tribales. De hecho,
fui influenciada por el activismo de mi madre, Woesha

> Desde la segunda mitad del siglo XIX en Estados Unidos la pertenen-
cia a un pueblo indigena requiere del registro oficial individual en el
padron de miembros. N. del T.

37



38 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Cloud North, de origen winnebago y ojibwe, cofunda-
dora del Native Women’s Action Council (Consejo de
Accién de las Mujeres Nativas, NWAC, por sus siglas en
inglés) de San Francisco, quien después fue también profe-
sora de estudios nativo-americanos. Siguiendo los pasos de
mi madre, estudié el doctorado. Asisti a la Universidad
de Stanford, donde discuti sobre las dificiles y complejas
relaciones entre el feminismo y las mujeres nativo-ameri-
canas con otras mujeres de mi generacion, como Victoria
Bomberry (muscogee), Verna St. Denis (cree/metis), Mis-
hauna Goeman (séneca) y Tina Pierce-Fragoso (nantico-
ke/lenni-lenape).

Como mujeres indigenas discutimos si debfamos in-
corporar el feminismo como espacio intelectual con el fin
de confrontar nuestras inquietudes de género y otros pro-
blemas que nos afectaban, como los altos indices de vio-
lencia que sufrimos en nuestras comunidades. Verna St.
Denis enfatizaba sobre los altos indices de violencia regis-
trados contra las mujeres de naciones originarias en Cana-
dd, y sostenia la necesidad de retomar el feminismo desde
una perspectiva de mujeres nativas. Reconozco su influen-
cia, en especial en mi desarrollo como feminista nativa.
Durante ese tiempo también lef muchos escritos de mu-
jeres afrodescendientes y nativas. Fueron especialmente
importantes el ensayo de 1984 de Kate Shanley “Thoughts
on Indian Feminism”y el libro I am a Woman, de Lee Ma-
racle (1996), dos escritoras que reivindicaron el término
“feministas”. De mis lecturas y las conversaciones con mis
colegas nativas aprendi que la soberania tribal debia ser el
eje en nuestras discusiones sobre feminismo, pues es sin
duda una preocupacion politica clave en territorio indio.
Kate Shanley, por ejemplo, sostiene que “la palabra femi-
nismo toma un significado diferente para las mujeres in-
digenas, incluso la idea de promover la continuidad de la
tradicion y, por consecuencia, aspirar al reconocimiento
delasoberania tribal” (1984: 215). Para que los nativo-
americanos podamos sobrevivir material y culturalmen-
te debemos esforzarnos y luchar por la soberania tribal y
el nacionalismo, para poder gobernarnos de acuerdo con
nuestras instituciones y vision del mundo.

LOS SILENCIOS ENTORNO AL ACTIVISMO
DE LAS MUJERES NATIVAS

Como mujer winnebago/ojibwe, me empecé a interesar
desde la infancia en el activismo de las mujeres nativo-
americanas. Mi madre, Woesha Cloud North, vivi¢ duran-
te seis meses en la isla de Alcatraz durante su ocupacion
por parte de un movimiento de resistencia nativo-ameri-
cano. El movimiento ocupo la isla del 20 de noviembre de
1969 al 11 de junio de 1971, con el proposito de despertar
la conciencia de los estadounidenses sobre las luchas y
demandas de autodeterminacion de los pueblos nativo-
americanos. Durante la ocupacion de Alcatraz se eligié un
Consejo y todos los participantes asumieron distintas res-
ponsabilidades, como seguridad, sanidad, cuidado de los
nifios, educacion, cocina y lavanderia (Johnson, 1996). Mi
madre se ofrecié como voluntaria y se convirtié en maes-
tra de los nifios. Yo solia contestar el teléfono y apuntar los
mensajes de sus amigas, que eran activistas nativo-ame-
ricanas. Después me present6 a Linda Aranaydo, Lou Tru-
dell, Rosalie Willie y muchas otras mujeres, todas parte de
lalucha de Alcatraz. Esas experiencias tempranas desper-
taron mi pasion por documentar las luchas de las muje-
res activistas nativo-americanas y fueron la semilla de una
conciencia feminista que desarrollaria con los afios.

En mis estudios de posgrado en la Universidad de Stan-
ford en California lef muchos textos en la cétedra de estu-
dios nativo-americanos, pero pronto me di cuenta que esos
escritos no abordaban las luchas y vidas de las mujeres
activistas de forma adecuada. Por ejemplo, en “American
Indian Women: At the Center of Indigenous Resistance
in North America” [Mujeres nativo-americanas: al centro
de la resistencia indigena en América del Norte], Annette
Jaimes, una investigadora nativa, cita a Lorelei DeCora
Means, una minneconjou/lakota miembro del American
Indian Movement [Movimiento Indio Americano], quien
argumenta que las mujeres nativas deben mantenerse
solidarias con sus hombres para pelear contra el colonia-
lismo. Dice: “somos americanas, nativas y mujeres, en ese
orden. Estamos oprimidas, sobre todo, como nativo-ame-
ricanos, como pueblos colonizados por Estados Unidos de
América, y no como mujeres” (Jaimes y Halsey, 1992: 314).

Estas perspectivas han dado fundamento a muchas de



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

las posturas politicas dentro de los movimientos nativo-
americanos que niegan la importancia del sexismo como
una fuente de opresion hacia las mujeres. Al ignorar las ex-
periencias diferenciadas por el género en las comunidades
nativas y al privilegiar un nacionalismo que efectivamen-
te silencia el tema de la desigualdad entre hombres y mu-
jeres, se desconoce el activismo de las mujeres indigenas
contra el sexismo, situacion que se da con mucha frecuen-
cia (Jaimes y Halsey, 1992: 331)°. Otros académicos nati-
vos,como Paul Smith y Robert Warrior en Likea Hurricane
[Como un huracin], escriben sobre el activismo indio en
la toma de Alcatraz sin analizar el activismo de las mujeres
indigenas y sus contribuciones intelectuales a los sucesos
en los cuales se involucraron (Smith y Warrior, 1996).

A diferencia de estas narrativas, mi madre me cont6 so-
bre la ocupacion de Alcatraz desde el punto de vista de las
mujeres. Hablo de su experiencia como profesora en la es-
cuela durante la ocupacion, y también del resurgimiento
del orgullo y de la autoestima en las mujeres nativo-ameri-
canas, tanto a partir de las experiencias de otras mujeres
como de las suyas propias. Su activismo y apoyo mutuo
les hizo sentir finalmente como seres humanos. A mi ma-
dre, ese sentimiento personal de mayor autoestima y res-
peto por si misma la impulso6 a retomar los estudios de
posgrado cuando tenia mds de cincuenta anos ya concre-
tar su sueio de convertirse en profesora de estudios nati-
VO-americanos.

Después de estas conversaciones con mi madre, empe-
cé a entender que las activistas nativas en la isla de Alca-
traz vivieron experiencias muy frustrantes que tenfan que
ver con el tema de género. Por ejemplo, los medios de co-
municacién centraron su atencion en las actividades de
los hombres nativo-americanos y no en el trabajo o los
aportes intelectuales de las mujeres indigenas. Recuerdo
como las cdmaras de television y la prensa siempre se en-
focaban en John Trudell y Richard Oakes, dos lideres de
la ocupacion de Alcatraz. Mi madre y sus amigas activis-
tas, asi como su trabajo educativo con los nifios, en la
cocina, en la provision de servicios de salud y sus diversas

6 Esimportante sefialar que Annette Jaimes Guerrero cambi6 su pos-
tura en sus escritos posteriores y ya no privilegia la raza y la nacién por
encima del género. Véase Jaimes, 1997.

formas de liderazgo nunca resultaron de interés para los
medios.

De manera similar, la activista y académica Andrea
Smith discute su propia experiencia con el sexismo en los
medios de comunicacion cuando trabajaba con una sec-
ciéon de Women of All Red Nations [Mujeres de Todas las
Naciones Rojas, WARN, por sus siglas en inglés], que ella
habia ayudado a fundar a finales de la década de 1980 en
la ciudad de Chicago. WARN es una organizacion de acti-
vistas nativo-americanos creada por Madonna Thunder-
hawk y Lorelei Means en 1974 para trabajar a favor de la
descolonizacion y de las luchas por la tierra de las comuni-
dades nativas. Smith cuenta como WARN organizé mu-
chas manifestaciones en Chicago, pero pocas veces recibi6
el crédito por haberlo hecho. Por ejemplo, un hombre de la
seccion del American Indian Movement (AIM) de Kentu-
cky viajo hasta Chicago para apoyar su accion. Los medios
reportaron que AIM, y no WARN, habia organizado la ma-
nifestacion, aunque AIM no tenfa una secciéon en Chicago
en ese momento. Cita otro ejemplo: cuando la activista
menominee Roxy Grignon lider6 una lucha exitosa pa-
ra cerrar un sitio de entierro nativo en Dickson, Illinois’,
la prensa dio el crédito a dos hombres de una seccién del
AIM y no a ella. Smith mantiene que la culpa de ignorar
a las mujeres nativas no necesariamente la tienen los hom-
bres nativos, pero igual esto evidencia la decision de los me-
dios de ignorar el liderazgo y el activismo de las mujeres
nativo-americanas (A. Smith, 2002). Smith también cita a
Madonna Thunderhawk, quien sostiene que los medios
en la sociedad dominante siempre se han negado a recono-
cer el liderazgo de mujeres nativas en el movimiento nati-
vo-americano (A. Smith, 2002).

Esta misma autora observa también que no se levantan
registros del activismo de las mujeres nativas porque no
es algo dramdtico, como lo son los papeles de activistas
que ocupan los hombres. Mantiene que Smith y Warrior,
en su libro Like a Hurricane, no discuten mucho del tra-
bajo critico hecho por mujeres indigenas después de la
década de 1960 porque no era algo que llegaba a los titu-

7 Se trata de un lugar de entierro tradicional que fue abierto por la gen-
te blanca para estudios arqueoldgicos y para atraccion del pablico, por
eso fue un logro clausurar el lugar y cerrarlo.

39



40 4

Renya Ramirez

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Laverne K. Roberts, intelectual, poeta y activista nativo-americana
de la tribu yerington paiute.

lares de la prensa, como las ocupaciones y manifestacio-
nes de la época de Wounded Knee®. Pero durante este
periodo, mujeres nativas crearon WARN y la Indigenous
Women'’s Network [Red de Mujeres Indigenas, TWN, por
sus siglas en inglés]. Estas organizaciones lucharon para
hacer publico el abuso de la esterilizacion de mujeres na-
tivas, para construir un movimiento indigena global y
para llamar la atencion sobre el racismo ambiental (A.
Smith, 2002: 303)°.

8 La masacre de Wounded Knee fue la tltima de las grandes confron-
taciones entre los indios lakota y las fuerzas militares de Estados Uni-
dos. Tuvo lugar el 29 de diciembre de 1890 y dej6 como resultado 135
lakotas muertos, incluyendo 75 mujeres.

9 El racismo ambiental es definido como una violacion de los derechos

Esta manera de silenciar el activismo politico de las mu-
jeres indigenas debe ser entendida en el contexto de una
sociedad patriarcal que supone que la esfera publica estd
controlada por los hombres blancos. Por ejemplo, las divi-
siones entre las esferas publica y privada, o entre la accion
politica y no politica deriva en modelos androcéntricos de
organizacion politica. Estas relaciones dicotomicas su-
ponen una oposicion entre la mujer no politica y do-
méstica, y el hombre politico y ptiblico'’. En esta sociedad,
las mujeres que cruzan la frontera entre lo privado y lo pu-
blico y entran en la esfera publica son vistas como excep-
cionales 0 como una anomalia. De hecho, Theda Purdue
mantiene que las comunidades nativo-americanas apren-
dieron el sexismo cuando el poder colonial rehus6 recono-
cer el liderazgo femenino de las tribus y negociar con ellas
(Purdue, 1999), y Andrea Smith (2002) argumenta que el
resultado fue que las naciones nativas empezaron a deva-
lorar a sus lideres mujeres y dejaron de respetarlas.

RAZA,NACION TRIBALY GENERO EN LOS
ESTUDIOS NATIVO-AMERICANOS

Desafortunadamente, tratar de conjuntar raza, nacién
tribal y género como categorias de analisis importantes
para los estudios nativo-americanos ha sido visto como
divisionista y contrario a la soberania tribal. Inclusive au-
toras como Annette Jaimes y Theresa Halsey (1992) han
llegado a sefialar que el feminismo es un proyecto impe-
rial fincado en el ulterior control del gobierno federal so-
bre las naciones tribales. En palabras de las autoras:

Aquellas que se han identificado abiertamente como fe-
ministas tienden a ser las mds claramente asimiladas entre
las activistas indias y las que aceptan de la ideologia colo-
nial que las naciones indigenas son ya fracciones legitimas
del corpus geopolitico estadounidense en vez de naciones

humanos y es una forma de discriminacion causada por gobiernos y
politicas del sector privado, practicas, acciones o inacciones que, inten-
cionalmente o no, agreden el ambiente, la salud, la biodiversidad, la
economia local, la calidad de vida y la seguridad de comunidades, tra-
bajadores, grupos e individuos con base en la raza, la clase, el color, el
género, la casta, la etnicidad y/o su origen nacional.

10 Véase Young, 1990.



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

independientes, que los indigenas somos ya una minoria
dentro de la poblacion general en vez de ciudadanos de
nuestra propia y distinta nacion. Por lo mismo, se intere-
san mds por los derechos civiles que por la liberacion mis-
ma [...] Las mujeres nativo-americanas mds inclinadas
por la soberania han demostrado mayor cautela frente al
potencial que ofrecen las politicas y alianzas feministas
(Jaimes y Halsey, 1992: 330-331).

Una variedad de factores contribuyeron a que éstas y
otras académicas nativas decidieran criticar la conciencia
feminista entre las mujeres nativas'!. Primero, vieron el
sexismo como un tema racialmente divisionista. En otras
palabras, la conciencia feminista podia causar conflicto en-
tre hombres y mujeres indigenas. En segundo lugar, fueron
influidas por el sexismo prevaleciente en el movimiento
indio estadounidense. Las mujeres indigenas fueron co-
locadas en papeles serviles, como cocineras y ayudantes,
incluso se esperaba de ellas que atendieran las necesidades
sexuales de los lideres del movimiento. En concreto, las
mujeres nativas aprendieron que los hombres deben te-
ner el control (Crow Dog y Erdoes, 1991; A. Smith, 2002).
En este contexto, las mujeres indigenas debian defender
un nacionalismo nativo que ignoraba su propia necesi-
dad de liberarse de la misoginia y el sexismo.

Desde estas perspectivas no es posible ser nativa y femi-
nista a la vez pues el feminismo procede, en dltima instan-
cia, de la cultura blanca. Aceptan el discurso dominante
sobre la aculturacion segdn el cual la cultura del grupo
dominante termina por sobreponerse a la cultura subor-
dinada, por lo que cualquier entrecruzamiento de ambas
significa la ulterior asimilacion del grupo subordinado y
su pérdida de identidad. Por ende, el feminismo no pue-
de ser apropiado o redefinido desde la perspectiva de las
mujeres indigenas, a pesar de que algunas académicas na-
tivas, como Lee Maracle (1996), afirman que apropiarse
de la identidad feminista e involucrarse en el movimien-
to feminista las empodera!?.

11 Véase también Terrelonge, 1995. Esta autora discute los factores que
interfieren en el desarrollo de una conciencia feminista entre las muje-
res afrodescendientes.

12 Véase también Allen, 1986, quien sostiene que el feminismo blanco
fue influido por las tradiciones matriarcales y matrilineales de las
tribus.

De la misma forma, Haunani-Kay Trask argumenta que
el feminismo se enfoca tnicamente en el género, por lo
que es incompatible con la lucha nacionalista hawaiana,
yafirma que, en el fondo, no era més que una fabricacién
blanca (Trask, 1996). Trask usa “feminismo” y “feminis-
mo blanco” como sindnimos, sin reconocer la teorfa femi-
nista desarrollada por mujeres afrodescendientes (Hall,
2006, y Kauanui, 2006), como Bell Hooks y Cherrie Mo-
raga (Hooks, 1989, 1995; Moraga, 1993)'°. En palabras
suyas:

Me di cuenta de que la practica del feminismo impedia
que nuestra gente se organizara en las comunidades ru-
rales. En el contexto de nuestro nacionalismo, el feminis-
mo aparecia como otra intrusion haole [blanca] en el ya
sitiado mundo hawaiano. Hacer hincapié en las mujeres
dejaba de lado la histérica opresion de todos los hawaia-
nos y el largo brazo del imperialismo. Ahora que trabajo
para mi pueblo, veo que son demasiadas las limitaciones
del enfoque feminista en la teoria y en la practica. El fe-
minismo que yo estudié era demasiado blanco, demasia-
do americano (Trask, 1996: 901).

Poco despugés, en el mismo articulo, sostiene que la so-
berania de su pueblo es una meta mas significativa que la
equidad educativa o politica entre mujeres y hombres en
la nacién hawaiana (Trask, 1996: 901). De esta forma pri-
vilegia la raza y la nacién indigena frente a los temas de
género.

En vez de considerar la conciencia nativo-feminista co-
mo una causa de conflicto interno o una fabricacion blan-
ca, deberia distinguirse como una fuerza que hace avanzar
una meta esencial de las comunidades indigenas: el com-
bate al sexismo. Asimismo, privilegiar la raza y la nacién
tribal sobre el género, como hacen los académicos nati-
vos, es problematico pues enajena a las mujeres simulta-
neamente por la raza y por el género (A. Smith, 2002,
2005)'*. Como resultado, el sexismo es facilmente pasado

13 Vé¢ase también Grande, 2004. Esta autora también usa feminismo
y feminismo blanco como sinénimos, pero reconociendo los aportes
tedricos de las mujeres de color.

14 Véase también Crenshaw, 1995, quien se opone a ver las dimensio-
nes de razay género de manera independiente al explorar las formas en
que las mujeres de color viven la violencia. Véase, ademas, Yuval-Da-
vis, 1997 y Yuval-Davis y Werbner, 1999.

41



42 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

por alto y deja de ser abordado por académicos y comu-
nidades nativas.

En cambio, la activista académica cherokee Andrea
Smith!® sostiene que raza, género y nacién tribal deben
estar ligados para combatir la violencia sexual rampante
que sufren las mujeres nativas (A. Smith, 2002). Con mu-
cha frecuencia, las mujeres nativas que sufren violencia
sexual deben enfrentar consejos tribales, autoridades y co-
munidades dominadas por hombres!®. En consecuencia,
la violencia sexual suele ser ignorada y, por lo mismo, no
es enfrentada de manera adecuada. Con el fin de empezar
a luchar en contra de la violencia que sufren las mujeres
nativo-americanas en particular, pero todas las mujeres de
color en general'7, Smith organizé un congreso llamado
“El color de la violencia: violencia contra las mujeres de
color”. Este encuentro tuvo lugar los dias 28 y 29 de abril
del afio 2000 en la Universidad de California, plantel San-
ta Cruz, y a partir de entonces se convirti en un evento
anual que se realiza en distintos puntos de Estados Unidos.
También ahi se form¢ Incite!, una organizacion activista
fundada para combatir la violencia que se ejerce en con-
tra de las mujeres de color. Me abocaré al evento del ano
2000 porque ilustra muy bien la forma en que las activis-
tas nativas apoyan el nacionalismo tribal y la soberania,
al tiempo que trabajan para combatir la violencia contra
las mujeres indigenas, asi como sus aspectos subyacentes,
como la misoginia y el sexismo.

Andrea Smith organiz6 el encuentro a causa dela decep-
cién y la frustracion que le habia producido la tendencia
del movimiento contra la violencia a marginar a las mu-
jeres de color y rechazar los temas politicos (Yeung, 2000).
Las mujeres de color sostenian que el discurso oficial del

15 Andrea Smith es profesora asistente en estudios americanos y estu-
dios de la mujer en la Universidad de Michigan. Ha sido organizadora
comunitaria durante diecisiete afios. Fue cofundadora de la rama de
Chicago de Women of All Red Nations. Ha luchado, junto con otras co-
munidades de color, en temas como los derechos reproductivos, dere-
chos ambientales, abolicion de encarcelamiento, y violencia sexual y
domeéstica. Hallegado a entender que las alianzas se forman a través del
trabajo en equipo y que no hay lealtades o alianzas seguras entre muje-
res de color. En consecuencia, es una firme defensora de la formacion
de coaliciones encaminadas a fortalecer el cambio social y politico.
16,0 cual no implica que no existan tribus lideradas por mujeres.

17 El concepto “mujeres de color” no refiere sélo a las afrodescendien-
tes, sino a todas las mujeres no blancas. N. del T.

movimiento contra la violencia con frecuencia ignoraba
sus necesidades y a ellas mismas. Durante la década de
1980, quienes trabajaban en organizaciones dedicadas a
combatir la violencia solian solo proporcionar servicios
dejando delado la organizacion politica frente al crecien-
te involucramiento del gobierno federal en los temas de
violencia contra las mujeres (Yeung, 2000). Los centros
que atendian casos de violencia o violacién fueron obli-
gados a profesionalizarse para ser acreditados y recibir
subsidios de las agencias gubernamentales. Asi, se les obli-
g6 a contratar personal con documentos que avalaran su
perfil laboral. En consecuencia, se les impidi6 ofrecer ser-
vicios basados en pares, un sistema que hasta entonces
habia fomentado la participacion de las mujeres. Esto
hizo que muchas mujeres no pudieran colaborar més, en
particular las mujeres pobres y de color. A la larga, la or-
ganizacion politica fue sustituida por los servicios profe-
sionales, lo cual se convirtié en la meta de los centros
dedicados a atender la violencia sexual y doméstica (A.
Smith, 2000).

De hecho, la corriente dominante del movimiento con-
trala violencia se inclind cada vez menos a lidiar con la vio-
lencia sexual y doméstica en contextos de inequidad y
violencia institucional. Andrea Smith afirma que muchas
coaliciones estatales creadas para combatir la violencia
sexual y doméstica se rehusaron a cuestionar las leyes an-
tiinmigrantes, bajo el argumento de que ese conflicto no
estaba relacionado con la violencia sexual y doméstica.
Sin embargo, de acuerdo con Smith, en la medida en que
se intensifica la represion, aumenta el ntimero de mujeres
que se rehtisan a denunciar el maltrato por temor a ser
deportadas (A. Smith, 2000). Esta forma de enfrentar la
violencia resulta contraproducente, pues la violencia do-
mésticay sexual en las comunidades de color no se modi-
ficard a menos que se afecten las estructuras superiores de
laviolencia, como son labrutalidad policiaca, las violacio-
nes a los tratados firmados con los pueblos nativos y a los
derechos de los inmigrantes, el racismo institucional y el
neocolonialismo econémico (A. Smith, 2000). Por ejem-
plo, segtin la autora, para combatir la violencia interperso-
nal es necesario destacar y entender la conexion colonial.
De igual manera, la violencia contra las mujeres de color es
una forma particular de opresion, que puede entenderse a



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

la luz de la larga historia de genocidio contra los pueblos
nativos. Los colonizadores arremetieron contra las muje-
res indigenas porque tienen hijos. No sélo mataron mu-
jeres indigenas, también las mutilaron sexualmente y las
violaron con la intension de controlar su capacidad re-
productiva (A. Smith, 2000).

En este congreso, las preocupaciones de las mujeres
constituyeron el tema central de las mujeres de color orga-
nizadas contra la violencia. Durante su discurso inaugu-
ral, Angela Davis, académica y activista afrodescendiente,
argumento que la experiencia de las mujeres nativo-ame-
ricanas demuestra la necesidad de enfatizar y destacar la
prolongada e inexorable dominacién y opresion colonial
en contra de las naciones indigenas. Discuti6 las tribula-
ciones que implica usar los procesos legislativos y judicia-
les del Estado-nacion, los cuales han causado tanto dano
y problemas a las naciones tribales y a las comunidades.
Habl6 de lo dificil que resulta esperar que el gobierno fe-
deral proporcione respuestas a los problemas de la violen-
cia contra las mujeres cuando el Estado esta férreamente
entretejido con el dominio masculino, el racismo, el cla-
sismo y la homofobia (Davis, 2000; Ramirez, 2007).

El congreso sirvi también para que las mujeres nati-
vas discutieran el entramado estructural de poder que
sostiene la violencia ejercida en su contra. Por ejemplo,
Luana Ross argumentd, en otra conferencia magistral, que
la consolidacion del poder masculino en los consejos tri-
bales y las comunidades ha creado una situacion dentro de
las tribus que fomenta la negligencia y la perpetuacion
de la violencia sexual contra las mujeres nativas (Rami-
rez, 2004b, 2007).

Lo que yo he encontrado en mi comunidad en el esta-
do de Montana, las comunidades salish y kootenai, es que
la violacion es ignorada. ;Por qué? Por las mismas razo-
nes mencionadas: los agresores son parte de la jerarquia
en las comunidades nativas, son lideres culturales o conse-
jeros tribales. Los hombres tienen el poder y, por lo mis-
mo, se permite la continuacion de la violencia'®,

La consolidacion del poder masculino en los consejos
tribales puede llevar a los gobiernos de las tribus a ignorar

18 Notas de campo, 28 de abril de 2000.

la creciente violencia de género, por ejemplo, al omitir el
desarrollo de una legislacion tribal que proteja a las muje-
res indigenas de la violencia. En efecto, segtin Ross, nacion
tribal y género deben enlazarse para entender las causas
por las cuales las comunidades indigenas ignoran la vio-
lencia contra las mujeres. Si falta este enlace, entonces se
pueden ignorar los temas de género, como ocurre con la
violencia sexual'. El fortalecimiento del poder masculi-
no estd inexorablemente ligado a una larga historia de po-
der colonial asi como a politicas y legislaciones federales,
como el caso de los internados indigenas en Canadd y Es-
tados Unidos. El propésito de estos internados, por ejem-
plo, era insertar el patriarcado en las comunidades tribales
y socializar a los menores en la conviccion de las normas
patriarcales de género (Wall, 1997). Como resultado, los
miembros de los consejos tribales, influidos por las ideas
patriarcales/coloniales, han ignorado los llamados a una
justicia de género de las mujeres nativas, tal como ocurrié
con la lucha para cambiar los aspectos sexistas del Acta
India de Canada (Silman, 1987).

Los indigenas nacionalistas que eligen desdenar o ig-
norar el sexismo y la misoginia en general, y la violencia
contra las mujeres nativas en particular, manifiestan su
parecido con otros nacionalismos y otros proyectos,
movimientos y agendas, en especial con las europeas y
euro-americanas de los ultimos doscientos anos. Los na-
cionalistas europeos usaron la ideologia del pundonor
burgués para manejar y controlar relaciones de género
apropiadasy decorosas. Esta ideologia ayud6 a la burgue-
sia a crear y resguardar una esfera privada que integraba
e incorporaba el ocio y la vida familiar. El nacionalismo y
la respetabilidad se entretejieron para que el Estado-na-
ci6n pudiera inmiscuirse e imponer sus normas de las re-
laciones de género aceptables. A través delasinstituciones
del Estado como las prisiones, las escuelas y las oficinas
censales, la burguesia disciplind y controlé a la poblacion
(White, 1995). Asi es como los nacionalismos eurocén-
tricos, el Acta India de 1876 en Canada y el Acta de Reor-
ganizacion India de 1934 en Estados Unidos impusieron
sus normas patriarcales de género en las comunidades na-

19Véase diario de campo, Congreso “El color de la violencia”, Univer-
sidad de California, Santa Cruz, 28-29 de abril de 2000.

43



44 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

tivas, alentando el sexismo y la misoginia, y su potencial
de violencia contra las mujeres.

En respuesta a esta normalizacion de la violencia, Lua-
na Ross, durante el Congreso “Los colores de la violen-
cia’, destacé la importancia de enlazar la soberania tribal
y la violencia contra las mujeres para encontrar solucio-
nes posibles. Puso énfasis en la importancia de redefinir
las formas de abordar el combate a la violencia usando
marcos indigenas de soberania, en vez de depender de la
ayuda gubernamental. Por ejemplo, Ross sostenia que se
debia buscar una adecuada reparacion del dafio en casos
de violencia contra las mujeres en los juzgados indigenas
en vez de hacerlo en los federales. En otras palabras, abo-
gaba por el derecho a la autodeterminacion y la soberania
con perspectiva de género, al aplicar formas tradicionales
de justicia para resolver la desmedida violencia sexual en

las comunidades nativas°.

REPLANTEAR LA SOBERANIA TRIBAL

En resumen, las mujeres nativas deben ser protegidas de
leyes potencialmente opresivas aprobadas por gobiernos
tribales controlados por hombres, y la violencia no debe
ser ni tolerada ni ignorada. Para lograr esto, la soberania
tribal debe ser replanteada desde la perspectiva de las mu-
jeres nativas. En la cultura occidental, el significado mds
aceptado del concepto de autodeterminacion es la nocion
de soberania independiente y el estatus de Estado-na-
cién. En este modelo, la autodeterminacion significa que
un gobierno tiene total y completo control y autoridad
sobre lo que sucede en su jurisdiccion, y ningun agente ex-
terno debe interferir o cuestionar su autoridad jurisdic-
cional. Estar libre de interferencias externas implica que
las naciones soberanas deben quedar exentas de su nece-
sidad de relaciones o acciones de otros (Young, 2001). Esta
definicion es peligrosa, pues entonces los gobiernos ten-
drian plena libertad para dominar a otros. No necesitarian
tomar en serio los reclamos o los derechos individuales.
En consecuencia, cuando se parte de esta definicion de

20 Diario de campo, 28 de abril de 2000; Ramirez, 2002, 2004b, 2007.

soberantia tribal basada en aspectos selectivos del Estado-
nacion, los reclamos de las mujeres indigenas pueden ser
ignorados facilmente.

El académico mohawk Taiaiake Alfred (1999) afirma
que, al ser de origen occidental, el concepto de soberania
es poco adecuado para hablar de la lucha de los pueblos
indigenas por su liberacién. Por ende, mientras los pue-
blos nativos utilicen nociones occidentales de soberania
para controlar sus actividades gubernamentales, segui-
ran colonizados bajo formas de poder occidental (A.
Smith, 2002). Por el contrario, Craig Womack, académi-
co muscogee, sostiene que la soberania tribal es flexible y
fluida, y que las necesidades de las naciones tribales pue-
den, en ultima instancia, influir en las practicas de la so-
berania tribal (1999). Al igual que Womack, Andrea Smith
y Luana Ross afirman que la soberania no es una nociéon
occidental estética, sino que puede ser apropiada por los
pueblos nativos (A. Smith, 2002). En consecuencia, re-
plantear la soberania desde la perspectiva de las mujeres
nativas puede disminuir la tension entre las nociones oc-
cidentales y tribales de soberania y los derechos de géne-
ro de las mujeres.

De hecho, las mujeres indigenas en México han alzado
lavoz con respecto a los derechos de género de las mujeres.
En los acuerdos de San Andrés firmados por los zapatis-
tas, por ejemplo, se defiende el derecho de las comunidades
indigenas para elegir sus autoridades politicas y judicia-
les, para regirse por su propia organizacion politica y para
regularse por sus normas y formas de resolucion de con-
flictos. Al mismo tiempo, se afirma que los derechos hu-
manos de las mujeres indigenas deberan ser protegidos
por las mismas comunidades (Collier, 2001). De la misma
manera, en Estados Unidos deberia haber mecanismos tri-
bales que puedan articular las nociones de soberana tribal
con los derechos humanos y civiles de las mujeres nati-
vo-americanas.

Por ejemplo, la filosofia lakota que encierra la frase “to-
das mis relaciones” ofrece una alternativa a la manera en
que se entiende la soberania tribal, que incluye la forma
en que la gente esta emparentada y se ubica en relaciones
sociales con otras. Partiendo de este enfoque, todas las per-
sonas estdn interconectadas y son valoradas, a la vez que
se espera de ellas que escuchen y respeten a quienes les



Ernest Mettendorf

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

,l

MORAVIAN
LIBR

ARY

Administracion y libreria de la Moravian N° 47 Indian Reserve. Ontario, Canada.

circundan. Este concepto filosofico nativo, en lugar de je-
rarquizar los derechos individuales frente a los colectivos,
supone la posibilidad de un intercambio respetuoso entre
ambos. De esta forma, se puede incorporar este principio
indigena como parte integral de los sistemas de juzgados
tribales a fin de que la soberania deje de ser privilegiada por
encima de los aspectos de género, lograndose asi que estos
intereses sean tomados en cuenta y que sean atendidos. La
soberania no puede ser entendida como el derecho de los
hombres nativos a controlar la vida de las mujeres. No
puede significar Gnicamente separacion e independencia.
Debe también incluir respeto, interdependencia, respon-
sabilidad, didlogo y compromiso frente a los derechos y
reclamos de las mujeres. Al aplicar este concepto indigena,
la raza y la nacion tribal dejaran de ser privilegiados con
relacion a los temas de género. Los derechos de género de
las mujeres deberén ser respetados y tomados en serio.
Tanto Andrea Smith como Luana Ross argumentan a
favor de reelaborar los marcos nativos de nacionalismo y

soberania con el fin de erradicar la violencia que se ejerce
en contra de las mujeres. Cuestionan asi la forma en que
el nacionalismo y la soberania, basados en ideas de do-
minacion, contribuyen a la xenofobia, el faccionalismo y
la violencia, como sucedi6 en los acontecimientos en Bos-
nia (A. Smith, 2002; Calhoun, 1994; Scheff, 1994). Por lo
tanto, ellas estin comprometidas con apoyar la lucha de
las naciones tribales contra la influencia colonialista de
Estados Unidos.

El activismo de estas autoras se asemeja al de feminis-
tas chicanas como Elisa Laura Pérez, quien a la vez cues-
tionaba el sexismo dentro del nacionalismo chicano y
trabajaba en un movimiento chicano opuesto directa-
mente a la ideologia estadounidense que privilegia las
normas culturales y politicas anglo-americanas (Pérez,
1999). Asi, las mujeres indigenas, al igual que las chica-
nas, se suelen comprometer con el trabajo de base dentro
de los movimientos nacionalistas nativos a favor de la li-
bertad de ambos, mujeres y hombres.

45



46 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

FEMINISMOS NATIVOS

Analizar lo que ocurre en los congresos anuales de “El
color de la violencia” no s6lo ayuda a replantear el nacio-
nalismo tribal y la soberania, sino también el feminismo
desde una perspectiva de mujeres nativas. Las lecciones de
los congresos, por ejemplo, pueden potencialmente em-
poderar a las mujeres nativas, y reivindicar el concepto
de “feminismo nativo” puede ser parte de este despertar.
Los feminismos nativos pueden estar basados en el acti-
vismo de las mujeres nativas en contra de una variedad de
experiencias en temas que nos interesan, como el sexis-
mo. De manera semejante, las mujeres de color, en gene-
ral, enfrentan a sus comunidades étnicas para que tomen
conciencia del sexismo. Cherrie Moraga, por ejemplo, dis-
cute el significado de hogar y comunidad. Nos cuenta que
su feminismo la obligé a dejar su hogar. Huy6 de su ma-
dre porque le decia que los hombres debian tener el con-
trol sobre las mujeres y que si ella no aceptaba que los
hombres iban primero, entonces seria una traidora a su
raza. También nos cuenta que se opuso a los argumentos
de los nacionalistas chicanos, quienes afirmaban que trai-
cionarfa a su raza si cuestionaba o criticaba las relaciones
de género inequitativas (Moraga, 1993)>!. Es asi como
otras feministas de color, mujeres indigenas que alzan la
voz, pueden influir en nuestros debates sobre los feminis-
mos nativos (Hill-Collins, 1995; Hooks, 1995). Alzar la
voz tiene el potencial de desarticular estereotipos negati-
vos y otorgarnos la posibilidad de ser vistas como seres
humanos completos con agencia social y con valor (Arre-
dondo et al., 2003).

En efecto, como mujeres nativas debemos decidir por
nosotras mismas cudles términos son los adecuados para
describir nuestra lucha contra el sexismo y a favor de nues-
tra emancipacion, asi como subrayar la naturaleza deba-
tible del término “feminismo”. Algunas indigenas, por
ejemplo, eligen no usar la palabra “feminismo” porque no
tiene traduccion a su lengua vernécula (Tohe, 2000). Pe-
ro al mismo tiempo, el estudio realizado por Smith sobre
las formas de organizacion de las mujeres nativas mues-

21 yéase también White, 1995.

tra que el feminismo si es importante para muchas de
ellas (A. Smith, 2002). Algunas aseguran que la reticencia
de las indigenas a reconocerse como feministas no sélo
es resultado de diferencias tedricas o filosoficas con las fe-
ministas blancas, sino que demuestra la falta de voluntad
de abocarse a'y confrontar el sexismo y la discriminacion
de género (A. Smith, 2002). De hecho, elegi el término
“feminismo nativo” con el fin de luchar en contra de la
misoginia y la opresion de género. En mi caso, el término
me ha empoderado para confrontar la omnipresente rea-
lidad de la violencia contra las mujeres indigenas y elegir
escribir sobre este importante tema. Hacer mio el término
también me ha empoderado para ensefar, en el contexto
escolar, sobre sexismo en las comunidades nativo-ameri-
canas. Me ha fortalecido para denunciar la discriminacion
de género en mi vida cotidiana. También me ha motivado
a imaginar un mundo donde el sexismo deje de causar
dano a hombres y mujeres. Visto en su conjunto, el femi-
nismo ha sido un tema fuertemente debatido en las comu-
nidades indigenas y en la academia, como lo demuestran
tanto los articulos de Jaimes y Halsey (1992) como el de
Trask (1996). Con frecuencia, este candente debate se cen-
tra en la idea de que el “feminismo blanco” puede ser re-
ducido al feminismo en general, como hemos visto. Otro
argumento en contra de que las mujeres nativas adopten
el término “feminista nativa” es el supuesto de que ningtin
término puede englobar la complejidad y diversidad de las
experiencias de las mujeres nativas (Mihesuah, 2003)2.
Pero precisamente por esta diversidad, considero necesa-
rio articular muchos feminismos nativos en vez de un
solo feminismo?>.

Si partimos de que las mujeres indigenas constituyen un
grupo diverso, es importante basar cualquier teoria sobre
el feminismo nativo en la forma en que las mujeres indi-
genas se imaginan a s mismas en el mundo?*. Las muje-

22 Lo que Mihesuah no discute es como el feminismo de las mujeres
de color se relaciona o no con las luchas de las mujeres nativas contra
la opresion racial y de género.

23 De manera semejante, las académicas chicanas discuten la necesi-
dad de un feminismo chicano a fin de reflejar la naturaleza heterogé-
neay compleja de sus comunidades y experiencias. Véase Arredondo
etal., 2003.

24 Tgualmente, Zavella discute la diversidad dentro de la comunidad
chicana (Zavella, 1994).



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

res nativas no solo provienen de contextos tribales diversos,
sino también de diferentes relaciones con sus respectivos
Estados-nacion. En Estados Unidos, por ejemplo, algunas
pertenecen a tribus reconocidas por el gobierno federal y
otras a tribus que luchan por el reconocimiento. Unas vi-
ven en reservaciones (Estados Unidos), otras en reservas
(Canada), otras en pueblos (México), y muchas otras resi-
den lejos de sus comunidades de origen, en zonas rurales
o urbanas. Estas experiencias de vida tan distintas influyen
en como las mujeres indigenas percibimos el mundo y da-
mos prioridad a nuestras necesidades. De hecho, la forma
en que nos identificamos varia segtin la tribu, la geografia
y el pais de origen. En Canada, las indigenas se autodeno-
minan “primeras naciones” o “aborigenes’, mientras que
en Estados Unidos nos identificamos como “nativo-ame-
ricanas” o “indias americanas”. En México, las mujeres na-
tivas suelen reconocerse como “indigenas” Muchas otras
mujeres se rehtisan a identificarse con dichos nombres y
prefieren usar el nombre de sus propios pueblos. Yo uti-
lizo el término “nativo” en el concepto de “feminismo
nativo” para poder enfocar nuestras experiencias comu-
nes a lo largo del continente?. Pero independientemente
de que usemos “primeras naciones’, “indigena’, “nativa’,
el nombre de nuestra tribu o cualquier otro, entender la
heterogeneidad es fundamental para comprender nues-
tra experiencia global como mujeres indigenas®.

De hecho, los feminismos nativos son muy diferentes
del feminismo blanco. Segin Andrea Smith (2002), las
mujeres nativas consideran que los derechos tribales, la
soberania y el colonialismo forman parte de los temas del
feminismo?’. Afirma, por ejemplo, que si colocamos a las
mujeres nativas en el centro de la historia feminista, de-
beriamos iniciar ésta en 1492, cuando las indigenas co-

25 En este ensayo me aboco a las experiencias de las mujeres nativas en
Estados Unidos y Canada y no abordo el analisis o las experiencias de
vida de las mujeres indigenas en México o mas al sur del continente.
Sin embargo, con la nocion de feminismos nativos aspiro a abrir la po-
sibilidad de didlogo con mujeres indigenas feministas y activistas que
luchan contra el sexismo y cualquier otra forma de opresion.

26 De la misma manera, las feministas chicanas discuten la diversidad
de formas en que las mujeres de origen mexicano se identifican a si
mismas. Véase Arredondo et al., 2003: 3.

27Véase adems Justine Smith, 2002, quien discute laimportancia de
la soberania para la sobrevivencia de las comunidades nativas.

menzaron a luchar en contra del colonialismo, y que esto
significa que la lucha contra el colonialismo es el eje de la
historia de los feminismos nativos. El movimiento femi-
nista, por el contrario, sostiene Smith, suele dividir su his-
toria en primera, segunda y tercera oleadas. La primera
oleada incorpora el sufragio femenino del siglo XIX; la se-
gunda, la lucha por el derecho al aborto, la creacién de la
Organizacion Nacional de Mujeres y la lucha por la en-
mienda por igualdad de derechos. La tercera oleada es la
constituida por la lucha de las mujeres de color, a fines del
siglo XX, para cambiar el feminismo de modo que incluya
sus experiencias (A. Smith, 2002). Como resultado, Smith
plantea que la historia del feminismo blanco margina a
las mujeres de color al colocar la historia y la experiencia
blanca en el centro?®. De la misma forma, las mujeres in-
digenas debemos colocar nuestros temas, luchas y expe-
riencias respecto a las formas de opresién racial, sexual,
de género, de clase y otras en el centro de nuestro analisis
a fin de crear un pensamiento y una practica nativo-femi-
nista coherente. Asimismo, el desarrollo de feminismos
nativos debe estar ligado con la descolonizacion de las
naciones indigenas, lo cual implica incorporar la memo-
riay la discusion sobre los sistemas de género igualitarios
precoloniales. También debe incluir la forma en que am-
bos, las mujeres y los hombres indigenas, experimentan
la opresion de género, sexual o cualquier otra.

({FEMINISMOS NATIVOSY NACIONALISMO?

En sintesis, el activismo de las indigenas que forman par-
te del congreso “El color de la violencia” nos invita a com-
binar género y nacion para desarrollar una sensibilidad
nativo-feminista nacionalista. Andrea Smith (2005), por
ejemplo, discute la forma en que la soberanfa tribal debe
ligarse al tema nativo-feminista de la violencia que se ejer-
ce contra las mujeres indigenas. Como feministas nativas,
Luana Ross y Andrea Smith no sélo defienden una iden-
tidad separada de la de las feministas blancas, sino que re-
cuperan los marcos indigenas de relaciones de género

28 Viéase también Trask, 1996, y Maracle, 1996.

47



SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

—

__a¥ " N

The Library of Congress Prints & Photographs Online Catalog

Una clase de costura en la Bismarck Indian School. Dakota del Norte, entre 1909 y 1932.

respetuosas y no sexistas para desarrollar un nacionalismo
nativo incluyente, encaminado a descolonizar las naciones
nativas. De esta forma, a fin de combinar los feminismos
nativos con el nacionalismo, las mujeres indigenas deben
depender de experiencias concretas y valores filosoficos
nativos. Ademds, necesitan imaginar un nacionalismo in-
digena que simultdneamente confronte el racismo y el se-
xismo?’. De hecho, la conciencia nativo-feminista no sélo
no es divisionista, sino que tiene el potencial para ayudar
alos hombres y las mujeres indigenas a entender las cau-
sas subyacentes de muchos de los problemas que afectan
a nuestras comunidades, como el alto nivel de desem-
pleo masculino y los altos indices de mujeres y hombres
indigenas encarcelados (Ross, 1995). Estos males sociales
pueden ser atribuidos a la vigencia del sexismo en nuestras
sociedades. Asimismo, la conciencia nativo-feminista

29 Véase ademas White, 1995, quien discute la forma en que las mujeres
afroamericanas combinan el feminismo con el nacionalismo.

puede alentar a ambos sexos a deshacerse de las nociones
predominantes de masculinidad y feminidad, al construir
un sentido mas fuerte de bienestar y, al mismo tiempo,
fortalecer los lazos interpersonales erosionados por las
nociones sexistas de como deben ser las relaciones de gé-
nero. Mds atin, una conciencia nativo-feminista podria
contribuir a que ambos géneros se replanteen las acepcio-
nes dominantes de conceptos como nacionalismo, sobe-
rania, masculinidad (que refieren al poder y el control) y
feminidad (que refiere a la pasividad), que favorecen la
violencia contra las mujeres indigenas.

Por ejemplo, a fin de estimular la conciencia feminista,
los miembros de las comunidades nativas podrian mon-
tar exposiciones que muestren la forma en que el colonia-
lismo ha modificado los roles de las mujeres indigenas y
como antes prevalecian en muchas tribus las relaciones de
género igualitarias (Allen, 1986). Hombres y mujeres de-
ben participar en la organizacion de estas exposiciones
para que todos tomen conciencia de las diversas fuerzas



SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Desacatos

SABERES Y RAZONES

coloniales que han fomentado el sexismo y la misoginia.
En 1996 se mont6 una exhibicion de este tipo en San Jo-
sé California (Ramirez, 2004a), en la cual se discutio el
papel del colonialismo como causa primaria de la vio-
lencia generalizada contra las mujeres nativo-americanas
y se expusieron también las normas tradicionales che-
rokee?. Desplegar las formas en que el colonialismo ha
sido la causa de gran parte de la violencia dentro de las
comunidades indigenas debe tomar el lugar central en
los temas que abordan las feministas nativas.

Bibliografia

Alfred, Taiaiake (Gerald), 1999, Peace, Power, Righteousness, Ox-
ford University Press, Oxford.

Allen, Paula Gunn, 1986, The Sacred Hoop, Beacon Press, Bos-
ton.

Anzaldua, Gloria, 1987, Borderlands/La Frontera: The New Mes-
tiza, Aunt Lute Press, Spinsters.

Arredondo, Gabriela et al., 2003, “Introduccion: Chicana Fe-
minisms at the Crossroads: Disruptions in Dialogue”, en
Gabriela Arredondo et al., Chicana Feminisms: A Critical
Reader, Duke University Press, Durham, Carolina del Norte
y Londres, pp. 1-19.

Benmayor, Rina y William Flores (eds.), 1997, “Introduccién’,
en Rina Benmayor y William Flores (eds.), Latino Cultural
Citizenship: Claiming Space, Identity, and Rights, Beacon
Press, Boston, pp. 1-27.

Calhoun, Craig, 1994, “Nationalism and Civil Society: Demo-
cracy, Diversity and Self-Determination”, en Craig Calhoun
(ed.), Social Theory and the Politics of Identity, Blackwell
Publishing, Malden, Minessota, pp. 305-337.

Collier, Jane, 2001, “Durkheim Revisited: Human Rights as the
Moral Discourse for the Postcolonial, Post-Cold War World”,
en Austin Sarat y Thomas Kearns (eds.), Human Rights:
Concepts, Contests, and Contingencies, University of Michi-
gan Press, Ann Arbor, pp. 63-89.

Crenshaw, Kimberly, 1993, “Demarginalizing the Intersection
of Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimi-
nation Doctrine, Feminist Theory, and Antiracist Politics”,
en D. Kelley Weisberg (ed.), Feminist Legal Theory: Founda-
tions, Temple University Press, Philadelphia, 1993.

30 Para una discusiéon mas profunda de estos temas véase Ramirez,
2004b.

——, 1995, “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity
Politics and Violence against Women of Color”, en Kimber-
ly Crenshaw et al. (eds.), Critical Race Theory, New Press,
Nueva York, pp. 357-383.

Crow Dog, Mary y Richard Erdoes, 1991, Lakota Woman, Har-
per Perennial, Nueva York.

Davis, Angela, 1981, Women, Race, and Class, Vintage Books,
Nueva York.

——,2000, “The Color of Violence against Women”, Colorli-
nes, nam. 3, 28-29 de abril, diario de campo Congreso “Co-
lor of Violence”, University of California, Santa Cruz, pp. 4-8.

Gender and Cultural Citizenship Working Group, inédito, “In-
troduction”, en Gender and Cultural Citizenship: Knowled-
ge Production and Activism.

Grande, Sally, 2004, Red Pedagogy: Native American Social and
Political Thought, Rowman & Littlefield Publishers, Lan-
ham, Maryland.

Hall, Lisa, 2006, “Navigating Our Own ‘Sea of Islands™ Ha-
waiian Women and the Limits of US Racialization”, ponen-
cia presentada en el simposio “Native Feminisms without
Apology”, 28 de abril, University of Illinois, Urbana-Cham-
paign, pp. 1-30.

Hill-Collins, Patricia, 1995, “The Social Construction of Black
Feminist Thought”, en Beverly Guy-Sheftall (ed.), Words of
Fire: An Anthology of African-American Feminist Thought,
New Press, Nueva York, pp. 338-359.

Hooks, Bell, 1989, Talking Back: Thinking Feminist, Thinking
Black, South End Press, Boston.

——, 1995, “Black Women: Shaping Feminist Theory”, en Be-
verly Guy-Sheftall (ed.), Words of Fire: An Anthology of
African-American Feminist Thought, New Press, Nueva
York, pp. 270-283.

Jaimes, Annette, 1997, “Civil Rights versus Sovereignty: Native
American Women in Life and Land Struggles®, en Chandra
Mohanty y Jacqui Alexander (eds.), Ferninist Genealogies,
Colonial Legacies, Democratic Futures, Routledge, Nueva
York, pp. 101-125..

—— y Theresa Halsey, 1992, “American Indian Women: At the
Center of Indigenous Resistance in North America’, en An-
nette Jaimes (ed.), The State of Native America. Genocide,
Colonization, and Resistance, South End Press, Boston, pp.
331-345.

Johnson, Troy, 1996, The Occupation of Alcatraz Island: Indian
Self-Determination and the Rise of Indian Activism, Univer-
sity of Illinois Press, Chicago.

Kauanui, J. Kehaulani, 2006, “Essay Notes”, ponencia presenta-
da en el simposio “Native Feminisms without Apology”, 28
de abril, University of Illinois, Urbana-Champaign.

Maracle, Lee, 1996, I Am Woman: A Native Perspective Synon-
ymous on Sociology and Feminism, Write-On Press, North
Vancouver.

49



50 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2009

Mihesuah, Devon, 2003, Indigenous American Women: Deco-
lonization, Empowerment, Activism, University of Nebras-
ka Press, Lincoln.

Mohanty, Chandra y Jacqui Alexander, 1996, Feminist Geneo-
logies, Colonial Legacies, and Democratic Futures, Routled-
ge, Nueva York y Londres.

Moraga, Cherrie, 1993, Loving in the War Years. Lo que Nunca
Pasa por sus Labios, South End Press, Boston.

Ong, Aihwa, 1996, “Cultural Citizenship as Subject-Making”,
Current Anthropology, vol. 37, ntm. 5, pp. 737-762.

Pérez, Laura Elisa, 1999, “El Desorden. Nationalism and Chica-
na/o Aesthetics”, en Caren Kaplan et al. (eds.), Between Wo-
man and Nation: Nationalism, Transnational Feminisms
and the State, Duke University Press, Durham, pp. 19-47.

Purdue, Theda, 1999, Cherokee Women, University of Nebras-
ka Press, Lincoln.

Ramirez, Renya, 2002, “Julia Sanchez’s Story: An Indigenous
Woman between Nations”, Frontiers: A Journal of Women ’s
Studies, vol. 23, num. 2, pp. 65-83.

——, 2004a, “Healing, Violence and Native American Wo-
men’, Social Justice, vol. 31, nim. 4, pp. 103-117.

——,2004b, “Community Healing and Cultural Citizenship”,
en Thomas Biolsi (ed.), A Companion to the Anthropology
of American Indians, Blackwell Publishing, Malden, Massa-
chusetts, pp. 398-412.

——, 2007, Native Hubs: Culture, Community and Belonging
in Silicon Valley and Beyond, Duke University Press, Dur-
ham.

Rennison, Calle, 2001, Violent Victimization and Race 1993-
1998, Bureau of Justice Statistics, Washington.

Ross, Luana, 1995, Inventing the Savage, University of Texas
Press, Austin.

Scheff, Thomas, 1994, “Emotions and Identity: A Theory of
Ethnic Nationalism”, en Craig Calhoun (ed.), Social Theory
and the Politics of Identity, Blackwell Publishing, Malden,
Massachusetts, pp. 277-304.

Shanley, Kate, 1984, “Thoughts on Indian Feminism”, en Beth
Brant (ed.), A Gathering of Spirit: Writing and Art by North
American Indian Women, Sinister Wisdom Books, Rock-
land, pp. 213-216.

Silman, Janet, 1987, Enough is Enough: Aboriginal Women
Speak Out, Women’s Press, Toronto.

Siu, Lok, 2002, “Diasporic Cultural Citizenship: Chineseness and
Belonging in Central America and Panama’, Social Text,
nam. 69, pp. 7-28.

Smith, Andrea, 2000, “Colors of Violence”, Colorlines, invierno,
vol. 3, ntim. 4, pp. 4-7.

——, 2002, Bible, Gender and Nationalism in American In-
dian and Christian Right Activism, tesis de doctorado, De-
partamento de Historia de la Conciencia, University of
California, Santa Cruz.

——, 2005, “Native American Feminism, Sovereignty and So-
cial Change”, Feminist Studies, vol. 31, nm. 1, pp. 116-132.

Smith, Justine, 2002, “Native Sovereignty and Social Justice:
Moving Toward an Inclusive Social Justice Framework”, en
Jael Silliman e Ynestra King (eds.), Dangerous Intersections:
Feminist Perspectives on Population, Environment and De-
velopment, South End Press, Cambridge, Massachusetts,
pp. 202-214.

Smith, Paul y Robert Warrior, 1996, Like A Hurricane: The In-
dian Movement from Alcatraz to Wounded Knee, New Press,
Nueva York.

Terrelonge, Pauline, 1995, “Feminist Consciousness and Black
Women’, en Beverly Guy-Sheftall (ed.), Words of Fire: An An-
thology of African-American Feminist Thought, The New
Press, Nueva York, pp. 489-503.

Tohe, Laura, 2000, “There is No Word for Feminism in My Lan-
guage”, Wicazo Sa Review, vol. 15, ntim, 2, pp. 103-110.
Trask, Haunani-Kay, 1996, “Feminism and Indigenous Ha-
waiian Nationalism”, Signs: Journal of Women and Culture

in Society, vol. 21, nim. 4, pp. 906-916.

Wall, Wendy, 1997, “Gender and the ‘Citizen Indian”, en Eliza-
beth Jameson y Susan Armitage (eds.), Writing on the Ran-
ge. Race, Class, Culture in the Women’s West, University of
Oklahoma Press, Norman, pp. 202-230,

White, E. Francis, 1995, “Africa on my Mind: Gender, Counter-
discourse and African-American Nationalism’, en Beverly
Guy-Sheftall (ed.), Words of Fire: An Anthology of African-
American Feminist Thought, The New Press, Nueva York,
pp. 504-525.

Womack, Craig, 1999, Red on Red: Native American Literary
Separatism, University of Minnesota Press, Minneapolis.

Yeung, Bernice, 2000, “Fighting for the Many Faces of Violen-
ce’, Colorlines, invierno, vol. 3, nam. 4, pp. 26-30.

Young, Iris Marion, 1990, Justice and the Politics of Difference,
Princeton University Press, Princeton.

——,2001, “Two Concepts of Self-Determination”, en Austin
Sarat y Thomas Kearns (eds.), Human Rights: Concepts,
Contests and Contingencies, University of Michigan Press,
Ann Arbor.

Yuval-Davis, Nira, 1997, Gender and Nation, Sage Publications,
Londres.

——, 1999, “The ‘Multi-Layered’ Citizen: Citizenship in the Age
of Globalization”, International Feminist Journal of Politics,
vol. I, ntim. 1, abril, pp. 119-136.

—— vy Pnina Werbner (eds.), 1999, Women, Citizenship and
Difference, Zed Books, Londres.

Zavella, Patricia, 1994, “Reflections on Diversity of Chicanas”, en
Steven Gregory y Roger Sanjek (eds.), Race, Rutgers Uni-
versity Press, Piscataway, New Jersey, pp. 199-212.



