
Hace poco menos de treinta años
Jaime del Palacio, al reflexionar

acerca de la “historia, el folclor y la
poesía folclórica mexicana”, hacía la si-
guiente aseveración: “Así como la his-
toria popular existe por oposición a la
de la sociedad oficial, la cultura del
pueblo puede ser determinada por su
oposición con la cultura oficial.” Con-
tinuaba Del Palacio: “La sociedad ofi-

cial es consciente de estas oposiciones
y a menudo las observa y las estudia:
de su examen ha nacido el folclor, que
no es sino la apropiación oficial de la
cultura popular que, sobre todo, los ro-
mánticos contribuyen a establecer de
la manera en que hoy la conocemos.”1

Esta asociación entre el romanticis-
mo y la fabricación de lo “típico” o lo
“auténtico” es sin duda uno de los

prejuicios que ha permeado buena
parte de la reflexión acerca de la cons-
trucción y de la expresión del arte po-
pular en México. Sin embargo, existe
otro elemento que también interviene
en esa construcción y que, más que
ubicarse dentro de los afectos, como

Breves comentarios al libro 
Cuerpo vestido de nación

Ricardo Pérez Montfort

PABLO PARGA, 2004

Cuerpo vestido de nación. Danza folclórica 
y nacionalismo mexicano (1921-1939)
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes-Fondo Nacional 
para la Cultura y las Artes, México.

RICARDO PÉREZ MONTFORT: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropo-
logía Social-Distrito Federal, México.
rpmont54@yahoo.com.mx
.

Desacatos, núm. 19, septiembre-diciembre 2005, pp. 189-192.

1 Jaime del Palacio, “Historia, folclor y poesía
folclórica mexicana”, Cambio, vol. 5, núm. 1 /
11, octubre, noviembre y diciembre, 1976.

4 



suele sucederle al romanticismo, está
un tanto más cerca de lo pragmático.
¿Cuántas veces no se han usado ma-
nipuladas referencias a lo “típico” para
obtener algún beneficio inmediato, ya
sea de índole económica o política?
Un breve acercamiento a ciertos fenó-
menos artesanales, o incluso a ciertos
discursos inclinados a ensalzar los va-
lores populares, podría demostrarnos
que la apelación a lo “auténticamente
mexicano” también tiene una carga de
usura o intercambio.

Si bien el romanticismo establecía
que lo típico y lo auténtico relacionado
con el pueblo mexicano era aquello
que se presentaba incontaminado, co-
mo las artesanías, el lenguaje, las ex-
presiones artísticas de lo cotidiano, las
leyendas, los atuendos, la gastronomía,

etc., también es cierto que mucho de
esto se creó con el fin de justificar los
intereses económicos y políticos de al-
gunos grupos, dándoles una pátina po-
pular a muchas de sus acciones con-
cretas, aunque fueran claramente
contrarias a las demandas populares.

En México, y en muchas otras partes
del mundo, una buena parte del dis-
curso político y económico, sobre todo
durante los primeros cincuenta años
del siglo XX, se llenó la boca de con-
ceptos como “la voluntad popular”,
“los sacrificios del pueblo”, “las autén-
ticas necesidades nacionales” o “las tí-
picas demandas de nuestras clases
populares”. Cierto que mucho de esto
se identificó como “populismo” y hoy
en día tal concepto hasta parece que
tiene una severa carga satanizadora.

Sin embargo, hubo una época en que
estos recursos discursivos tuvieron un
sentido distinto, que justamente tran-
sitó de lo romántico folclorizante a lo
pragmático nacionalista.

El libro de Pablo Parga, Cuerpo ves-
tido de nación. Danza folclórica y na-
cionalismo mexicano (1921-1939), tra-
ta precisamente de este periodo y se
ubica en el quehacer de las danzas po-
pulares estudiadas, manipuladas y
recreadas por ciertos sectores oficiales
durante los años posrrevolucionarios
con el fin de convertirlas en un recur-
so identitario nacional.

Basándose en fuentes de diversa ín-
dole, entre las que se ponderaron sobre
todo las hemerográficas, este autor ini-
cia su estudio en 1921 con el gran fes-
tival de la celebración del centenario

José Guadalupe Posada (1852-1913), Baile del pueblo.

 Desacatos - 

3



de la consumación de la independen-
cia y lo concluye con la llegada de Ana
Sokolow y Waldeen a los escenarios
mexicanos hacia 1939 y 1940. Durante
este periodo es cierto que hubo una
enorme preocupación por todo aque-
llo que fuera folclórico o “típico” o, si
se quiere, “auténticamente nacional”.

En sus ya clásicas Memorias, Daniel
Cosío Villegas recordaba que en los
años inmediatamente posteriores a la
violencia armada revolucionaria “lo
verdaderamente maravilloso […] fue
la explosión nacionalista que cubrió
todo el país. Desde luego, era un na-
cionalismo sin la menor traza de xe-
nofobia, no era anti nada, sino pro
México”.2 Este nacionalismo se orien-
tó con el afán de reconocer la validez
cultural de las expresiones populares
planteadas a partir de una especie de
introspección que ya tenía por lo me-
nos un par de lustros en el medio 
político, en el académico, pero sobre
todo en el artístico nacional.3 Sin em-
bargo, para muchos este fenómeno
adquirió un tono especial a partir de
la década de 1920. “De la noche a la
mañana —vuelve a decir Cosío Ville-
gas—, como se produce una aparición
milagrosa, se pusieron de moda las
canciones y los bailes nacionales, así
como todas las artesanías populares
[…] Y no hubo casa en que no apare-
ciera una jícara de Olinalá, una olla de
Oaxaca o un quexqueme chiapaneco.
En suma, el mexicano había descu-

bierto a su país y, más importante,
creía en él.”4

Lo interesante de esta situación es
quién, cómo y por qué se decidía que
algo era “mexicano” popular o típico y
qué no lo era. El asunto resultaba par-
ticularmente difícil si tomamos en
cuenta que muchos de estos criterios
los establecían personajes que se con-
sideraban muchas veces por encima
de aquello tan típico y tan mexicano.
Pienso en personajes como el mismí-
simo José Vasconcelos y algunos de
sus seguidores más conspicuos.

El libro de Pablo Parga da pistas
acerca de este fenómeno, orientado
específicamente a la danza, y muestra
la enorme importancia que en este
proceder tuvieron figuras que sí se
comprometieron con algunos valores
populares, pero que también se atre-
vieron a recrearlos y teatralizarlos co-
mo las hermanas Gloria y Nelly Cam-
pobello, Rafael M. Saavedra, Hipólito
Zybne, Carlos González, Linda y Ame-
lia Costa, Luis Felipe Obregón, Ignacio
Acosta, Carlos Mérida y muchos más.

Si bien el texto se remonta, como ya
decíamos, a las responsabilidades de
quienes echaron a andar las fiestas 
de aquel centenario de 1921, como
fueron Luis Quintanilla, Martín Luis
Guzmán y Adolfo Best Maugard, hay
un sereno seguimiento del quehacer
dancístico, sobre todo del que se lleva
a cabo en la ciudad de México y con el
apoyo de ciertas autoridades culturales
en el país. Este seguimiento va desde
el ambiente escolar hasta la formación
de las primeras instituciones de reco-

nocimiento e instauración de la danza
folclórica mexicana, entre las que des-
taca la Escuela de la Plástica Dinámi-
ca, pasando desde luego por el teatro
popular, el teatro oficial y, finalmente,
la Escuela de Danza.

A lo largo del libro el lector puede
seguir la secuencia que, con altibajos,
vivió la institucionalización inicial de
lo que hoy llamamos danza folclórica
mexicana y que eventualmente asocia-
ríamos con figuras como Amalia Her-
nández o Josefina Lavalle. Si bien en
esta secuencia da la impresión de que
faltan algunas figuras importantes co-
mo Luis Márquez en la invención 
de “lo folclórico” mexicano a fines de
la década de 1920 y principios de la 
de 1930, lo mismo que algunos acon-
tecimientos también determinantes,
como las Semanas Nacionalistas de
1930, 1931 y 1932 en México, o el ad-
venimiento del cine folclórico también
desde finales de la década de 1920 y
toda la de 1930, el trabajo de Pablo
Parga es una propuesta puntual que
estudia los prolegómenos de la oficia-
lización del folclor mexicano o, si se
quiere, de “lo típico”, que no tardaría
en insertarse de manera un tanto oro-
pelesca en el discurso nacionalista de
las décadas de 1940 y 1950.

Este libro da cuenta de cómo al ofi-
cializar o, dicho de otra manera, al
academizar las expresiones populares
mexicanas se contribuyó al estableci-
miento de un “deber ser” que permeó
—y aún hoy lo hace— todo aquello
que se identifica como “típico” en to-
do el territorio nacional y por regio-
nes. Siguiendo ese planteamiento muy
centralista y un tanto patriarcal, de se-
llo fuertemente vasconceliano, a los

2 Daniel Cosío Villegas, Memorias, Joaquín
Mortiz, México, 1976, p. 91.
3 Carlos Monsiváis, “Notas sobre la cultura
mexicana en el siglo XX”, en Historia general
de México, El Colegio de México, México,
1976. 4 Cosío Villegas, op. cit., p. 92.

-  Desacatos 

4 



creadores populares se les llegó a decir
cómo tenían que ser populares o re-
gionales. Recuérdense el famoso Ma-
nual de pintura para artesanos de Best
Maugard o los métodos de enseñanza
de baile impuestos en las primarias lo-
cales y rurales. Tan fue así que he aquí
un ejemplo testimonial de Moisés
Sáenz, subsecretario de Educación
Pública, durante su visita a las escuelas
federales de San Luis Potosí en 1927.
Al llegar a El Mezquite, por ejemplo, la
maestra local organizó una recepción,
que el mismo Sáenz describió de la
siguiente manera:

Dos músicos amenizan tocando sones
vernáculos; hay recitaciones, muchas
canciones populares dichas con ge-
nuino sabor de la tierra, marchas, evo-
luciones, ejercicios de gimnasia calis-
ténica y un bello cuadro de jarabe
tapatío. ¡Con qué ardor y con qué gen-
tileza bailan estos charros diminutos 
y estas chinas de Liliput!

Más adelante, la reflexión general del
subsecretario establecía este asunto co-
mo un elemento diferencial de los re-
cintos escolares oficiales, como un fe-
nómeno que apelaba al valor que ya se
le estaba dando a lo popular dentro de
las instituciones, un tanto ajenas a los
distantes estudiosos del folclor. Decía:

Las escuelas federales, y con ellas qui-
siéramos significar la escuela nueva, se
han caracterizado cantando. Es la li-
bertad para cantar, no ya los amanera-
dos y pueriles coros escolares, sino la
canción vernácula nuestra en versio-
nes originales, sin el artificio con que
la revisten a veces los resucitadores del
folclor. Cantan y bailan los niños de
nuestras escuelas. No se ruborizan,
gracias a Dios, de entonar sus sones
rancheros y ahí vi más chinas pobla-

nas y más charros infantiles de los que
jamás he encontrado en Jalisco o en
Puebla. Este donaire musical es el pri-
mer indicio, por ventura general, de
que nuestras escuelas son diferentes.5

De esta manera podemos percibir la
paulatina imposición de una serie de
valores identificados como populares
a través de los vehículos oficiales. La
intención, me atrevería a decir, no era
sólo dar a conocer estos fenómenos y
fomentar la creatividad escolar sino,
y sobre todo, que sirvieran como el
establecimiento de ese “deber ser”
de la mexicanidad impuesta por un
Estado en formación.

Esto no solamente planteó la cons-
trucción de estereotipos nacionales
como el “charro” y la “china poblana”,
el “indito” o el “revolucionario”, sino
que también estableció una extraña
norma que consistió en que el centro
político y económico del país, es decir:
la ciudad de México, y más concreta-
mente, algunas de sus élites, sanciona-
rían cuál debía ser la representación
folclórica regional. Así, desde el cen-
tro se decidió prácticamente cómo
debían ser los jarochos, los huastecos,
los norteños, etcétera, etcétera.

Aún cuando de la manera más
amistosa se le podría pedir un poco
más de crítica a lo expuesto en su li-
bro, Pablo Parga lleva al lector, como
ya decíamos, por la senda de los estu-
dios del folclor hasta la oficialización
del mismo, para mostrarnos que, una
vez logrado esto último, una especie

de camisa de fuerza ató las posibilida-
des de la inventiva en ese ámbito, y la
repetición ad nauseam en festivales
escolares, y hasta en el mismísimo re-
cinto nacional de las Bellas Artes, con-
virtió a la danza folclórica mexicana
en un gigante de cartón. Este gigante
—muy vistoso es cierto, pero bastante
vacío de contenidos populares— con-
tribuyó en mucho a la estereotipifica-
ción de “lo mexicano” por medio del 
espacio teatral y del movimiento. Pre-
tendiendo mostrar algo “típico” y 
representativo devino acartonado 
y hueco. De ser una expresión lúdica,
amorosa y popular, pasó a una especie
de regla inmóvil que servía para poder
identificar a los mexicanos.

En su epílogo, sin embargo, el mis-
mo Parga plantea que nada hay de ma-
lo en tratar de romper con ese deber
ser y fomentar la recreación y la crea-
ción en materia musical y dancística
mexicana a partir de los parámetros
folclóricos. Creo, con él, que mucho se
puede lograr cambiando la actitud
intolerante y solemne del “deber ser”,
que lamentablemente sigue permean-
do mucho del quehacer artístico y fol-
clórico nacional, por una propuesta
menos rígida y más lúdica, más creati-
va y más comprometida con su tiem-
po, tal como lo propone este autor.
Quizás sea tiempo de renovar el vesti-
do de este cuerpo nacional, pero me-
jor aún, quizás también sea tiempo de
que se renueven sus bailes y se pro-
pongan nuevos derroteros, basados,
tal como se hace en este libro, en un
reconocimiento del pasado con claras
vistas  a comprometerse con el pre-
sente que, por cierto, mucha falta nos
hace hoy en día.

5 Moisés Sáenz, Escuelas federales en San
Luis Potosí. Informe de la visita practicada
por el subsecretario de Educación Pública en
noviembre de 1927, Talleres Gráficos de la
Nación, 1928.

 Desacatos - 

3


