
4 

pp
.

 
y


:R

ic
ar

do
 R

am
ír

ez
 A

rr
io

la
.

Diversos antropólogos y sociólogos han identificado la sanación espiritual como una respuesta
a situaciones de salud y enfermedad en el campo religioso. Pierre Bourdieu definió la sanación
como un capital cultural que se disputan las agencias religiosas. Aunque este enfoque es domi-
nante, también se empieza a comprender la sanación como experiencia de conocimiento íntimo
que repercute en las conductas sociales. En este trabajo el autor sugiere que la sanación espiri-
tual, practicada y representada en diversos ámbitos socioculturales, combina la búsqueda y el
encuentro de la experiencia y el conocimiento con el valor de uso. Para ello rastrea la biografía
cultural de la sanación espiritual en dos entornos históricos: el tiempo eje, cuando ella se perfi-
ló como una salida para el ser humano en la arena de la lucha introspectiva entre el espíritu y la
carne; y la Nueva Era (New Age), cuando se transformó en un objeto cultural intercambiable.

PALABRAS CLAVES: época axial, sanación, mercancías, experiencia introspectiva, New Age, espiritua-
lidad, consumo cultural.

Several anthropologists and sociologists have identified spiritual healing as a response to situa-
tions involving health and illness in the religious arena. Pierre Bourdieu defined healing as a cul-
tural capital disputed by religious agencies. Even though this is the predominant point of view, a
comprehension of healing as an experience of intimate knowledge that has repercussions in
social behavior has begun to take shape.The author of this paper suggests that spiritual healing,
practiced and represented in several socio cultural environments, combines the quest for expe-
rience and knowledge with the concept of use value.Therefore, he tracks the cultural biography

Entre las emergencias espirituales 
en una época axial y la mercantilización
contemporánea de los bienes de sanación

Miguel J. Hernández Madrid

 .  : El Colegio de Michoacán.
miguelh@colmich.edu.mx

Desacatos, núm. , mayo-agosto , pp. -

Recepción:  de noviembre de  / Aceptación:  de enero de 



   Desacatos - 

Cuando los sueños proféticos y la intuición
se incluyen en el reino de la experiencia a
partir de la cual se genera el nuevo cono-
cimiento, significa que se están tomando
en consideración unas posibilidades epis-
temológicas que tienen un alcance mucho
más amplio que el usual.

  (: )

C omo todos los domingos o cualquier día de la
semana en que ocurría esto, los artesanos del
barrio abrieron sus tendajones, situados en la

parte baja de sus viviendas, y los comerciantes ambulan-
tes fijaron sus puestos desde temprana hora. El amane-
cer era aún tímido y el sol no había mostrado el poder de
su calor; aun así la temperatura era alta y el sudor impreg-
naba los cuerpos jadeantes de los mozos dedicados a la
faena. Las mercancías se colocaban cuidadosamente en
canastos, rejas de madera, tinajas y mantas tendidas en el
suelo. El paisaje pedregoso de las calles fue transformán-
dose por los colores vivos de las hortalizas, frutas, pes-
cados, calderos de leche cuajada, aceites, cerámicas pinta-
das a mano y perfumes elaborados a base de sándalo,
almizcle, alcanfor. El polvo se desvaneció y el ambiente
fue invadido de olores provenientes de las pastas de aloe,
incienso, pino y azafrán que se usaban para untarse en el
cuerpo después del baño. Su calidad vulgar o refinada po-
dían catarla los perfumistas especializados que recorrían
los puestos a solicitud de cualquier usuario que reclama-
ra sus servicios. Voces con distinto timbre y acento sur-
caban el espacio para seducir a los clientes potenciales, re-
saltando las cualidades de los objetos, pregonando su
frescura, durabilidad y precio. En medio de esta selva de
sonidos el oído atento captaba otro tipo de arengas, emi-

tidas por personajes con aspecto religioso que invocaban
a las deidades para pedir su intervención en las afliccio-
nes mundanas o exhortando a los curiosos para seguir
sus enseñanzas que prometían trascender el sufrimiento
y conducirlos a la felicidad. A finales del siglo VI a. C.,
esta escena era típica en los mercados de los pueblos y
ciudades situados en la cuenca del río Ganges, en la In-
dia. Eran sitios privilegiados para la reunión de las cara-
vanas de mercaderes provenientes de distintos puntos
de Asia, pero también espacios públicos en donde los
brahamanes enseñaban los dharmas o sistemas religio-
sos de doctrinas y prácticas para alcanzar la perfección
(Basham, : ; Auboyer, : ). Los mercados
representaban el auge de las ciudades en una época de
cambios vertiginosos que delimitaron una nueva fronte-
ra con el mundo rural.

Signo de esos tiempos fue la propagación de las Upani-
sad (del sánscrito “sentarse cerca de”), una serie de textos
transmitidos secretamente de maestros a discípulos en
las regiones occidentales de la llanura del Ganges, porque
protagonizaban una rebelión contra la vieja fe védica (To-
lá, ). Aquellas nuevas escrituras tenían una naturaleza
esotérica revolucionaria que reinterpretaban y daban un
significado más espiritual e introspectivo a la búsqueda
del sentido de la existencia en una época de grandes aflic-
ciones, incertidumbres y temores, de inestabilidades eco-
nómicas y políticas (Armstrong, : ). En este esce-
nario se dice que Siddharta Gautama inició y alcanzó la
búsqueda de la perfección hasta convertirse en un Buda,
y enseñó a otros cómo lograrlo por cerca de cuarenta y
nueve años.

La India en la época de Gautama no fue el único lugar
en el que la idea de un Yo eterno y absoluto, accesible por
la vía de la introspección en la profundidad de cada

3

of spiritual healing in two historic schemes: the axial time,when it appeared as a solution for hu-
man beings caught in the arena of the introspective fighting between their spirit and their flesh;
and the New Age when it was transformed into an interchangeable cultural object.

KEYWORDS: Axial Age, healing, merchandises, introspective experience, New Age, spirituality, cul-
tural consumption.

                       



individuo, daría lugar a un sorprendente brinco de la po-
tencialidad sagrada y profana de la humanidad. El filó-
sofo e historiador alemán Karl Jaspers () sostuvo que
entre los años  y  a. C. ocurrió un acontecimiento
histórico singular al que denominó “tiempo eje” o “tiem-
po axial”. Se trató de la concentración y coincidencia, en
diferentes lugares de las civilizaciones antiguas, de la in-
vención de doctrinas y prácticas que hicieron de la con-
ciencia del ser humano el centro de la totalidad del ser,
de sí mismo y de sus límites (Jaspers, : ). Doctri-
nas religiosas y filosofías seculares que dieron este sen-
tido florecieron en China con Lao Tsé y Confucio; en la
India con las Upanisad y Gautama Buda; en Grecia con
Homero y los filósofos Parménides, Heráclito y Platón;
en Irán con Zarathustra; en Palestina con los profetas
Elías, Isaías y Jeremías hasta el Deuteronomio; todo esto

ocurrió sin que unos de otros supieran de su existencia.
La época axial es un “parteaguas” en la historia universal
porque a partir de ella inicia la humanidad tal y como la
conocemos en la actualidad.1

Entre los varios temas que Jaspers argumentó para
fundamentar la singularidad histórica y empírica de este
hecho, destaca un elemento común que aconteció para-
lelamente en el mundo asiático y mediterráneo: la crisis
que llevó a los principios fundamentales del ser humano
en las situaciones límites. Para Jaspers el significado de
crisis denotaba rompimiento e irrupción, transformación
radical de la existencia del hombre. Pero ante la crisis, el
ser humano siempre podía salir de una para entrar en
otra; sin embargo, en el tiempo axial fue cuando esta cri-
sis se subjetivó en la conciencia de sus limitaciones, ex-
presadas en la necesidad de vivir forzosamente en una si-
tuación, reconocer que no se puede vivir sin lucha ni
sufrimiento y que la muerte es la única certeza de la exis-
tencia. El ser humano se convirtió entonces en la arena
de lo que Nikos Kazantzakis expresó como “la lucha in-
cesante entre la carne y el espíritu” (Kazantzakis, :

), y su conciencia en lo que Jaspers definió como “la ex-
periencia de las situaciones límites que conducían al Yo”
(Jaspers, : ).

Esta larga introducción al tema del artículo, que es la
sanación en una doble perspectiva: como campo de bús-
queda-encuentro de la experiencia y del conocimiento,
y como objeto mercancía, no pretende ser una disquisi-
ción erudita sino el punto de partida para comprender
la biografía histórica y cultural de nuestro objeto de es-
tudio.2 A la luz de las propuestas de Igor Kopytoff ()

4 

-  Desacatos   

1 Al respecto escribe Raimon Panikkar: “Lo que importa no son tanto
las cosas sino el hombre, dirá Grecia; lo esencial no es tanto el sacrifi-
cio externo y el rito sino la intención y la interiorización humana, pre-
dicarán las Upanisad; lo esencial es la conciencia de la armonía del
hombre con el todo, enseñará China; lo fundamental es la salvación
personal consciente, predicará Zarathustra; Yahveh no salva ni escucha
si nuestro corazón no es puro, clamarán los profetas de Israel. El hom-
bre y su conciencia se convierten en el punto central de las reformas
religiosas y humanas de aquel tiempo. El humanismo, con sus altos y
bajos, inicia su carrera en la historia humana” (Panikkar, : ).
2 Siguiendo a Igor Kopytoff, reiteramos que “lo que convierte a una
biografía en una biografía cultural no es su tema, sino cómo y desde
qué perspectiva se aborda el tópico en cuestión” (Kopytoff, : ).
En el tema de la sanación pretendemos abordar este objeto de estudio 

To
m

ad
o 

de
 B

en
ja

m
in

 R
ow

la
n

d,
T

he
 A

rt
 a

nd
 A

rc
hi

te
ct

ur
e 

of
In

di
a.

B
ud

dh
is

t,
H

in
du

,J
ai

n,
Pe

n
gu

in
 B

oo
ks

,



.

                                 



sobre la biografía cultural de las cosas, caí en la cuenta
de que las preguntas obligadas (¿qué es la sanación?, ¿por
qué culturalmente está marcada como un tipo particular
de cosa? y ¿cuáles son sus características de valor de uso
e intercambiable?) no podían responderse anteponiendo
las prenociones que en los estudios religiosos contem-
poráneos algunos hemos acuñado, siguiendo a Bourdieu,
en torno al campo de la competencia de los bienes de sa-
lud, curación y cuidado de los cuerpos y las almas (Bour-
dieu, : ). Aunque la “sanación” adopta la forma
de un bien de consumo cultural en ámbitos institucio-
nales religiosos y en espacios sociales identificados con
movimientos “espirituales” de la Nueva Era (New Age),
sería un error reducirla en su acepción mercantil e igno-
rar otro tipo de experiencias entre quienes la practican y
crean formas de conocimiento inéditas.

Para ser consecuente con los enfoques de Kopyttof y
del mismo Bourdieu, en su insistente llamado para supe-
rar las prenociones (Bourdieu y Wacquant, : ), la
biografía cultural de la sanación requería de otras pregun-
tas complementarias para seguir la pista hacia sus oríge-
nes y transformaciones. Es así que a las antes menciona-
das añadí: ¿cuáles son los entornos culturales en los que
históricamente cobró sentido la sanación? y ¿el hecho de
que la sanación sea tratada en ciertos ámbitos como una
mercancía, impide que las experiencias y conocimientos
generados en ellos amplíen las fronteras epistemológicas
de las personas que los llevan a la práctica? 

Es evidente que todas estas preguntas no pueden res-
ponderse en un artículo, pues más bien son el derrotero
de un proyecto extenso y ambicioso. Sin embargo, lo
que sí espero lograr en este trabajo es perfilar dos entor-
nos culturales en los que la sanación se ha expresado en
la doble perspectiva que me interesa explorar. Para ello
examinaremos en la primera sección de este artículo
premisas claves de la época axial que forjaron el signifi-
cado experimental e introspectivo de la sanación; para
ello tomaremos como principal referencia algunas ense-
ñanzas del budismo. En la segunda sección, nos distan-

ciaremos casi veinticinco siglos de la época axial, para
analizar en el contexto de los movimientos New Age la
acepción contemporánea de sanación en su doble sig-
nificado de bien de consumo cultural y de conocimien-
to introspectivo. Sobre este último sugerimos hipótesis
para discutir la recuperación de ciertas propuestas gene-
radas en la época axial, que la difusión contemporánea de
las enseñanzas budistas en Occidente se ha encargado
de adaptar a las mentalidades de las sociedades moder-
nas. No es mi intención establecer una línea continua en-
tre dicha época y la contemporánea, como tampoco re-
ducir a un universal común experiencias religiosas o de
otro tipo forjadas en torno a la sanación y sus respues-
tas a la salud/enfermedad; solamente pretendo dar
cuenta de la complejidad de un proceso que, aludiendo
a Fernand Braudel, tiende a perfilarse en movimientos de
larga duración en los que la subjetividad hace de ellos un
campo de conocimiento multidimensional.

LA SANACIÓN COMO LIBERACIÓN. 
APUNTES SOBRE UNA ARQUEOLOGÍA DEL
SABER SANADOR EN LA ÉPOCA AXIAL 

El tiempo eje fue, según Jaspers, un momento de la histo-
ria universal en el que se hizo visible una nueva tendencia
de sentido para la humanidad a partir de la experiencia y
no de la revelación. Esto significa que la experiencia in-
terior se ponderó como fuente de conocimiento, lo que
abrió posibilidades epistemológicas que rebasaron las vi-
siones míticas del mundo, ancladas en las creencias de
que el destino de los seres vivos dependía de la voluntad
de los dioses.

Sin embargo, en los hechos esta tendencia no derivó
en la configuración de sistemas sociales y políticos domi-
nantes o en la formación de conocimientos y prácticas a
los que se adscribieron el grueso de las poblaciones, más
bien ha funcionado como un camino de búsquedas,
encuentros y desencuentros de minorías, que oscilan en
el péndulo de la historia a veces como fracasos, en otras
como florecimientos (Jaspers, : ). La propuesta de
Jaspers nos plantea, entre otros problemas, el de la re-
construcción de los saberes formulados y practicados en

   Desacatos - 

3

como “una entidad culturalmente construida, cargada de significados
específicos, y clasificada y reclasificada de acuerdo con categorías cul-
turalmente constituidas” (Kopytoff, : ).

                    



-  Desacatos   

torno a la experiencia de la sanación por los protagonistas
del tiempo eje en lugares como la India y China. En fun-
ción de las limitaciones de espacio a los que se ve some-
tido este trabajo, identificaré sólo algunas características
significativas de la concepción budista de la sanación,
quedando pendiente una incursión similar en lo que se
ha llamado en Occidente el “taoísmo”.3

El dharma de Gautama Buda

Los que están vigilantes no mueren;
los que son negligentes es como si 
estuvieran muertos.

Dhammapada4

Sabemos por diferentes especialistas en el tema que no
existe “un budismo” y que la doctrina genuina de Gau-
tama Buda está muy lejos de poder ser autentificada por
medio de las fuentes e investigaciones sobre el budismo
primitivo y las realizadas en el presente.5 De ahí que, en
opinión de Raimon Panikkar, es inexacto, por no decir
arbitrario, concluir que el budismo es una religión en el
sentido de un cuerpo compacto de ortodoxia (Panikkar,
: ).6 Sin embargo, los mismos especialistas que

presentan este panorama reconocen que las verdades
fundamentales del budismo han sido preservadas a lo
largo de sus veinticinco siglos de existencia y no pueden
negarse las evidencias de “un hecho budista y un algo
impalpable que pudiera denominarse espíritu budista”.7

En los últimos veinte años el conocimiento, difusión
y práctica de los dharmas budistas en México y varios paí-
ses de América nos han llegado por las traducciones de
textos básicos del universo literario antes mencionado,
pero también por la vía de escuelas con linaje provenien-
tes de Asia que enseñan de manera práctica los métodos
y técnicas de meditación y yoga, generados supuesta-
mente en el tiempo eje. Algo parecido ocurre con los
escritos del taoísmo, atribuidos a Lao-Tsé, y los de Con-
fucio que tienen un carácter más intelectual (Confucio,
); sólo recientemente se han divulgado aplicaciones
prácticas derivadas de ellos en los campos de la psicote-
rapia, los negocios y la política.8

El punto de partida para rastrear referencias sobre la
sanación en las enseñanzas budistas es el tradicional su-
tra de las “cuatro verdades nobles” que, en resumen, pos-
tulan: primero, la verdad del sufrimiento, presente en el
deterioro del cuerpo por el proceso biológico del naci-
miento, envejecimiento y las enfermedades, pero tam-
bién por la unión con lo que no se ama, la separación de
lo que se ama, la insatisfacción de los deseos; la segunda
verdad da como causa del sufrimiento el apego al goce
sensible y la aversión a lo que causa desagrado; la tercera
verdad dice que mediante la supresión o extinción total
del apego se pone fin al sufrimiento; y la cuarta establece
como cese del sufrimiento el óctuple sendero de la per-
fección en la visión, pensar, hablar, obrar, modo de vida,
esfuerzo, atención y concentración.9

4 

3 En Occidente la noción de taoísmo designa en conjunto dos corrien-
tes de diferente índole del pensamiento chino: el taoísmo filosófico (re-
presentado por Lao-Tsé y Chuang-Tsé) y el taoísmo religioso, con sus
diferentes escuelas (Diccionario de la sabiduría oriental, : ).
4 Extracto del Dhammapada, considerado como la primera recopila-
ción popular de los principios de Gautama Buda. Traducción de Tho-
mas Cleary (: ).
5 Existe una basta literatura clasificada en lo que Mircea Eliade cita co-
mo la “triple canasta”, que comprende las enseñanzas atribuidas al pro-
pio Gautama Buda (sutras), los escritos de disciplina (vinaya) y doc-
trinas (abhidharma) de los fundadores del budismo histórico, y los
numerosos tratados de maestros que comentan y enseñan sus expe-
riencias en la aplicación de los sutras (Mircea Eliade y Joan P. Coulia-
no, : ). También cabe considerar los dos grandes sistemas que
generan el conocimiento y práctica del budismo: el primitivo, también
conocido como Hinayana (la “pequeña barca”) y el contemporáneo,
Mahayana (la “gran barca”); el primero es considerado como el ca-
mino duro del asceta y el hombre religioso; el segundo es el liviano que
da cabida al laico (Ananda K. Coomaraswamy, : ).
6 Para varios estudiantes y practicantes contemporáneos del dharma
enseñado por Gautama Buda, el término “budismo” podría tergiversar
su significado al confundirlo con un dogma religioso. El budismo no 

es en sí mismo una religión, aunque se haya popularizado como tal en
el continente asiático. Buda no es una deidad, sino el ser humano que
ha alcanzado la realización de la iluminación perfecta que conduce a
la emancipación del ciclo de las existencias y con ello a la liberación
perfecta (nirvana).
7 Un argumento similar lo sostienen Karen Armstrong (: “Intro-
ducción”) y Mircea Eliade (: caps. XVIII y XIX).
8 Véanse Thomas Cleary, El Tao de la política (), y Carol Anthony,
Filosofía del I Ching ().
9 El primer sermón del Buda después de su experiencia iluminativa se
conoce como el Sermón de Varanasi o Dhammacakkappavattana-Sutta,

                                                                



   Desacatos - 

Las primeras tres verdades fueron argumentos comu-
nes de los brahamanes en la época de Buda, especialmen-
te entre los difusores de las Upanisad. Los maestros que
desarrollaban su propio dharma para abordar estas difi-
cultades coincidían en enseñar disciplinas y técnicas pa-
ra controlar los apetitos del cuerpo y de la mente con el
fin de doblegar el ego y erradicar el desapego y la aver-
sión por las cosas y las ideas (Eliade, ). El nirvana se
concebía entonces como el estado de liberación del do-
lor y del sufrimiento, mediante la extinción del Yo y el lo-
gro de la iluminación. Pero las enseñanzas de Gautama
Buda fueron más radicales que las anteriores por dos
razones: una, la negación de que el Yo hubiese existido
alguna vez, y de ahí que la creencia en su existencia y ape-
go a él fuera la principal fuente de ignorancia y de sufri-
miento; y dos, que la liberación no consistía en aniquilar
el ego, anularlo o comportarse como si no existiese, sino
en observar de manera atenta y vigilante cuán efímera era
la realidad del Yo y todos los estados mentales pasajeros
que se identificaban con él. Una vez que se era conscien-
te de esto en el cuerpo y la mente, se alcanzaba la ilumi-
nación, esto es, el despertar en vida.

Para alcanzar un estado de desapasionamiento y ecua-
nimidad Gautama Buda desarrolló la observación intros-
pectiva por medio de la meditación. Su enseñanza de la
meditación era práctica y a sus discípulos les insistía que
pusieran a prueba todo lo que él les decía, pues la expe-
riencia interior y no la fe eran el camino para el despertar
de la conciencia. En el sutra de los Cuatro fundamentos de
la conciencia Buda instruyó a los monjes mendicantes co-
nocidos como bhikkhus10 la técnica de meditación cons-
ciente y diligente que establece la observación del cuerpo
en el cuerpo, de las sensaciones en las sensaciones, de la
mente en la mente y de los objetos de la mente en los ob-
jetos de la mente.11

En tan breves líneas es difícil y pretencioso resumir el
contenido del dharma budista; no obstante, las ideas pre-
sentadas sugieren cuál fue el entorno cultural en el que
tuvieron significado algunos rasgos relevantes sobre la
sanación, que hoy día reconocemos en técnicas de relaja-
ción y meditación enseñadas por portavoces de las tra-
diciones budistas.

El primero de ellos es que la salud/enfermedad es con-
cebida como una realidad del cuerpo que se acepta y no
hay motivo alguno para reaccionar a favor o en contra
de ella. El budismo no formula como problema el dete-
rioro del cuerpo físico y, en consecuencia, no propone
una solución en el campo de la curación. Más bien, la sa-
lud/enfermedad son estados en constante movimiento
que forman parte de la realidad presente de la persona,
y la meditación permite observarlos, de manera ecuáni-
me, para aprender de ellos.

El segundo rasgo es que no hay disociación entre men-
te y cuerpo y, en consecuencia, los síntomas físicos de las
enfermedades habría que sondearlos en los desequili-
brios emocionales provocados por el apego y el deseo.
Enfermedad y salud conviven en uno mismo y, en este
sentido, la sanación se perfila no en la aversión a la en-
fermedad sino en el equilibrio de las fuerzas que derivan
en una u otra. La observación consciente de desequili-
brios como la ira, por ejemplo, ayudan a reconocerla y a
trabajar compasivamente con ella para diluir sus efectos
dañinos (Nhat Hanh, ).

Desconozco si en el päli —dialecto indio derivado del
sánscrito por medio del cual Gautama divulgó sus ense-
ñanzas—12 haya conceptos cuyos significados sean pare-

3

porque “traía al mundo la doctrina y ponía en movimiento una nueva
era para la humanidad, que a partir de entonces conocería la forma
correcta de vivir” (Armstrong, : ). La versión de este sermón
fue consultada en Panikkar (: -).
10 Monjes mendicantes que han recibido la plena ordenación y abra-
zado la vida de asceta errante.
11 Thich Nhat Hanh, en Transformación y sanación (), traduce y
comenta tres versiones tradicionales de este sutra. Las técnicas de me-

ditación budista tienen como fundamento estos cuatro principios,
pero su enseñanza histórica en los monasterios ha incorporado un pa-
trimonio rico de experiencias que deriva en diversos matices. La en-
señanza de la meditación a los laicos se popularizó con la enseñanza
Vippasana, que significa “ver las cosas tal como son”. Esta técnica de me-
ditación que Buda enseñó a los laicos se recuperó en Birmania y de ahí
se ha extendido a Occidente y América. Véase J. Goldstein y J. Kornk-
field (). También consúltese la enseñanza de la meditación Vipa-
ssana según la tradición de Sayagyi U Ba Khin tal como es transmitida
actualmente por S. N. Goenka y sus profesores asistentes. En varios paí-
ses de América del Norte y Sudamérica, incluyendo a México, hay
centros de esta tradición: <www.dhamma.org>.
12 Varios investigadores consideran al päli una variante, tal vez colo-
quial culta, del dialecto de Magadha que habría sido la lengua nativa de

                                             



-  Desacatos   

cidos o equivalentes al contemporáneo de “sanación”. Lo
cierto es que lo que en Occidente contemporáneo se rei-
vindica como una de sus principales acepciones nos re-
monta a la concepción budista de liberación, forjada en el
reconocimiento de las situaciones límites de la era axial.13

LA SANACIÓN COMO MERCANCÍA 
EN LOS ALBORES DEL SIGLO XXI

Había una vez un hombre que estaba contemplando las
formas de operar de la naturaleza, y que descubrió, como
consecuencia de su concentración y aplicación, la manera
de hacer fuego. Este hombre se llamaba Nour. Decidió via-
jar de una comunidad a otra, mostrando a la gente su des-
cubrimiento. Nour transmitió el secreto a muchos grupos
de gentes. Algunos sacaron ventaja de este conocimiento.
Otros, considerándolo peligroso, lo echaron antes de to-
marse el tiempo para entender cuán valioso les podía ser
este descubrimiento. Finalmente, una tribu ante la cual rea-
lizó una demostración, reaccionó con tan sorprendente
pánico, que se abalanzaron sobre él y lo mataron, conven-
cidos de que era un demonio. Pasaron cientos de años. La
primera tribu, que había aprendido el secreto del fuego, lo
reservó para sus sacerdotes, quienes permanecieron influ-
yentes y poderosos, mientras la gente se congelaba. La se-
gunda tribu olvidó el arte, adorando en cambio los instru-
mentos. La tercera adoró una imagen de Nour, porque fue
él quien les había enseñado. La cuarta conservó en sus le-
yendas la historia de cómo hacer fuego: algunos las creían,
otros no. La quinta comunidad realmente hizo uso del fue-
go, y esto hizo posible que ellos se calentaran, que cocinaran
sus alimentos y que manufacturaran toda clase de artícu-
los útiles (Ahmed el-Bedavi, muerto en ).14

Este relato derviche es una estimulante introducción al
problema que Raimon Panikkar enuncia en términos de
si es posible establecer un puente religioso cultural con un
arco de veinticinco siglos y una luz de miles de kilóme-
tros entre la preocupación religiosa contemporánea y el
mensaje de Buda (Panikkar, : ). La comparación
podría ampliarse a todas las doctrinas y filosofías de la
era axial, pues finalmente la “nebulosa esotérica”15 de
nuestra época pretende integrar a todas ellas en un mis-
mo universo. El problema formulado por Panikkar se
puede especificar en dos preguntas relacionadas con el
tema de la sanación: ¿acaso lo que se entiende por “sa-
nación” en contextos religiosos y seculares contemporá-
neos que reivindican tradiciones de la época axial reto-
ma en su justa dimensión sus conocimientos y técnicas?;
de no ser así, ¿cuáles son los entornos económicos y cul-
turales que han mediado en su interpretación y modifi-
cación?   

A manera de hipótesis planteo que en las respuestas a
estas cuestiones se pueden encontrar ciertas explicaciones
de por qué la sanación es susceptible de transformarse en
un objeto mercantil, pero también de por qué, a pesar de
ello, es un referente de experiencia y conocimiento que
redefine las fronteras epistemológicas del saber común y
corriente de las personas. A continuación intentaré son-
dear algunas pistas al respecto.

Healing y New Age

La palabra “sanación” se ha popularizado de tal manera
que es difícil acotar sus significados. Como en el caso de
los prejuicios, ocurre que varios hablan y dicen saber
de ella, otros enseñan y ejecutan métodos para obtener-
la, pero en conjunto pocos conocen a “ciencia cierta” de
dónde procede y por qué se comporta de determinadas

4 

Gautama Buda. Los primeros testimonios en päli que registran sus
enseñanzas fueron transmitidos de forma oral y memorizados por sus
seguidores, de tal manera que fue hasta muchos años después de su
muerte y en pleno florecimiento del budismo histórico en Asia que se
plasmaron por escrito en los monasterios (Diccionario de la sabiduría
oriental, : ).
13 Un tema clave del budismo, que no fue abordado por su extensión,
es la doctrina del ciclo de las reencarnaciones, según la cual el karma
determina la desdicha y sufrimiento de un ser en el infinito ciclo de las
reencarnaciones y solamente por la iluminación se puede romper este
ciclo fatídico. Según esta doctrina, lo que hagamos de bien o mal a otros
nos será hecho en futuras encarnaciones; y también lo que hagamos y
realicemos por nosotros mismos nos será retribuido, hasta lograr el nir-
vana, la extinción de lo negativo en nosotros (Wood, :  y ).
14 Idries Shah, : .

15 “Nebulosa esotérica” es una noción que alude a los “simpatizantes de
movimientos espirituales” que “toman contenidos religiosos de aquí y
de allá y traspasan todo tipo de fronteras religiosas y seculares, consti-
tuyendo lo que se ha llamado ‘creyentes difusos’, ya que pueden abrazar
desde la astrología hasta el budismo Zen”, José María Mardones, citado
en Fortuny (: ).

                                     



   Desacatos - 

maneras. La sanación no es una realidad empírica, pero
es susceptible de observarse en las representaciones so-
ciales sustentadas en las creencias de los sujetos sobre
sus realidades de salud y enfermedad.

El concepto de sanación en su aplicación moderna pro-
viene de la palabra anglosajona healing, que concibe el
cuerpo y el elemento espiritual del ser humano como un
todo. Puede abarcar el alivio temporal o permanente de
los síntomas o equilibrar un estado de bienestar. Cual-
quiera que sea el caso, lo importante es el cambio de
actitud hacia la enfermedad que coloca al sujeto como
responsable de su situación, tanto en el plano de las cau-
sas de sus malestares como en el aprendizaje que pueda
realizar de ellas para mejorar (Dethlefsen y Dahlke, ).
Esta perspectiva de la sanación cuestiona la efectividad de
la medicina moderna para curar las enfermedades y ofre-
ce una concepción alternativa de la salud/enfermedad
que no disocia al cuerpo físico de la mente y el espíritu.

Se desconoce hasta qué punto esta concepción de sana-
ción se forjó en la gama de movimientos que se cobijan
en la New Age, pues según la definición que de ella pro-
porciona Cristina Gutiérrez se trata de “una red de movi-
mientos espirituales conformados por pequeños grupos
autónomos carentes de un liderazgo único, pero con una
orientación común: la búsqueda de la transformación in-
dividual para colaborar en el advenimiento de una nueva
utopía de proporciones cósmicas” (Gutiérrez, : ).16

En esa búsqueda de la “transformación individual” in-
trospectiva se han generado “sincretismos que abarcan
la adhesión simultánea a creencias tomadas de muchas
partes, no sólo de orden religioso, y estilizadas como un fe-
nómeno cultural móvil y menos institucionalizado que en
las iglesias” (García, : ). En este breve perfil de la
New Age ubicaremos las dos acepciones de sanación que
se manejan en diferentes contextos que más adelante re-
feriremos, una es la sanación por la fe y otra por la vía
espiritual.

La sanación por la fe se finca en la creencia del pensa-
miento correcto practicado dentro de un sistema reli-

gioso. Dos ejemplos representativos y contrastantes de
esta modalidad son la sanación carismática cristiana y la
Ciencia Cristiana fundada por Mary Baker Eddy; ambas
consideran que la sanación proviene de Dios y la per-
sona es solamente un vehículo de su voluntad (Csordas,
: cap. ; Baker, ).

La sanación espiritual no se preocupa tanto en confir-
mar si su origen es divino o de otra fuente universal como
la fuerza o la energía vital, pero la creencia en la que se
apoya es que través de ellas la persona equilibra y com-
pensa la mente, cuerpo y espíritu de sí mismo y de otros
(Daulby y Mathison, : ). El espectro de sanadores
espirituales es más amplio que los de la fe, pues en la me-
dida que no están condicionados por su adhesión a un
credo religioso ni a una estructura eclesial sincretizan
tradiciones orientales con el ocultismo occidental y con
prácticas seudocientíficas. “La espiritualidad —escribe
Wendy Kaminer— es un producto seductor en un mer-
cado pluralista: por ello lo incluye todo. Comprende
prácticas religiosas tradicionales y New Age, así como in-
cursiones en la psicología popular y devoción al capita-
lismo” (Kaminer, : ).

Debido a estas características, la sanación espiritual en
el contexto New Age puede adoptar la forma de mercancía,
pues aplicando al caso lo que dice Igor Kopytoff, se con-
vierte en “una cosa que tiene valor de uso y que puede in-
tercambiarse por una contraparte; el hecho mismo del
intercambio indica que la contraparte posee, en el con-
texto inmediato, un valor equivalente” (Kopytoff, :

). ¿Pero qué es lo que de manera específica imprime a
la sanación espiritual un valor de uso intercambiable? A
continuación examinaremos dos aspectos sugerentes.

En primer lugar, por configurarse como una especie de
“sistema experto” de la salud/enfermedad en el que se
deposita cierta confianza por los resultados probables,
sin necesidad de tener una comprensión cognitiva plena
en él. La noción de sistema experto en la obra de Anthony
Giddens se refiere, contrariamente a lo expuesto, a siste-
mas de logros técnicos y de experiencia profesional que
organizan grandes áreas del entorno material y social en
que vivimos (Giddens, : ). El ejemplo más acorde
con la teoría de Giddens debería ser el sistema de salud
científica y no el de la sanación espiritual. Pero me atrevo

3

16 La definición de Cristina Gutiérrez comparte características que otros
especialistas sobre el tema ya habían establecido. Véanse Eilen Barker
() y Marilyn Ferguson ().

                                         



-  Desacatos   

a utilizar el sentido teórico de este concepto en otro cam-
po de observación porque, siguiendo a Giddens, no es la
característica del sistema en sí lo que da contenido a su
función, sino la fiabilidad que las personas depositan en
él. La fiabilidad, a diferencia de la fe,“proviene de la com-
prensión del hecho de que la mayoría de las contingen-
cias que afectan la actividad humana son humanamente
creadas y no solamente dadas por Dios o la naturaleza”
(Giddens, : ). La fiabilidad en un sistema experto
surge frente a la disociación entre tiempo y espacio que
impiden observar y comprender directamente las trans-
formaciones de la realidad, sean las del mundo exterior
o las del interior, como en el caso del cuerpo cuando es
sometido al deterioro por una enfermedad.

La sanación espiritual, en esta dimensión sugerida de
“sistema experto”, se objetiva de diversas maneras: como
capacitación técnica ofertada en cursos, manuales, de-
mostraciones; como servicio terapéutico (masajes, sesio-
nes); como instrumental de apoyo (cristales, fragancias,
agujas, mesas para masaje) y ambientación de entornos
(inciensos, adornos, grabaciones musicales); y el incenti-
vo sostenido de mejorar mientras más técnicas de sana-
ción se conozcan. La producción editorial de manuales de
autoayuda, que lo mismo se consiguen en el supermer-
cado, en librerías especializadas o en páginas web, es quizá
una de las de mayor venta y éxito en el mercado. Quienes
los escriben y promueven exhiben trayectorias sofistica-

das de especialización: nutrición, herbología, aromatera-
pia, reiki, hidroterapia, yoga, meditación, kinesiología,
ozonoterapia y muchas más que se especifican bajo el ru-
bro de “métodos de sanación natural”.17 No incluyo en
esta amplia gama de ofertas la vertiente ocultista del New
Age, enfocada a la adivinación, astrología, viajes astrales,
contactos extraterrestres y numerología.

El segundo aspecto a explorar es el del sujeto que de-
posita su fiabilidad en la sanación espiritual: ¿por qué bus-
ca en ella —y no dudo que en muchos casos encuentre—
satisfacción a sus necesidades, incógnitas y temores? Una
respuesta que se ha trabajado sustantivamente entre in-
vestigadores del fenómeno religioso en México es la expli-
cación por la diversificación religiosa, que en el ámbito de
las sociedades modernas secularizadas y plurales expresa
el desanclaje del individuo con respecto a las religiones y
prácticas tradicionales católicas ante nuevos horizontes
de conocimientos y creencias.18 Los análisis que en este
contexto se han realizado explican convincentemente las

4 

17 La revista El Buscador de la editorial Yug es uno de los principales
medios que divulgan las ofertas referidas y contiene una sección de
clasificados en la que se pueden encontrar todo tipo de especialidades
New Age.
18 Véase de Renée de la Torre, Alma Dorantes, Patricia Fortuny y Cris-
tina Gutiérrez Zúñiga su introducción titulada “El campo religioso de
Guadalajara: tendencias y permanencias” al libro coordinado por Pa-
tricia Fortuny (: -).

                       



   Desacatos - 

condiciones de transformación del campo religioso que
posibilita la convergencia y acceso a los movimientos
agrupados en la categoría New Age; pero todavía falta
atender otra característica del fenómeno, el de la cons-
trucción social y cognitiva “individual” o “individualista”
que favorece la interpelación de ofertas de sanación
introspectivas.

Algunos investigadores del fenómeno New Age esta-
blecen los orígenes de la individualidad que caracteriza a
sus seguidores en los cambios del campo religioso estado-
unidense durante el siglo XIX para explicar sus actuales
entornos culturales. Wendy Kaminer, por ejemplo, en-
cuentra que la espiritualidad “intuitiva del corazón” y
la cultura terapéutica de “reconocer lo que uno siente”,
exaltada en el New Age, se remontan a prácticas y doctri-
nas religiosas decimonónicas; y qué decir de los antece-
dentes mesmerianos y espiritistas que han retroalimen-
tado a las actuales seudoteorías de la energía universal
(Kaminer, :  y ). Paul Heelas, por su parte, des-
taca la tradición de la autosanación y de los experimen-
tos comunitarios de escuelas esotéricas instalados en Es-
tados Unidos a principios del siglo XX (Heelas, : cap.
). Pero quizá el antecedente más interesante para com-
prender la visión de mundo introspectiva que prevalece
en el New Age radica en lo que Harold Bloom (,

) denomina la recuperación del gnosticismo en las
condiciones socioculturales específicas del cristianismo
estadounidense.

No entraré en detalles sobre este tema, que ya he tra-
tado en un trabajo anterior (Hernández, ), pues lo
que viene al caso es preguntarnos si todos estos rasgos
de la cultura espiritual estadounidense son compartidos
por los grupos consumidores de mercancías New Age en
México. Los contados trabajos que han abordado esta
cuestión apuntan a localizar en grupos minoritarios ur-
banos de “clase media” y “alta”, que cubren un amplio es-
pectro intergeneracional y de género, a los simpatizantes
y practicantes de métodos y técnicas de sanación espiri-
tual o de otro tipo con raíz New Age (Alvarado y Hernán-
dez, ). Si nos movemos en el terreno de las hipótesis,
este espectro podría indicarnos no tanto la presencia de
una mentalidad gnóstica, difícil de alentar en la cultura
católica dominante, sino un estilo de vida que pondera
las mercancías New Age como objetos singulares de con-
sumo. Pierre Bourdieu () en su investigación sobre
La distinción demostró que el consumo de determina-
dos objetos y el gusto por los mismos responde a cons-
trucciones culturales de grupos sociales específicos. La
perspectiva de Bourdieu no sería ajena a lo que en otro
contexto Patrick Geary () documenta con las reli-

3

                                        



-  Desacatos   

quias sagradas en el Medioevo, mostrando que la creen-
cia en el poder milagroso de retazos de cuerpo, vestidos
y cosas que pertenecieron a los santos fue un poderoso
incentivo para su transformación en mercancía y la de-
finición de circuitos comerciales para su intercambio.

Parte del atractivo mercantil de los objetos de sana-
ción New Age son las características que culturalmente
se les asigna en su condición de amuletos protectores,
conductores de energía, mediadores con fuerzas invisibles
y emanadores de poderes curativos.19 Hay en efecto un
fenómeno de fetichismo de la mercancía, que de acuerdo
con la clásica definición marxista, pondera a la cosa mis-
ma como fuente de valor por medio de las ilusiones de la
conciencia humana, ocultando las relaciones sociales que
establecen los hombres en el proceso de su producción
(Illich, : ). ¿Será que el fetichismo por las mercan-
cías de “sanación”New Age reemplaza al culto y consumo,
también fetichista, de las imágenes de santos, reliquias y
bendiciones del mundo católico entre generaciones de
creyentes que están experimentando la diversificación re-
ligiosa? Esta es una pregunta que nos reta a indagar en
futuras investigaciones y con mayor apertura en los cam-
pos de observación, así como a desentrañar cuáles son los
itinerarios del fenómeno de la diversificación religiosa y
sus expresiones “profanas” y “seculares”20

La sola lectura de la sanación como mercancía sesga
otras posibilidades de comprender su significado histó-
rico cultural contemporáneo que, inclusive en el ámbito
New Age, se expresa en aprendizajes derivados de las ex-

periencias introspectivas, también llamadas interiores e
intuitivas por pensadores como Georges Bataille () y
William James (). Las duras críticas dirigidas a los
fundamentos seudocientíficos de casi todas las técnicas
y terapias de sanación espiritual y por la fe las colocan en
el terreno de la charlatanería.21 Pero si bien es cierto que
la vorágine de ofertas “esotéricas”va de la mano con el en-
tusiasmo de “ciudadanos/pacientes” que quedaron solos
ante sus interrogantes sobre la mejor manera de asumirse
como sujetos del sistema de salud/enfermedad (Abgrall,
: ), también lo es que varios de los conocimientos
y tradiciones sobre sanación que convergieron en el uni-
verso New Age no postulan la curación de enfermedades
sino la apertura para desarrollar una forma de concien-
cia sobre la relación que las personas establecen con su
cuerpo, mente, acciones y “espíritu”.

Numerosos testimonios dan cuenta de esta otra ver-
tiente de conocimiento y aprendizaje. Paul Heelas, por
ejemplo, cita la efectividad de técnicas de relajación pro-
funda que ayuda a pacientes desahuciados a soportar el
dolor y aprender del sufrimiento para un “bien morir”
(Heelas, : ). En otro trabajo hemos documenta-
do cómo por medio del aprendizaje y práctica del reiki
en una sociedad tradicionalmente católica del occidente
de Michoacán, varias mujeres que han aprendido esta
técnica han modificado el sentido trágico, culpable y ex-
piatorio de su visión de mundo, ante el hecho de enfren-
tar la enfermedad y padecimientos comunes desde una
experiencia personal que las reivindica como sujetos (Al-
varado y Hernández, : ).

A la luz de este breve acercamiento al tema de la sana-
ción en dos entornos culturales podríamos adelantar
algunas reflexiones a modo de conclusión.

CONCLUSIONES

La descripción del mercado indio con la que iniciamos
este artículo podría no diferir demasiado de lo que ocu-

4 

19 Otro tipo de consumo de objetos religiosos con “poder protector” es
común entre los peregrinos y visitantes de los santuarios católicos,
interesados en adquirir imágenes impresas de santos, escapularios y fi-
guras de yeso que, de acuerdo con la necesidad o padecimiento, tienen
una virtud especial. Por ejemplo, en la ciudad de Zamora, Michoacán,
hemos seguido ininterrumpidamente durante seis años la demanda y
oferta de imágenes religiosas en las inmediaciones del santuario de El
Calvario para registrar los motivos de los consumidores. Destacan siem-
pre las imágenes que protegen a los migrantes que van a Estados Uni-
dos (como “La sombra del Señor San Pedro”), las que anulan las ca-
lumnias, problemas de parto y ayudan a obtener empleo (como “San
Ramón Nonato”) y las que alivian causas desesperadas económicas y
de salud (como “San Judas Tadeo”) (Hernández, : -).
20 Al respecto véanse algunos trabajos del libro editado por Miguel J.
Hernández y Elizabeth Juárez C., Religión y cambio cultural (),
que tratan en diferentes escenarios la objetivación del fenómeno des-
crito: Gutiérrez (: -) y Esparza (: -).

21 Véase el libro de Jean-Marie Abgrall, Los charlatanes de la salud
() y, en el ya citado trabajo de Wendy Kaminer, el capítulo  “Cien-
cia basura”, pp. -.

                                               



   Desacatos - 

rre actualmente en un día de tianguis en México. Como
antaño, en este espacio acuden compradores de reme-
dios para sanar sus enfermedades y conocer las ofertas de
predicadores y curanderos que prometen la sanación
de padecimientos profundos. Esta analogía no pretende
agotarse en la imagen del mercado, sino en destacar la
transgresión de las fronteras del dolor, la miseria, la in-
certidumbre sobre el sentido de la existencia y el futuro
que en la época axial generó la búsqueda de soluciones
centradas en el ser humano y su conciencia. Algunas de
ellas las reconocemos hoy día en un esfuerzo por recupe-
rarlas y sincretizarlas en enseñanzas, prácticas y maneras
alternativas de relación con la salud/enfermedad. Com-
partimos con los protagonistas del tiempo axial nuestra
condición liminal que, según la expresión de Víctor Tur-
ner, nos hace “gentes de umbral” (Turner, : ) en la
medida que las pandemias como el VIH/SIDA, la agudi-
zación de enfermedades como el cáncer, la diabetes y las
provocadas por el estrés —por citar las más recurrentes—
nos desubican de las clasificaciones que normalmente
establecen las situaciones y posiciones sociales y de gé-
nero en el espacio cultural. Si podemos aseverar alguna
certeza es que nadie está exento de padecerlas y su im-
pacto en el tejido social es contundente.

Debido quizá a la cada vez más apremiante conciencia
que se tiene de las situaciones límites nos parecen atrac-
tivas las concepciones budistas sobre el sufrimiento y la
muerte, sobre la sanación liberadora y las vías prácticas
para llegar a ellas. Esto se debe a las alternativas que
ofrecen en contraste con las visiones judeo-cristianas del
mundo, en las que el sufrimiento es parte del “merecido
castigo” por el pecado original y la expiación el derrote-
ro para superarlo.22

En este artículo he propuesto al lector una primera
aproximación de la biografía cultural de la sanación, ras-
treando en el budismo de la época axial las principales
premisas que en ese entorno sociocultural la definieron
en un sentido práctico que solamente podía generarse en
la experiencia introspectiva, si bien sus resultados reper-
cutían en las relaciones con otros. Este acercamiento
dista de una disertación extensa que merece el tema del
budismo y otras doctrinas y filosofías de la época axial,
pero es suficiente para ubicar los referentes y significa-
dos de la sanación por la fe y la sanación espiritual en la
red de movimientos reconocidos como New Age.

3

22 Véase sobre este tema las representaciones sobre la enfermedad en
los exvotos de los siglos XIX y XX (Arias y Durand, ).

R
en

ée
 d

e 
la

 T
or

re
 y

 C
ri

st
in

a 
G

ut
ié

rr
ez

 Z
ú

ñ
ig

a

             



-  Desacatos   

Raimon Panikkar se preguntaba, en el caso del budis-
mo, si en Occidente contamos con un lenguaje capaz de
establecer un diálogo que profundice el conocimiento
de su universo sacral y trascienda la clasificación del que
ha sido objeto como moda terapéutica o una reductiva
técnica para la integración personal y la paz psicológica
(Panikkar, : ). Esta manera de formular la duda es
el meollo del problema que hemos analizado en el pro-
ceso de mercantilización que ha adoptado la sanación
en las sociedades contemporáneas. El gran obstáculo del
presente para emprender lo que Siddharta Gautama en
su momento llamó la “gran partida”, el desapego radical
con el deseo y la aversión, es que las enseñanzas que con-
ducen a una sanación consciente son invisibles en las
mercancías, y lo que ellas reflejan es una mediación feti-
chista que interpreta y mitifica los significados y prácti-
cas específicas de los caminos emprendidos en la época
axial. La cosificación de la sanación, sobre todo de los ob-
jetos a ella asociados, reducen las posibilidades de apre-
ciar la propuesta de conocimiento que puede aportar.

No es mi intención concluir este trabajo con una in-
terpretación pesimista de las limitaciones que tiene la sa-
nación en los circuitos mercantiles. Aunque la oferta y
demanda de los bienes espirituales dirigidos a lograrla
tienen una función mediadora dominante para el acce-
so a la información y a los instrumentos que postulan
alternativas de salud integral, cabe reconocer que en este
campo es en donde la mayoría de los buscadores experi-
mentan y ensayan hipótesis sobre su personalidad, su
cuerpo y el sentido de su vida. Desde un punto de vista
interdisciplinar, el aprendizaje que nos aporta esta pri-
mera aproximación al fenómeno no radica en sentar pis-
tas para discutir si hay o no continuidad en el presente
de los conocimientos generados en la era axial, sino en
confirmar que la imaginación de los seres humanos para
reconocer y enfrentar sus situaciones límites les permi-
te recuperar y dotar de significados prácticos a esos co-
nocimientos milenarios.

La sanación espiritual y por la fe son caras de una mis-
ma moneda, que es la de la transformación de las concep-
ciones religiosas apegadas a la revelación y la institución
eclesial; en ellas el individuo es el principal actor que do-
ta de sentido y orientación a sus búsquedas, generando

nuevas modalidades sobre la relación entre lo sagrado y
lo profano.

Bibliografía

Abgrall, Jean-Marie, , Los charlatanes de la salud, Oceá-
no, México.

Alvarado R., Pilar y Miguel J. Hernández M., , “Manos
que sanan, corazones encendidos. Creencias y prácticas
terapéuticas del reiki en una sociedad del occidente de
México”, en Miguel J. Hernández y Elizabeth Juárez (eds.),
Religión y cultura. Crisol de transformaciones, El Colegio
de Michoacán-Conacyt, Zamora, Michoacán, pp. -.

Anthony, Carol A., , Filosofía del I Ching, Los Libros de
la Liebre de Marzo, Barcelona.

Arias, Patricia y Durand, Jorge, , La enferma eterna.
Mujer y exvoto en México, siglos XIX y XX, Universidad de
Guadalajara-El Colegio de San Luis, Guadalajara, San
Luis Potosí.

Auboyer, Jeannine, , La vida cotidiana en la India anti-
gua, Hachette, Buenos Aires.

Armstrong, Karen, , Buda, Mondadori, Barcelona.
Bataille, Georges, , La experiencia interior, Taurus, Madrid.
Baker Eddy, Mary, , Ciencia y salud con clave de las

escrituras, Primera Iglesia de Cristo Científico, Boston.
Barker, Eilen (ed.), , New Religious Movements. A Pers-

pective for Understanding Society, Edwin Mellen Press,
Londres.

Basham, A. L., , The Wonder that Was India, Rupa Co.,
Londres.

Bloom, Harold, , La religión de los Estados Unidos. El
surgimiento de la nación poscristiana, Fondo de Cultura
Económica, México.

——, , Presagios del milenio. La gnosis de los ángeles, el
milenio y la resurrección, Anagrama, Barcelona.

Bourdieu, Pierre, , “La disolución de lo religioso”, en
Cosas dichas, Gedisa, Barcelona, pp. -.

——, , La distinción. Criterio y bases sociales del gusto,
Taurus, Madrid.

—— y Loïc J. D.Wacquant, , Respuestas por una antro-
pología reflexiva, Grijalbo, México.

Cleary, Thomas (trad. y comp.), , El Tao de la política.
Enseñanzas de los maestros de Huainan, Los Libros de la
Liebre de Marzo, Barcelona.

——, , Dhammapada, Debate, Madrid.
Confucio, , Los cuatro libros, Paidós, Barcelona.
Coomaraswamy, Ananda K., , Buddha y el evangelio del

budismo, Paidós, Barcelona.

4 

                                                                                            



   Desacatos - 

Csordas, Thomas J., , The Sacred Self. A Cultural Phe-
nomenology of Charismatic Healing, University of Ca-
lifornia Press, Berkeley.

Daulby, Martin y Caroline Mathison, , Sanación espiri-
tual, Tomo, México.

Dethlefsen, Thorwatld y Rüdiger, Dahlke, , La enferme-
dad como camino, Plaza y Janés, Barcelona.

Diccionario de la sabiduría oriental. Budismo, hinduísmo,
taoísmo, zen, , Paidós, Barcelona.

Eliade, Mircea, , Yoga. Inmortalidad y libertad, La Pléya-
de, Buenos Aires.

——, , Historia de las creencias y las ideas religiosas II.
De Gautama Buda al triunfo del cristianismo, Paidós,
Barcelona.

—— y Joan P. Couliano, , Diccionario de las religiones,
Paidós, Barcelona.

Esparza, Juan Carlos, , “Una fiesta de cumpleaños de
santo en Guadalajara. La catolización de una ceremonia
sincrética”, en Miguel J. Hernández y Elizabeth Juárez
(eds.), Religión y cultura. Crisol de transformaciones, El
Colegio de Michoacán-Conacyt, Zamora, Michoacán,
pp. -.

Ferguson, Marilyn, , The Aquarian Conspiracy. Personal
and Social Transformation in the , Routledge & Ke-
gan, Londres.

Fortuny Loret de Mola, Patricia (coord.), , Creyentes y
creencias en Guadalajara, CIESAS-Conaculta-INAH, Mé-
xico.

García Canclini, Néstor, , “Hibridación”, en Carlos Al-
tamirano (dir.), Términos críticos de sociología de la cul-
tura, Paidós, Buenos Aires, pp. 123-126.

Geary, Patrick, , “Mercancías sagradas: la circulación de
las reliquias medievales”, en Arjun Appadurai (ed.), La
vida social de las cosas, Conaculta-Grijalbo, México, pp.
-.

Giddens, Anthony, , Consecuencias de la modernidad,
Alianza Editorial, Madrid.

Goldstein, J. y J. Kornfield, , Vipassana. El camino de la
meditación interior, Kairós, Barcelona.

Gutiérrez Z., Cristina, , Nuevos movimientos religiosos.
La Nueva Era en Guadalajara, El Colegio de Jalisco,
Zapopan, Jalisco.

——, , “Estrategias de motivación en redes de merca-
deo en Guadalajara: una mirada desde la sociología de
la religión”, en Miguel J. Hernández y Elizabeth Juárez
(eds.), Religión y cultura. Crisol de transformaciones, El
Colegio de Michoacán-Conacyt, Zamora, Michoacán,
pp. -.

Heelas, Paul, , The New Age Movement. The Celebration
of the Self and The Sacralization of Modernity, Blackwell,
Cambridge, Massachusetts.

Heller, Amy, , Arte tibetano, LIBSA, Madrid.
Hernández M., Miguel J., , Dilemas posconciliares. Igle-

sia, cultura católica y sociedad en la diócesis de Zamora,
Michoacán, El Colegio de Michoacán, Zamora, Michoa-
cán.

——, , “Los movimientos religiosos poscristianos en
perspectiva global y regional”, Relaciones. Estudios de
Historia y Sociedad, vol. XVIII, núm. , otoño, El Cole-
gio de Michoacán, pp. -.

—— y Elizabeth Juárez C. (eds.), , Religión y cultura.
Crisol de transformaciones, El Colegio de Michoacán-
Conacyt, Zamora, Michoacán.

Horrowitz, Nancy, , “El modelo policiaco: Charles S.
Peirce y Edgar Allan Poe”, en Umberto Eco y Thomas A.
Sebeck (eds.), El signo de los tres. Dupin, Holmes, Peirce,
Lumen, Barcelona, pp. -.

Illich Rubin, Isaac, , Ensayo sobre la teoría marxista del
valor, Cuadernos de Pasado y Presente, México.

James, William, , Las variedades de la experiencia religio-
sa, Península, Barcelona.

Jaspers, Karl, , Origen y meta de la historia, Alianza Edi-
torial, Madrid.

Jiménez, José María, , Libro completo de Reiki, Gaia,
Madrid.

Kaminer, Wendy, , Durmiendo con extraterrestres. El au-
ge del irracionalismo y los peligros de la devoción, Alba,
Barcelona.

Kazantzakis, Nikos, , La última tentación de Cristo, De-
bate, Madrid.

Kopytoff, Igor, , “La biografía cultural de las cosas: la
mercantilización como proceso”, en Arjun Appadurai
(ed.), La vida social de las cosas, Conaculta-Grijalbo, Mé-
xico, pp. -.

Nhat Hanh, Thich, , Transformación y sanación. El su-
tra de los cuatro fundamentos de la consciencia, Paidós,
Barcelona.

——, , La ira. El dominio del fuego interior, Barcelona,
Oniro.

Panikkar, Raimon, , El silencio del Buddha. Una intro-
ducción al ateísmo religioso, Siruela, Madrid.

Puech, Henri-Charles, , Las religiones en la India y en
extremo oriente, Siglo XXI, México (col. Historia de las
religiones, vol. ).

Shah, Idries, , Cuentos de los derviches, Paidós, Barcelona.
Tolá, Fernando (trad. y comp.), , Doctrinas secretas de la

India. Upanishads, Barral, Barcelona.
Turner,Víctor W., , El proceso ritual. Estructura y anties-

tructura, Taurus, Madrid.
Wood, E., , Diccionario Zen, Paidós, Barcelona.

3

                                                                                                                                                                           




