Entre las emergencias espirituales
en una epoca axial y la mercantilizacion
contemporanea de los bienes de sanacion

pp. 13y 14: Ricardo Ramirez Arriola.

Miguel ]. Herndndez Madrid

Diversos antropdlogos y socidlogos han identificado la sanacién espiritual como una respuesta
a situaciones de salud y enfermedad en el campo religioso. Pierre Bourdieu definié la sanacién
como un capital cultural que se disputan las agencias religiosas. Aunque este enfoque es domi-
nante, también se empieza a comprender la sanacion como experiencia de conocimiento intimo
que repercute en las conductas sociales. En este trabajo el autor sugiere que la sanacion espiri-
tual, practicada y representada en diversos ambitos socioculturales, combina la bisqueda y el
encuentro de la experiencia y el conocimiento con el valor de uso. Para ello rastrea la biografia
cultural de la sanacion espiritual en dos entornos historicos: el tiempo eje, cuando ella se perfi-
|6 como una salida para el ser humano en la arena de la lucha introspectiva entre el espiritu y la
carne; y la Nueva Era (New Age), cuando se transformo en un objeto cultural intercambiable.

PALABRAS CLAVES: época axial, sanacion, mercancias, experiencia introspectiva, New Age, espiritua-
lidad, consumo cultural.

Several anthropologists and sociologists have identified spiritual healing as a response to situa-
tions involving health and illness in the religious arena. Pierre Bourdieu defined healing as a cul-
tural capital disputed by religious agencies. Even though this is the predominant point of view, a
comprehension of healing as an experience of intimate knowledge that has repercussions in
social behavior has begun to take shape.The author of this paper suggests that spiritual healing,
practiced and represented in several socio cultural environments, combines the quest for expe-
rience and knowledge with the concept of use value. Therefore, he tracks the cultural biography

MIGUEL J. HERNANDEZ MADRID: El Colegio de Michoacan.
miguelh@colmich.edu.mx

Desacatos, nim. 18, mayo-agosto 2005, pp. 15-28
Recepcion: 16 de noviembre de 2004 / Aceptacion: 27 de enero de 2005

15



16 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2005

of spiritual healing in two historic schemes: the axial time, when it appeared as a solution for hu-
man beings caught in the arena of the introspective fighting between their spirit and their flesh;
and the New Age when it was transformed into an interchangeable cultural object.

KEY WORDS: Axial Age, healing, merchandises, introspective experience, New Age, spirituality, cul-

tural consumption.

Cuando los suefios proféticos y la intuicion
se incluyen en el reino de la experiencia a
partir de la cual se genera el nuevo cono-
cimiento, significa que se estdn tomando
en consideracion unas posibilidades epis-
temoldgicas que tienen un alcance mucho
mds amplio que el usual.

NANCY HORROWITZ (1989: 263)

omo todos los domingos o cualquier dia de la

semana en que ocurria esto, los artesanos del

barrio abrieron sus tendajones, situados en la
parte baja de sus viviendas, y los comerciantes ambulan-
tes fijaron sus puestos desde temprana hora. El amane-
cer era atn timido y el sol no habia mostrado el poder de
su calor; aun asf la temperatura era alta y el sudor impreg-
naba los cuerpos jadeantes de los mozos dedicados a la
faena. Las mercancias se colocaban cuidadosamente en
canastos, rejas de madera, tinajas y mantas tendidas en el
suelo. El paisaje pedregoso de las calles fue transforman-
dose por los colores vivos de las hortalizas, frutas, pes-
cados, calderos de leche cuajada, aceites, cerdmicas pinta-
das a mano y perfumes elaborados a base de sindalo,
almizcle, alcanfor. El polvo se desvanecid y el ambiente
fue invadido de olores provenientes de las pastas de aloe,
incienso, pino y azafrdn que se usaban para untarse en el
cuerpo después del bano. Su calidad vulgar o refinada po-
dian catarla los perfumistas especializados que recorrian
los puestos a solicitud de cualquier usuario que reclama-
ra sus servicios. Voces con distinto timbre y acento sur-
caban el espacio para seducir a los clientes potenciales, re-
saltando las cualidades de los objetos, pregonando su
frescura, durabilidad y precio. En medio de esta selva de
sonidos el oido atento captaba otro tipo de arengas, emi-

tidas por personajes con aspecto religioso que invocaban
a las deidades para pedir su intervencion en las afliccio-
nes mundanas o exhortando a los curiosos para seguir
sus ensefianzas que prometian trascender el sufrimiento
y conducirlos a la felicidad. A finales del siglo V1 a. C,,
esta escena era tipica en los mercados de los pueblos y
ciudades situados en la cuenca del rio Ganges, en la In-
dia. Eran sitios privilegiados para la reunién de las cara-
vanas de mercaderes provenientes de distintos puntos
de Asia, pero también espacios publicos en donde los
brahamanes ensefiaban los dharmas o sistemas religio-
sos de doctrinas y précticas para alcanzar la perfeccion
(Basham, 2003: 189; Auboyer, 1961: 110). Los mercados
representaban el auge de las ciudades en una época de
cambios vertiginosos que delimitaron una nueva fronte-
ra con el mundo rural.

Signo de esos tiempos fue la propagacion de las Upani-
sad (del sanscrito “sentarse cerca de”), una serie de textos
transmitidos secretamente de maestros a discipulos en
las regiones occidentales de la llanura del Ganges, porque
protagonizaban una rebelién contra la vieja fe védica (To-
14,1973). Aquellas nuevas escrituras tenfan una naturaleza
esotérica revolucionaria que reinterpretaban y daban un
significado mds espiritual e introspectivo a la busqueda
del sentido de la existencia en una época de grandes aflic-
ciones, incertidumbres y temores, de inestabilidades eco-
noémicas y politicas (Armstrong, 2002: 65). En este esce-
nario se dice que Siddharta Gautama inici6 y alcanz6 la
busqueda de la perfeccion hasta convertirse en un Buda,
y ensend a otros como lograrlo por cerca de cuarenta y
nueve anos.

La India en la época de Gautama no fue el tinico lugar
en el que la idea de un Yo eterno y absoluto, accesible por
la via de la introspeccion en la profundidad de cada



Tomado de Benjamin Rowland, The Art and Architecture of India. Buddhist, Hindu, Jain, Penguin Books, 1959.

MAYO-AGOSTO 2005

Desacatos

SABERES Y RAZONES

individuo, darfa lugar a un sorprendente brinco de la po-
tencialidad sagrada y profana de la humanidad. El fil6-
sofo e historiador aleman Karl Jaspers (1980) sostuvo que
entre los afios 800 y 200 a. C. ocurrié un acontecimiento
historico singular al que denominé “tiempo eje” o “tiem-
po axial”. Se trat6 de la concentracion y coincidencia, en
diferentes lugares de las civilizaciones antiguas, de la in-
vencion de doctrinas y practicas que hicieron de la con-
ciencia del ser humano el centro de la totalidad del ser,
de si mismo y de sus limites (Jaspers, 1980: 20). Doctri-
nas religiosas y filosoffas seculares que dieron este sen-
tido florecieron en China con Lao Tsé y Confucio; en la
India con las Upanisad y Gautama Buda; en Grecia con
Homero v los filosofos Parménides, Heréclito y Platén;
en Iran con Zarathustra; en Palestina con los profetas
Elfas, Isaias y Jeremias hasta el Deuteronomio; todo esto

ocurrié sin que unos de otros supieran de su existencia.
La época axial es un “parteaguas” en la historia universal
porque a partir de ella inicia la humanidad tal y como la
conocemos en la actualidad.!

Entre los varios temas que Jaspers argumento para
fundamentar la singularidad histérica y empirica de este
hecho, destaca un elemento comtin que acontecié para-
lelamente en el mundo asidtico y mediterrdneo: la crisis
que llevé a los principios fundamentales del ser humano
en las situaciones limites. Para Jaspers el significado de
crisis denotaba rompimiento e irrupcion, transformacion
radical de la existencia del hombre. Pero ante la crisis, el
ser humano siempre podia salir de una para entrar en
otra; sin embargo, en el tiempo axial fue cuando esta cri-
sis se subjetivo en la conciencia de sus limitaciones, ex-
presadas en la necesidad de vivir forzosamente en una si-
tuacion, reconocer que no se puede vivir sin lucha ni
sufrimiento y que la muerte es la inica certeza de la exis-
tencia. El ser humano se convirti6 entonces en la arena
de lo que Nikos Kazantzakis expresé como “la lucha in-
cesante entre la carne y el espiritu” (Kazantzakis, 1988:
7),y su conciencia en lo que Jaspers definié como “la ex-
periencia de las situaciones limites que conducian al Yo”
(Jaspers, 1980: 29).

Esta larga introduccion al tema del articulo, que es la
sanacion en una doble perspectiva: como campo de bus-
queda-encuentro de la experiencia y del conocimiento,
y como objeto mercancia, no pretende ser una disquisi-
cién erudita sino el punto de partida para comprender
la biografia historica y cultural de nuestro objeto de es-
tudio.? A la luz de las propuestas de Igor Kopytoft (1991)

I Al respecto escribe Raimon Panikkar: “Lo que importa no son tanto
las cosas sino el hombre, dird Grecia; lo esencial no es tanto el sacrifi-
cio externo y el rito sino la intencién y la interiorizacion humana, pre-
dicardn las Upanisad; lo esencial es la conciencia de la armonia del
hombre con el todo, ensenara China; lo fundamental es la salvacion
personal consciente, predicard Zarathustra; Yahveh no salva ni escucha
si nuestro corazon no es puro, clamaran los profetas de Israel. El hom-
bre y su conciencia se convierten en el punto central de las reformas
religiosas y humanas de aquel tiempo. El humanismo, con sus altos y
bajos, inicia su carrera en la historia humana” (Panikkar, 2000: 172).

2 Siguiendo a Igor Kopytoff, reiteramos que “lo que convierte a una
biografia en una biografia cultural no es su tema, sino como y desde
qué perspectiva se aborda el topico en cuestion” (Kopytoff, 1991: 94).
En el tema de la sanacion pretendemos abordar este objeto de estudio

17



18 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2005

sobre la biografia cultural de las cosas, cai en la cuenta
de que las preguntas obligadas (;qué es la sanacién?, ;por
qué culturalmente estd marcada como un tipo particular
de cosa? y ;cudles son sus caracteristicas de valor de uso
e intercambiable?) no podian responderse anteponiendo
las prenociones que en los estudios religiosos contem-
poraneos algunos hemos acuniado, siguiendo a Bourdieu,
en torno al campo de la competencia de los bienes de sa-
lud, curacion y cuidado de los cuerpos y las almas (Bour-
dieu, 1993: 104). Aunque la “sanacion” adopta la forma
de un bien de consumo cultural en ambitos institucio-
nales religiosos y en espacios sociales identificados con
movimientos “espirituales” de la Nueva Era (New Age),
serfa un error reducirla en su acepciéon mercantil e igno-
rar otro tipo de experiencias entre quienes la practican y
crean formas de conocimiento inéditas.

Para ser consecuente con los enfoques de Kopyttof y
del mismo Bourdieu, en su insistente llamado para supe-
rar las prenociones (Bourdieu y Wacquant, 1995: 170), la
biografia cultural de la sanacién requeria de otras pregun-
tas complementarias para seguir la pista hacia sus orige-
nes y transformaciones. Es asi que a las antes menciona-
das anadi: ;cudles son los entornos culturales en los que
histéricamente cobrd sentido la sanacion? y ;el hecho de
que la sanacion sea tratada en ciertos ambitos como una
mercancia, impide que las experiencias y conocimientos
generados en ellos amplien las fronteras epistemoldgicas
de las personas que los llevan a la practica?

Es evidente que todas estas preguntas no pueden res-
ponderse en un articulo, pues mds bien son el derrotero
de un proyecto extenso y ambicioso. Sin embargo, lo
que si espero lograr en este trabajo es perfilar dos entor-
nos culturales en los que la sanacién se ha expresado en
la doble perspectiva que me interesa explorar. Para ello
examinaremos en la primera secciéon de este articulo
premisas claves de la época axial que forjaron el signifi-
cado experimental e introspectivo de la sanacion; para
ello tomaremos como principal referencia algunas ense-
nanzas del budismo. En la segunda seccion, nos distan-

como “una entidad culturalmente construida, cargada de significados
especificos, y clasificada y reclasificada de acuerdo con categorias cul-
turalmente constituidas” (Kopytoft, 1991: 94).

ciaremos casi veinticinco siglos de la época axial, para
analizar en el contexto de los movimientos New Age la
acepcion contemporanea de sanacion en su doble sig-
nificado de bien de consumo cultural y de conocimien-
to introspectivo. Sobre este tltimo sugerimos hipétesis
para discutir la recuperacion de ciertas propuestas gene-
radas en la época axial, que la difusion contemporanea de
las ensenanzas budistas en Occidente se ha encargado
de adaptar a las mentalidades de las sociedades moder-
nas. No es mi intencion establecer una linea continua en-
tre dicha época y la contempordnea, como tampoco re-
ducir a un universal comtin experiencias religiosas o de
otro tipo forjadas en torno a la sanacion y sus respues-
tas a la salud/enfermedad; solamente pretendo dar
cuenta de la complejidad de un proceso que, aludiendo
a Fernand Braudel, tiende a perfilarse en movimientos de
larga duracion en los que la subjetividad hace de ellos un
campo de conocimiento multidimensional.

LA SANACION COMO LIBERACION.
APUNTES SOBRE UNA ARQUEOLOGIA DEL
SABER SANADOR EN LA EPOCA AXIAL

El tiempo eje fue, segtin Jaspers, un momento de la histo-
ria universal en el que se hizo visible una nueva tendencia
de sentido para la humanidad a partir de la experiencia y
no de la revelacion. Esto significa que la experiencia in-
terior se ponderd como fuente de conocimiento, lo que
abri6 posibilidades epistemoldgicas que rebasaron las vi-
siones miticas del mundo, ancladas en las creencias de
que el destino de los seres vivos dependia de la voluntad
de los dioses.

Sin embargo, en los hechos esta tendencia no derivo
en la configuracion de sistemas sociales y politicos domi-
nantes o en la formacion de conocimientos y practicas a
los que se adscribieron el grueso de las poblaciones, més
bien ha funcionado como un camino de busquedas,
encuentros y desencuentros de minorfas, que oscilan en
el péndulo de la historia a veces como fracasos, en otras
como florecimientos (Jaspers, 1980: 43). La propuesta de
Jaspers nos plantea, entre otros problemas, el de la re-
construccion de los saberes formulados y practicados en



MAYO-AGOSTO 2005

Desacatos

SABERES Y RAZONES

torno a la experiencia de la sanacion por los protagonistas
del tiempo eje en lugares como la India y China. En fun-
cién de las limitaciones de espacio a los que se ve some-
tido este trabajo, identificaré s6lo algunas caracteristicas
significativas de la concepcion budista de la sanacion,
quedando pendiente una incursion similar en lo que se
ha llamado en Occidente el “taoismo”3

El dharma de Gautama Buda

Los que estdn vigilantes no mueren;
los que son negligentes es como si
estuvieran muertos.

Dhammapada*

Sabemos por diferentes especialistas en el tema que no
existe “un budismo” y que la doctrina genuina de Gau-
tama Buda estd muy lejos de poder ser autentificada por
medio de las fuentes e investigaciones sobre el budismo
primitivo y las realizadas en el presente.> De ahi que, en
opinién de Raimon Panikkar, es inexacto, por no decir
arbitrario, concluir que el budismo es una religién en el
sentido de un cuerpo compacto de ortodoxia (Panikkar,
2000: 54).% Sin embargo, los mismos especialistas que

3 En Occidente la nocion de taoismo designa en conjunto dos corrien-
tes de diferente indole del pensamiento chino: el taoismo filosofico (re-
presentado por Lao-Tsé y Chuang-Tsé) y el taoismo religioso, con sus
diferentes escuelas (Diccionario de la sabiduria oriental, 1993: 364).

4 Extracto del Dhammapada, considerado como la primera recopila-
cién popular de los principios de Gautama Buda. Traduccién de Tho-
mas Cleary (1999: 21).

> Existe una basta literatura clasificada en lo que Mircea Eliade cita co-
mo la “triple canasta”, que comprende las ensenanzas atribuidas al pro-
pio Gautama Buda (sutras), los escritos de disciplina (vinaya) y doc-
trinas (abhidharma) de los fundadores del budismo historico, y los
numerosos tratados de maestros que comentan y ensefian sus expe-
riencias en la aplicacion de los sutras (Mircea Eliade y Joan P. Coulia-
10, 1994: 65). También cabe considerar los dos grandes sistemas que
generan el conocimiento y practica del budismo: el primitivo, también
conocido como Hinayana (la “pequena barca”) y el contemporaneo,
Mahayana (la “gran barca”); el primero es considerado como el ca-
mino duro del asceta y el hombre religioso; el segundo es el liviano que
da cabida al laico (Ananda K. Coomaraswamy, 1994: 162).

6 Para varios estudiantes y practicantes contempordneos del dharma
ensefiado por Gautama Buda, el término “budismo” podria tergiversar
su significado al confundirlo con un dogma religioso. El budismo no

presentan este panorama reconocen que las verdades
fundamentales del budismo han sido preservadas a lo
largo de sus veinticinco siglos de existencia y no pueden
negarse las evidencias de “un hecho budista y un algo
impalpable que pudiera denominarse espiritu budista”

En los dltimos veinte afos el conocimiento, difusion
y practica de los dharmas budistas en México y varios pai-
ses de América nos han llegado por las traducciones de
textos basicos del universo literario antes mencionado,
pero también por la via de escuelas con linaje provenien-
tes de Asia que ensefian de manera préctica los métodos
y técnicas de meditacion y yoga, generados supuesta-
mente en el tiempo eje. Algo parecido ocurre con los
escritos del taoismo, atribuidos a Lao-Tsé, y los de Con-
fucio que tienen un cardcter mds intelectual (Confucio,
2002); solo recientemente se han divulgado aplicaciones
précticas derivadas de ellos en los campos de la psicote-
rapia, los negocios y la politica.®

El punto de partida para rastrear referencias sobre la
sanacion en las ensenanzas budistas es el tradicional su-
tra de las “cuatro verdades nobles” que, en resumen, pos-
tulan: primero, la verdad del sufrimiento, presente en el
deterioro del cuerpo por el proceso bioldgico del naci-
miento, envejecimiento y las enfermedades, pero tam-
bién por la unién con lo que no se ama, la separacion de
lo que se ama, la insatisfaccion de los deseos; la segunda
verdad da como causa del sufrimiento el apego al goce
sensible y la aversion a lo que causa desagrado; la tercera
verdad dice que mediante la supresion o extincion total
del apego se pone fin al sufrimiento; y la cuarta establece
como cese del sufrimiento el 6ctuple sendero de la per-
feccion en la vision, pensar, hablar, obrar, modo de vida,
esfuerzo, atencién y concentracion.?

es en si mismo una religion, aunque se haya popularizado como tal en
el continente asidtico. Buda no es una deidad, sino el ser humano que
ha alcanzado la realizacion de la iluminacion perfecta que conduce a
la emancipacion del ciclo de las existencias y con ello a la liberacion
perfecta (nirvana).

7 Un argumento similar lo sostienen Karen Armstrong (2002: “Intro-
duccion”) y Mircea Eliade (1999: caps. XVIII y XIX).

8Véanse Thomas Cleary, El Tao de la politica (1992), y Carol Anthony,
Filosofia del 1 Ching (1999).

9 El primer sermon del Buda después de su experiencia iluminativa se
conoce como el Sermén de Varanasi o Dhammacakkappavattana-Sutta,

19



20<

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2005

Las primeras tres verdades fueron argumentos comu-
nes de los brahamanes en la época de Buda, especialmen-
te entre los difusores de las Upanisad. Los maestros que
desarrollaban su propio dharma para abordar estas difi-
cultades coincidian en ensenar disciplinas y técnicas pa-
ra controlar los apetitos del cuerpo y de la mente con el
fin de doblegar el ego y erradicar el desapego y la aver-
sion por las cosas y las ideas (Eliade, 1971). El nirvana se
concebia entonces como el estado de liberacion del do-
lor y del sufrimiento, mediante la extincién del Yo y el lo-
gro de la iluminacién. Pero las ensenanzas de Gautama
Buda fueron mas radicales que las anteriores por dos
razones: una, la negacion de que el Yo hubiese existido
alguna vez, y de ahi que la creencia en su existencia y ape-
go a él fuera la principal fuente de ignorancia y de sufri-
miento; y dos, que la liberacién no consistia en aniquilar
el ego, anularlo o comportarse como si no existiese, sino
en observar de manera atenta y vigilante cudn efimera era
la realidad del Yo y todos los estados mentales pasajeros
que se identificaban con él. Una vez que se era conscien-
te de esto en el cuerpo y la mente, se alcanzaba la ilumi-
nacion, esto es, el despertar en vida.

Para alcanzar un estado de desapasionamiento y ecua-
nimidad Gautama Buda desarroll la observacion intros-
pectiva por medio de la meditacion. Su ensefianza de la
meditacion era préctica y a sus discipulos les insistia que
pusieran a prueba todo lo que €l les decia, pues la expe-
riencia interior y no la fe eran el camino para el despertar
de la conciencia. En el sutra de los Cuatro fundamentos de
la conciencia Buda instruy6 a los monjes mendicantes co-
nocidos como bhikkhus0la técnica de meditacion cons-
ciente y diligente que establece la observacion del cuerpo
en el cuerpo, de las sensaciones en las sensaciones, de la
mente en la mente y de los objetos de la mente en los ob-
jetos de la mente.!!

porque “traia al mundo la doctrina y ponia en movimiento una nueva

era para la humanidad, que a partir de entonces conoceria la forma
correcta de vivir” (Armstrong, 2002: 152). La version de este sermén
fue consultada en Panikkar (2000: 70-71).

10 Monjes mendicantes que han recibido la plena ordenacion y abra-
zado la vida de asceta errante.

1 Thich Nhat Hanh, en Transformacion y sanacion (1999), traduce y
comenta tres versiones tradicionales de este sutra. Las técnicas de me-

En tan breves lineas es dificil y pretencioso resumir el
contenido del dharma budista; no obstante, las ideas pre-
sentadas sugieren cudl fue el entorno cultural en el que
tuvieron significado algunos rasgos relevantes sobre la
sanacion, que hoy dia reconocemos en técnicas de relaja-
cién y meditacion ensefadas por portavoces de las tra-
diciones budistas.

El primero de ellos es que la salud/enfermedad es con-
cebida como una realidad del cuerpo que se acepta y no
hay motivo alguno para reaccionar a favor o en contra
de ella. El budismo no formula como problema el dete-
rioro del cuerpo fisico y, en consecuencia, no propone
una solucion en el campo de la curacién. Mds bien, la sa-
lud/enfermedad son estados en constante movimiento
que forman parte de la realidad presente de la persona,
y la meditacion permite observarlos, de manera ecuani-
me, para aprender de ellos.

El segundo rasgo es que no hay disociacién entre men-
te y cuerpo y, en consecuencia, los sintomas fisicos de las
enfermedades habria que sondearlos en los desequili-
brios emocionales provocados por el apego y el deseo.
Enfermedad y salud conviven en uno mismo y, en este
sentido, la sanacion se perfila no en la aversion a la en-
fermedad sino en el equilibrio de las fuerzas que derivan
en una u otra. La observacion consciente de desequili-
brios como la ira, por ejemplo, ayudan a reconocerla y a
trabajar compasivamente con ella para diluir sus efectos
dafiinos (Nhat Hanh, 2002).

Desconozco si en el péli —dialecto indio derivado del
sanscrito por medio del cual Gautama divulg6 sus ense-
fanzas—!2 haya conceptos cuyos significados sean pare-

ditacion budista tienen como fundamento estos cuatro principios,
pero su ensefianza histdrica en los monasterios ha incorporado un pa-
trimonio rico de experiencias que deriva en diversos matices. La en-
senanza de la meditacion a los laicos se popularizé con la ensefianza
Vippasana, que significa “ver las cosas tal como son”. Esta técnica de me-
ditacion que Buda ensen6 a los laicos se recuperd en Birmania y de ahi
se ha extendido a Occidente y América. Véase J. Goldstein y J. Kornk-
field (2002). También constltese la ensenanza de la meditacion Vipa-
ssana segun la tradicion de Sayagyi U Ba Khin tal como es transmitida
actualmente por S. N. Goenka y sus profesores asistentes. En varios pai-
ses de América del Norte y Sudamérica, incluyendo a México, hay
centros de esta tradicion: <www.dhamma.org>.

12 Varios investigadores consideran al pili una variante, tal vez colo-
quial culta, del dialecto de Magadha que habria sido la lengua nativa de



MAYO-AGOSTO 2005

Desacatos

SABERES Y RAZONES

cidos o equivalentes al contemporaneo de “sanacion”. Lo
cierto es que lo que en Occidente contempordneo se rei-
vindica como una de sus principales acepciones nos re-
monta a la concepcion budista de liberacién, forjada en el
reconocimiento de las situaciones limites de la era axial.1?

LA SANACION COMO MERCANCIA
EN LOS ALBORES DEL SIGLO XXI

Habia una vez un hombre que estaba contemplando las
formas de operar de la naturaleza, y que descubri6, como
consecuencia de su concentracion y aplicacion, la manera
de hacer fuego. Este hombre se llamaba Nour. Decidi6 via-
jar de una comunidad a otra, mostrando a la gente su des-
cubrimiento. Nour transmitié el secreto a muchos grupos
de gentes. Algunos sacaron ventaja de este conocimiento.
Otros, considerdndolo peligroso, lo echaron antes de to-
marse el tiempo para entender cudn valioso les podia ser
este descubrimiento. Finalmente, una tribu ante la cual rea-
liz6 una demostracion, reacciond con tan sorprendente
pénico, que se abalanzaron sobre él y lo mataron, conven-
cidos de que era un demonio. Pasaron cientos de afos. La
primera tribu, que habia aprendido el secreto del fuego, lo
reservo para sus sacerdotes, quienes permanecieron influ-
yentes y poderosos, mientras la gente se congelaba. La se-
gunda tribu olvido el arte, adorando en cambio los instru-
mentos. La tercera adoré una imagen de Nour, porque fue
¢l quien les habfa ensenado. La cuarta conservo en sus le-
yendas la historia de como hacer fuego: algunos las crefan,
otros no. La quinta comunidad realmente hizo uso del fue-
0,y esto hizo posible que ellos se calentaran, que cocinaran
sus alimentos y que manufacturaran toda clase de articu-
los utiles (Ahmed el-Bedavi, muerto en 1276).14

Gautama Buda. Los primeros testimonios en pili que registran sus
ensenanzas fueron transmitidos de forma oral y memorizados por sus
seguidores, de tal manera que fue hasta muchos afos después de su
muerte y en pleno florecimiento del budismo historico en Asia que se
plasmaron por escrito en los monasterios (Diccionario de la sabiduria
oriental, 1993: 266).

13 Un tema clave del budismo, que no fue abordado por su extension,
es la doctrina del ciclo de las reencarnaciones, segtin la cual el karma
determina la desdicha y sufrimiento de un ser en el infinito ciclo de las
reencarnaciones y solamente por la iluminacion se puede romper este
ciclo fatidico. Segtin esta doctrina, lo que hagamos de bien o mal a otros
nos serd hecho en futuras encarnaciones; y también lo que hagamos y
realicemos por nosotros mismos nos sera retribuido, hasta lograr el nir-
vana, la extincion de lo negativo en nosotros (Wood, 1990: 78 y 114).
14 Idries Shah, 1990: 42.

Este relato derviche es una estimulante introduccion al
problema que Raimon Panikkar enuncia en términos de
si es posible establecer un puente religioso cultural con un
arco de veinticinco siglos y una luz de miles de kilome-
tros entre la preocupacion religiosa contemporénea y el
mensaje de Buda (Panikkar, 2000: 53). La comparacion
podria ampliarse a todas las doctrinas y filosofias de la
era axial, pues finalmente la “nebulosa esotérica”!s de
nuestra época pretende integrar a todas ellas en un mis-
mo universo. El problema formulado por Panikkar se
puede especificar en dos preguntas relacionadas con el
tema de la sanacion: ;acaso lo que se entiende por “sa-
nacion” en contextos religiosos y seculares contempora-
neos que reivindican tradiciones de la época axial reto-
ma en su justa dimension sus conocimientos y técnicas?;
de no ser asi, ;cudles son los entornos econémicos y cul-
turales que han mediado en su interpretacién y modifi-
cacion?

A manera de hipétesis planteo que en las respuestas a
estas cuestiones se pueden encontrar ciertas explicaciones
de por qué la sanacion es susceptible de transformarse en
un objeto mercantil, pero también de por qué, a pesar de
ello, es un referente de experiencia y conocimiento que
redefine las fronteras epistemoldgicas del saber comun y
corriente de las personas. A continuacion intentaré son-
dear algunas pistas al respecto.

Healing y New Age

La palabra “sanacion” se ha popularizado de tal manera
que es dificil acotar sus significados. Como en el caso de
los prejuicios, ocurre que varios hablan y dicen saber
de ella, otros ensenan y ejecutan métodos para obtener-
la, pero en conjunto pocos conocen a “ciencia cierta” de
donde procede y por qué se comporta de determinadas

15“Nebulosa esotérica” es una nociéon que alude a los “simpatizantes de
movimientos espirituales” que “toman contenidos religiosos de aqui y
de alld y traspasan todo tipo de fronteras religiosas y seculares, consti-
tuyendo lo que se ha llamado ‘creyentes difusos, ya que pueden abrazar
desde la astrologia hasta el budismo Zen”, José¢ Maria Mardones, citado
en Fortuny (1999: 25).

21



22<

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2005

maneras. La sanacion no es una realidad empirica, pero
es susceptible de observarse en las representaciones so-
ciales sustentadas en las creencias de los sujetos sobre
sus realidades de salud y enfermedad.

El concepto de sanacion en su aplicacion moderna pro-
viene de la palabra anglosajona healing, que concibe el
cuerpo y el elemento espiritual del ser humano como un
todo. Puede abarcar el alivio temporal o permanente de
los sintomas o equilibrar un estado de bienestar. Cual-
quiera que sea el caso, lo importante es el cambio de
actitud hacia la enfermedad que coloca al sujeto como
responsable de su situacion, tanto en el plano de las cau-
sas de sus malestares como en el aprendizaje que pueda
realizar de ellas para mejorar (Dethlefsen y Dahlke, 1997).
Esta perspectiva de la sanacion cuestiona la efectividad de
la medicina moderna para curar las enfermedades y ofre-
ce una concepcion alternativa de la salud/enfermedad
que no disocia al cuerpo fisico de la mente y el espiritu.

Se desconoce hasta qué punto esta concepcion de sana-
cién se forjo en la gama de movimientos que se cobijan
en la New Age, pues segtin la definicion que de ella pro-
porciona Cristina Gutiérrez se trata de “una red de movi-
mientos espirituales conformados por pequenos grupos
auténomos carentes de un liderazgo tnico, pero con una
orientacion comun: la bisqueda de la transformacion in-
dividual para colaborar en el advenimiento de una nueva
utopia de proporciones cosmicas” (Gutiérrez, 1996 11).16
En esa busqueda de la “transformacion individual” in-
trospectiva se han generado “sincretismos que abarcan
la adhesion simultinea a creencias tomadas de muchas
partes, no s6lo de orden religioso, y estilizadas como un fe-
némeno cultural mévil y menos institucionalizado que en
las iglesias” (Garcia, 2002: 123). En este breve perfil de la
New Age ubicaremos las dos acepciones de sanacion que
se manejan en diferentes contextos que mas adelante re-
feriremos, una es la sanacion por la fe y otra por la via
espiritual.

La sanacion por la fe se finca en la creencia del pensa-
miento correcto practicado dentro de un sistema reli-

16 La definicion de Cristina Gutiérrez comparte caracteristicas que otros

especialistas sobre el tema ya habian establecido. Véanse Eilen Barker
(1982) y Marilyn Ferguson (1981).

gioso. Dos ejemplos representativos y contrastantes de
esta modalidad son la sanacién carismética cristiana y la
Ciencia Cristiana fundada por Mary Baker Eddy; ambas
consideran que la sanacién proviene de Dios y la per-
sona es solamente un vehiculo de su voluntad (Csordas,
1997: cap. 2; Baker, 1995).

La sanacion espiritual no se preocupa tanto en confir-
mar si su origen es divino o de otra fuente universal como
la fuerza o la energfa vital, pero la creencia en la que se
apoya es que través de ellas la persona equilibra y com-
pensa la mente, cuerpo y espiritu de si mismo y de otros
(Daulby y Mathison, 2000: 9). El espectro de sanadores
espirituales es mas amplio que los de la fe, pues en la me-
dida que no estdn condicionados por su adhesion a un
credo religioso ni a una estructura eclesial sincretizan
tradiciones orientales con el ocultismo occidental y con
practicas seudocientificas. “La espiritualidad —escribe
Wendy Kaminer— es un producto seductor en un mer-
cado pluralista: por ello lo incluye todo. Comprende
practicas religiosas tradicionales y New Age, asi como in-
cursiones en la psicologia popular y devocion al capita-
lismo” (Kaminer, 2001: 48).

Debido a estas caracteristicas, la sanacion espiritual en
el contexto New Age puede adoptar la forma de mercancia,
pues aplicando al caso lo que dice Igor Kopytoft, se con-
vierte en “una cosa que tiene valor de uso y que puede in-
tercambiarse por una contraparte; el hecho mismo del
intercambio indica que la contraparte posee, en el con-
texto inmediato, un valor equivalente” (Kopytoff, 1991:
94). ;Pero qué es lo que de manera especifica imprime a
la sanacion espiritual un valor de uso intercambiable? A
continuacién examinaremos dos aspectos sugerentes.

En primer lugar, por configurarse como una especie de
“sistema experto” de la salud/enfermedad en el que se
deposita cierta confianza por los resultados probables,
sin necesidad de tener una comprension cognitiva plena
en él. La nocion de sistema experto en la obra de Anthony
Giddens se refiere, contrariamente a lo expuesto, a siste-
mas de logros técnicos y de experiencia profesional que
organizan grandes areas del entorno material y social en
que vivimos (Giddens, 2002: 37). El ejemplo mds acorde
con la teorfa de Giddens deberfa ser el sistema de salud
cientifica y no el de la sanacion espiritual. Pero me atrevo



MAYO-AGOSTO 2005 Desacatos SABERES Y RAZONES

/Oron0. ganantia de salud,
~%  ENFERMEDADES:
ARTRITSS - GOTA  ASWA- CANGES
COLESTERQLALTO DIABETES + EMBOLIA
* HEPATITIS * HERNIA DISGAL INSUFIGIENCIA RENA
PIE DIABETICO - SDA+ ULCERAS - VAR
ALZHAIMER  PARKINSON CELULATIS « CIRROS!
ENFERMEDADES DE LAPIEL ET

ACTUA MEJORANDO:

« LAOXIGENACION DEL CUERPD.  AUMENTAY-AEGULALAS DEFENSAS
- MODULA EL STRES OXIDATIVO * « MATA MICROORGANISMOS
-CICATRIZANTE - REGULADOR BIOLGGICO

« ACTUAEN EL 90% DE LAS E

a utilizar el sentido tedrico de este concepto en otro cam-
po de observacion porque, siguiendo a Giddens, no es la
caracteristica del sistema en si lo que da contenido a su
funcién, sino la fiabilidad que las personas depositan en
él. La fiabilidad, a diferencia de la fe, “proviene de la com-
prension del hecho de que la mayoria de las contingen-
cias que afectan la actividad humana son humanamente
creadas y no solamente dadas por Dios o la naturaleza”
(Giddens, 2002: 41). La fiabilidad en un sistema experto
surge frente a la disociacién entre tiempo y espacio que
impiden observar y comprender directamente las trans-
formaciones de la realidad, sean las del mundo exterior
o las del interior, como en el caso del cuerpo cuando es
sometido al deterioro por una enfermedad.

La sanacion espiritual, en esta dimension sugerida de
“sistema experto’, se objetiva de diversas maneras: como
capacitacion técnica ofertada en cursos, manuales, de-
mostraciones; como servicio terapéutico (masajes, sesio-
nes); como instrumental de apoyo (cristales, fragancias,
agujas, mesas para masaje) y ambientacion de entornos
(inciensos, adornos, grabaciones musicales); y el incenti-
vo sostenido de mejorar mientras mds técnicas de sana-
cién se conozcan. La produccion editorial de manuales de
autoayuda, que lo mismo se consiguen en el supermer-
cado, en librerias especializadas o en paginas web, es quiza
una de las de mayor venta y éxito en el mercado. Quienes
los escriben y promueven exhiben trayectorias sofistica-

DIPLOMADO EN
FENGSHUI

AUTE

Después de sus cursos, Ud. sabra valorar con mayor precision si el
entorno donde vive le favorece o le afecta en su vida, y podra
cambiar su forma de ver la vida, con la fuerza del Fengshui autén-
tico de Zhu Lian. Y también tendrd la oportunidad de ser un ins-
tructor de Fengshui auténtico.

das de especializacion: nutricion, herbologfa, aromatera-
pia, reiki, hidroterapia, yoga, meditacion, kinesiologia,
ozonoterapia y muchas mas que se especifican bajo el ru-
bro de “métodos de sanaciéon natural”!” No incluyo en
esta amplia gama de ofertas la vertiente ocultista del New
Age, enfocada a la adivinacion, astrologia, viajes astrales,
contactos extraterrestres y numerologia.

El segundo aspecto a explorar es el del sujeto que de-
posita su fiabilidad en la sanacién espiritual: ;por qué bus-
ca en ella—y no dudo que en muchos casos encuentre—
satisfaccion a sus necesidades, incognitas y temores? Una
respuesta que se ha trabajado sustantivamente entre in-
vestigadores del fendmeno religioso en México es la expli-
cacion por la diversificacion religiosa, que en el émbito de
las sociedades modernas secularizadas y plurales expresa
el desanclaje del individuo con respecto a las religiones y
practicas tradicionales catdlicas ante nuevos horizontes
de conocimientos y creencias.!$ Los andlisis que en este
contexto se han realizado explican convincentemente las

17 La revista El Buscador de la editorial Yug es uno de los principales
medios que divulgan las ofertas referidas y contiene una seccion de
clasificados en la que se pueden encontrar todo tipo de especialidades
New Age.

18 Véase de Renée de la Torre, Alma Dorantes, Patricia Fortuny y Cris-
tina Gutiérrez Zainiga su introduccion titulada “El campo religioso de
Guadalajara: tendencias y permanencias” al libro coordinado por Pa-
tricia Fortuny (1999: 33-72).

23



24 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2005

Buscas Alternativas?

Somos un instituto que contribuye al desarrolld
fisico, mental y emocional del ser humano por medio
dela Medicina Alternativa.

Cursos Productos
® Magnetoterapia ° mag"g;%zz productos
© Radiestesia ° A:ag:n-atose instrument
: grdlén:aﬂ X radiénicos
ores de Bacl ® Tari i
® Terapia Neural c:p:c%nde protacdday
® Reencarnacién y vidas ® Carteras de la prosperidad |
pasadas ® Péndulos
® Reiki N .
) @ Varillas e instrumentos de,
® Feng Shui Radiestesia
® Acu_puntura ® Flores de Bach nacionales
® Auriculoterapia e importadas
® Martillo Neurolégico @ Pirdmides y productos
® Medicina psicosomitica para el tratamiento del
® Electropuntura agua .
® Numerologia © Joyas Reiki
e Astrologfa ® Sales de Schiissler
e Libros

condiciones de transformacion del campo religioso que
posibilita la convergencia y acceso a los movimientos
agrupados en la categoria New Age; pero todavia falta
atender otra caracteristica del fendmeno, el de la cons-
truccion social y cognitiva “individual” o “individualista”
que favorece la interpelacion de ofertas de sanacion
introspectivas.

Algunos investigadores del fendmeno New Age esta-
blecen los origenes de la individualidad que caracteriza a
sus seguidores en los cambios del campo religioso estado-
unidense durante el siglo XIX para explicar sus actuales
entornos culturales. Wendy Kaminer, por ejemplo, en-
cuentra que la espiritualidad “intuitiva del corazén”y
la cultura terapéutica de “reconocer lo que uno siente”,
exaltada en el New Age, se remontan a practicas y doctri-
nas religiosas decimononicas; y qué decir de los antece-
dentes mesmerianos y espiritistas que han retroalimen-
tado a las actuales seudoteorias de la energia universal
(Kaminer, 2001: 50 y 127). Paul Heelas, por su parte, des-
taca la tradicion de la autosanacion y de los experimen-
tos comunitarios de escuelas esotéricas instalados en Es-
tados Unidos a principios del siglo XX (Heelas, 1996: cap.
1). Pero quiza el antecedente mds interesante para com-
prender la vision de mundo introspectiva que prevalece
en el New Age radica en lo que Harold Bloom (1992,

TALLER INTENSIVO TEORICO PRACTICO
EL CRISTAL DE CUARZO
Y LARELACION CON EL SER
CROMOTERAPIA CRISTALOTERAPIA

Conoce la vibracién de las gemas y de
las frecuencias de color, asi como
todas sus aplicaciones en los
diferentes aspectos de nuestra vida,
practica en el uso del péndulo,
terapias, elaboracién de elixires,
activacion de los cuarzos y de la
energia en nuestros centros vitales a
través de meditacién, visualizacién y
tonos. Herramientas atlantes de
cristal, sus usos y funcionamiento.

Los cristales, gemas y otros minerales
son maravillosos seres, “amigos
solidos” que pueden ayudarnos en
nuestra evolucién, son muy poderosos
en trabajos de energia y meditacion
actuando como amplificadores vy
comunicadores de nuestra vibracion...

* Dia19y 20 de Enero *
Aportacién: 600.00

TALLER PRACTICO INTENSIVO
MANOS AMOROSAS
METODO
SINERGETICO RUBENFELD

A través del suave contacto con el
cuerpo, mas el intercambio verbal, se
van abarcando simultaneamente y con
gran sutileza el cuerpo, la mente, las
emociones y el espiritu. Tal conexion
estrecha con nuestro semejante, tanto
intimo como integral, nos permite
facilitar cambios que promueven su
salud y bienestar desde un nivel muy
profundo.

Al liberar defensas y bloqueos, se va
reprogramando el sistema nervioso, de
tal manera que todo el organismo y el
ser se nutren de nuestra suave y
amorosa intencién de ayudar. Este es el
secreto para poder liberar y reanimar al
curandero innato.

* Dia 26 de Enero *
Aportacién: 600.00
TERAPEUTAS CERTIFICADAS DEL
METODO SINERGETICO RUBENFELD

1996) denomina la recuperacion del gnosticismo en las
condiciones socioculturales especificas del cristianismo
estadounidense.

No entraré en detalles sobre este tema, que ya he tra-
tado en un trabajo anterior (Hernandez, 1997), pues lo
que viene al caso es preguntarnos si todos estos rasgos
de la cultura espiritual estadounidense son compartidos
por los grupos consumidores de mercancias New Age en
Meéxico. Los contados trabajos que han abordado esta
cuestion apuntan a localizar en grupos minoritarios ur-
banos de “clase media”y “alta”, que cubren un amplio es-
pectro intergeneracional y de género, a los simpatizantes
y practicantes de métodos y técnicas de sanacion espiri-
tual o de otro tipo con raiz New Age (Alvarado y Hernén-
dez, 2003). Si nos movemos en el terreno de las hipétesis,
este espectro podria indicarnos no tanto la presencia de
una mentalidad gnéstica, dificil de alentar en la cultura
catdlica dominante, sino un estilo de vida que pondera
las mercancias New Age como objetos singulares de con-
sumo. Pierre Bourdieu (1998) en su investigacion sobre
La distincién demostré que el consumo de determina-
dos objetos y el gusto por los mismos responde a cons-
trucciones culturales de grupos sociales especificos. La
perspectiva de Bourdieu no seria ajena a lo que en otro
contexto Patrick Geary (1991) documenta con las reli-



MAYO-AGOSTO 2005

Desacatos

SABERES Y RAZONES

quias sagradas en el Medioevo, mostrando que la creen-
cia en el poder milagroso de retazos de cuerpo, vestidos
y cosas que pertenecieron a los santos fue un poderoso
incentivo para su transformacién en mercancia y la de-
finicion de circuitos comerciales para su intercambio.

Parte del atractivo mercantil de los objetos de sana-
cién New Age son las caracteristicas que culturalmente
se les asigna en su condicion de amuletos protectores,
conductores de energfa, mediadores con fuerzas invisibles
y emanadores de poderes curativos.!? Hay en efecto un
fenémeno de fetichismo de la mercancia, que de acuerdo
con la cldsica definicion marxista, pondera a la cosa mis-
ma como fuente de valor por medio de las ilusiones de la
conciencia humana, ocultando las relaciones sociales que
establecen los hombres en el proceso de su produccion
(Illich, 1977: 53). sSerd que el fetichismo por las mercan-
cfas de “sanacion” New Age reemplaza al culto y consumo,
también fetichista, de las imagenes de santos, reliquias y
bendiciones del mundo catélico entre generaciones de
creyentes que estdn experimentando la diversificacion re-
ligiosa? Esta es una pregunta que nos reta a indagar en
futuras investigaciones y con mayor apertura en los cam-
pos de observacion, asi como a desentranar cudles son los
itinerarios del fendmeno de la diversificacion religiosa y
sus expresiones “profanas” y “seculares”20

La sola lectura de la sanacién como mercancia sesga
otras posibilidades de comprender su significado hist6-
rico cultural contempordneo que, inclusive en el dmbito
New Age, se expresa en aprendizajes derivados de las ex-

19 Otro tipo de consumo de objetos religiosos con “poder protector” es
comun entre los peregrinos y visitantes de los santuarios catolicos,
interesados en adquirir imagenes impresas de santos, escapularios y fi-
guras de yeso que, de acuerdo con la necesidad o padecimiento, tienen
una virtud especial. Por ejemplo, en la ciudad de Zamora, Michoacén,
hemos seguido ininterrumpidamente durante seis anos la demanda y
oferta de imédgenes religiosas en las inmediaciones del santuario de El
Calvario para registrar los motivos de los consumidores. Destacan siem-
pre las imagenes que protegen a los migrantes que van a Estados Uni-
dos (como “La sombra del Sefior San Pedro”), las que anulan las ca-
lumnias, problemas de parto y ayudan a obtener empleo (como “San
Ramoén Nonato”) y las que alivian causas desesperadas econémicas y
de salud (como “San Judas Tadeo”) (Hernéndez, 1999: 273-277).

20 Al respecto véanse algunos trabajos del libro editado por Miguel J.
Hernandez y Elizabeth Juarez C., Religion y cambio cultural (2003),
que tratan en diferentes escenarios la objetivacion del fenémeno des-
crito: Gutiérrez (2003: 47-63) vy Esparza (2003: 143-163).

periencias introspectivas, también llamadas interiores e
intuitivas por pensadores como Georges Bataille (1981) y
William James (1994). Las duras criticas dirigidas a los
fundamentos seudocientificos de casi todas las técnicas
y terapias de sanacion espiritual y por la fe las colocan en
el terreno de la charlataneria.2! Pero si bien es cierto que
la voragine de ofertas “esotéricas” va de la mano con el en-
tusiasmo de “ciudadanos/pacientes” que quedaron solos
ante sus interrogantes sobre la mejor manera de asumirse
como sujetos del sistema de salud/enfermedad (Abgrall,
2001: 21), también lo es que varios de los conocimientos
y tradiciones sobre sanaciéon que convergieron en el uni-
verso New Age no postulan la curacion de enfermedades
sino la apertura para desarrollar una forma de concien-
cia sobre la relacion que las personas establecen con su
cuerpo, mente, acciones y “espiritu’.

Numerosos testimonios dan cuenta de esta otra ver-
tiente de conocimiento y aprendizaje. Paul Heelas, por
ejemplo, cita la efectividad de técnicas de relajacion pro-
funda que ayuda a pacientes desahuciados a soportar el
dolor y aprender del sufrimiento para un “bien morir”
(Heelas, 1996: 209). En otro trabajo hemos documenta-
do como por medio del aprendizaje y préctica del reiki
en una sociedad tradicionalmente catélica del occidente
de Michoacan, varias mujeres que han aprendido esta
técnica han modificado el sentido trégico, culpable y ex-
piatorio de su vision de mundo, ante el hecho de enfren-
tar la enfermedad y padecimientos comunes desde una
experiencia personal que las reivindica como sujetos (Al-
varado y Herndndez, 2003: 76).

Alaluz de este breve acercamiento al tema de la sana-
cién en dos entornos culturales podriamos adelantar
algunas reflexiones a modo de conclusion.

CONCLUSIONES

La descripcion del mercado indio con la que iniciamos
este articulo podria no diferir demasiado de lo que ocu-

21 Véase el libro de Jean-Marie Abgrall, Los charlatanes de la salud
(2001) y, en el ya citado trabajo de Wendy Kaminer, el capitulo 5 “Cien-
cia basura’, pp. 198-226.

25



26 4

Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez Zuniga

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2005

DOM. 12 MAYO &

!
3

JNLE M

rre actualmente en un dia de tianguis en México. Como
antafo, en este espacio acuden compradores de reme-
dios para sanar sus enfermedades y conocer las ofertas de
predicadores y curanderos que prometen la sanacion
de padecimientos profundos. Esta analogfa no pretende
agotarse en la imagen del mercado, sino en destacar la
transgresion de las fronteras del dolor, la miseria, la in-
certidumbre sobre el sentido de la existencia y el futuro
que en la época axial gener6 la busqueda de soluciones
centradas en el ser humano y su conciencia. Algunas de
ellas las reconocemos hoy dia en un esfuerzo por recupe-
rarlas y sincretizarlas en ensefianzas, pricticas y maneras
alternativas de relacion con la salud/enfermedad. Com-
partimos con los protagonistas del tiempo axial nuestra
condicion liminal que, segtin la expresion de Victor Tur-
ner, nos hace “gentes de umbral” (Turner, 1988: 102) en la
medida que las pandemias como el VIH/SIDA, la agudi-
zacion de enfermedades como el cancer, la diabetes y las
provocadas por el estrés —por citar las mds recurrentes—
nos desubican de las clasificaciones que normalmente
establecen las situaciones y posiciones sociales y de gé-
nero en el espacio cultural. Si podemos aseverar alguna
certeza es que nadie estd exento de padecerlas y su im-
pacto en el tejido social es contundente.

Debido quizd a la cada vez mdas apremiante conciencia
que se tiene de las situaciones limites nos parecen atrac-
tivas las concepciones budistas sobre el sufrimiento y la
muerte, sobre la sanacion liberadora vy las vias précticas
para llegar a ellas. Esto se debe a las alternativas que
ofrecen en contraste con las visiones judeo-cristianas del
mundo, en las que el sufrimiento es parte del “merecido
castigo” por el pecado original y la expiacion el derrote-
10 para superarlo.2

En este articulo he propuesto al lector una primera
aproximacion de la biografia cultural de la sanacion, ras-
treando en el budismo de la época axial las principales
premisas que en ese entorno sociocultural la definieron
en un sentido practico que solamente podia generarse en
la experiencia introspectiva, si bien sus resultados reper-
cutian en las relaciones con otros. Este acercamiento
dista de una disertacion extensa que merece el tema del
budismo y otras doctrinas y filosofias de la época axial,
pero es suficiente para ubicar los referentes y significa-
dos de la sanacion por la fe y la sanacion espiritual en la
red de movimientos reconocidos como New Age.

22 Véase sobre este tema las representaciones sobre la enfermedad en
los exvotos de los siglos XIX y XX (Arias y Durand, 2002).



MAYO-AGOSTO 2005

Desacatos

SABERES Y RAZONES

Raimon Panikkar se preguntaba, en el caso del budis-
mo, si en Occidente contamos con un lenguaje capaz de
establecer un didlogo que profundice el conocimiento
de su universo sacral y trascienda la clasificacion del que
ha sido objeto como moda terapéutica o una reductiva
técnica para la integracion personal y la paz psicoldgica
(Panikkar, 2000: 55). Esta manera de formular la duda es
el meollo del problema que hemos analizado en el pro-
ceso de mercantilizacion que ha adoptado la sanacion
en las sociedades contemporaneas. El gran obstéculo del
presente para emprender lo que Siddharta Gautama en
su momento llamo la “gran partida”, el desapego radical
con el deseo yla aversion, es que las ensenanzas que con-
ducen a una sanaciéon consciente son invisibles en las
mercancias, y lo que ellas reflejan es una mediacion feti-
chista que interpreta y mitifica los significados y précti-
cas especificas de los caminos emprendidos en la época
axial. La cosificacion de la sanacion, sobre todo de los ob-
jetos a ella asociados, reducen las posibilidades de apre-
ciar la propuesta de conocimiento que puede aportar.

No es mi intencién concluir este trabajo con una in-
terpretacion pesimista de las limitaciones que tiene la sa-
nacion en los circuitos mercantiles. Aunque la oferta y
demanda de los bienes espirituales dirigidos a lograrla
tienen una funciéon mediadora dominante para el acce-
so a la informacion y a los instrumentos que postulan
alternativas de salud integral, cabe reconocer que en este
campo es en donde la mayoria de los buscadores experi-
mentan y ensayan hipétesis sobre su personalidad, su
cuerpo v el sentido de su vida. Desde un punto de vista
interdisciplinar, el aprendizaje que nos aporta esta pri-
mera aproximacion al fenémeno no radica en sentar pis-
tas para discutir si hay o no continuidad en el presente
de los conocimientos generados en la era axial, sino en
confirmar que la imaginacion de los seres humanos para
reconocer y enfrentar sus situaciones limites les permi-
te recuperar y dotar de significados précticos a esos co-
nocimientos milenarios.

La sanacion espiritual y por la fe son caras de una mis-
ma moneda, que es la de la transformacién de las concep-
ciones religiosas apegadas a la revelacion y la institucion
eclesial; en ellas el individuo es el principal actor que do-
ta de sentido y orientacion a sus busquedas, generando

nuevas modalidades sobre la relacién entre lo sagrado y
lo profano.

Bibliografia

Abgrall, Jean-Marie, 2001, Los charlatanes de la salud, Oced-
no, México.

Alvarado R., Pilar y Miguel J. Herndndez M., 2003, “Manos
que sanan, corazones encendidos. Creencias y pricticas
terapéuticas del reiki en una sociedad del occidente de
Meéxico’, en Miguel J. Hernandez y Elizabeth Juarez (eds.),
Religion y cultura. Crisol de transformaciones, El Colegio
de Michoacédn-Conacyt, Zamora, Michoacén, pp. 65-85.

Anthony, Carol A., 1999, Filosofia del T Ching, Los Libros de
la Liebre de Marzo, Barcelona.

Arias, Patricia y Durand, Jorge, 2002, La enferma eterna.
Muger y exvoto en México, siglos XIX y XX, Universidad de
Guadalajara-El Colegio de San Luis, Guadalajara, San
Luis Potosi.

Auboyer, Jeannine, 1961, La vida cotidiana en la India anti-
gua, Hachette, Buenos Aires.

Armstrong, Karen, 2002, Buda, Mondadori, Barcelona.

Bataille, Georges, 1981, La experiencia interior, Taurus, Madrid.

Baker Eddy, Mary, 1995, Ciencia y salud con clave de las
escrituras, Primera Iglesia de Cristo Cientifico, Boston.

Barker, Eilen (ed.), 1982, New Religious Movements. A Pers-
pective for Understanding Society, Edwin Mellen Press,
Londres.

Basham, A. L., 2003, The Wonder that Was India, Rupa Co.,
Londres.

Bloom, Harold, 1992, La religién de los Estados Unidos. El
surgimiento de la nacion poscristiana, Fondo de Cultura
Econdmica, México.

,1996, Presagios del milenio. La gnosis de los dngeles, el
milenio y la resurreccién, Anagrama, Barcelona.

Bourdieu, Pierre, 1993, “La disolucién de lo religioso”, en
Cosas dichas, Gedisa, Barcelona, pp. 102-107.

, 1998, La distincién. Criterio y bases sociales del gusto,
Taurus, Madrid.

—— Loic J. D.Wacquant, 1995, Respuestas por una antro-
pologia reflexiva, Grijalbo, México.

Cleary, Thomas (trad. y comp.), 1992, El Tao de la politica.
Ensenianzas de los maestros de Huainan, Los Libros de la
Liebre de Marzo, Barcelona.

,1999, Dhammapada, Debate, Madrid.

Confucio, 2002, Los cuatro libros, Paidos, Barcelona.

Coomaraswamy, Ananda K., 1994, Buddha y el evangelio del
budismo, Paidds, Barcelona.

27



28 4

SABERES Y RAZONES

Desacatos

MAYO-AGOSTO 2005

Csordas, Thomas J., 1997, The Sacred Self. A Cultural Phe-
nomenology of Charismatic Healing, University of Ca-
lifornia Press, Berkeley.

Daulby, Martin y Caroline Mathison, 2000, Sanacién espiri-
tual, Tomo, México.

Dethlefsen, Thorwatld y Riidiger, Dahlke, 1997, La enferme-
dad como camino, Plaza y Janés, Barcelona.

Diccionario de la sabiduria oriental. Budismo, hinduismo,
taoismo, zen, 1993, Paidos, Barcelona.

Eliade, Mircea, 1971, Yoga. Inmortalidad y libertad, La Pléya-
de, Buenos Aires.

, 1999, Historia de las creencias y las ideas religiosas II.
De Gautama Buda al triunfo del cristianismo, Paidos,
Barcelona.

—— vy Joan P. Couliano, 1994, Diccionario de las religiones,
Paidos, Barcelona.

Esparza, Juan Carlos, 2003, “Una fiesta de cumpleanos de
santo en Guadalajara. La catolizacion de una ceremonia
sincrética”, en Miguel J. Hernandez y Elizabeth Judrez
(eds.), Religion y cultura. Crisol de transformaciones, El
Colegio de Michoacan-Conacyt, Zamora, Michoacin,
pp. 143-163.

Ferguson, Marilyn, 1981, The Aquarian Conspiracy. Personal
and Social Transformation in the 1980, Routledge & Ke-
gan, Londres.

Fortuny Loret de Mola, Patricia (coord.), 1999, Creyentes y
creencias en Guadalajara, CIESAS-Conaculta-INAH, Mé-
xico.

Garcia Canclini, Néstor, 2002, “Hibridaciéon”, en Carlos Al-
tamirano (dir.), Términos criticos de sociologia de la cul-
tura, Paidds, Buenos Aires, pp. 123-126.

Geary, Patrick, 1991, “Mercancias sagradas: la circulacion de
las reliquias medievales”, en Arjun Appadurai (ed.), La
vida social de las cosas, Conaculta-Grijalbo, México, pp.
211-239.

Giddens, Anthony, 2002, Consecuencias de la modernidad,
Alianza Editorial, Madrid.

Goldstein, J. y J. Kornfield, 2002, Vipassana. El camino de la
meditacién interior, Kairds, Barcelona.

Gutiérrez Z., Cristina, 1996, Nuevos movimientos religiosos.
La Nueva Era en Guadalajara, El Colegio de Jalisco,
Zapopan, Jalisco.

, 2003, “Estrategias de motivacion en redes de merca-
deo en Guadalajara: una mirada desde la sociologia de
la religion”, en Miguel J. Herndndez y Elizabeth Judrez
(eds.), Religion y cultura. Crisol de transformaciones, El
Colegio de Michoacan-Conacyt, Zamora, Michoacan,
pp. 47-63.

Heelas, Paul, 1996, The New Age Movement. The Celebration
of the Self and The Sacralization of Modernity, Blackwell,
Cambridge, Massachusetts.

Heller, Amy, 2001, Arte tibetano, LIBSA, Madrid.

Hernandez M., Miguel J., 1999, Dilemas posconciliares. Igle-
sia, cultura catdlica y sociedad en la didcesis de Zamora,
Michoacdn, El Colegio de Michoacdn, Zamora, Michoa-
can.

, 1997, “Los movimientos religiosos poscristianos en
perspectiva global y regional”, Relaciones. Estudios de
Historia y Sociedad, vol. XVIII, ntim. 72, otono, El Cole-
gio de Michoacan, pp. 157-178.

——y Elizabeth Juarez C. (eds.), 2003, Religién y cultura.
Crisol de transformaciones, El Colegio de Michoacan-
Conacyt, Zamora, Michoacén.

Horrowitz, Nancy, 1989, “El modelo policiaco: Charles S.
Peirce y Edgar Allan Poe”, en Umberto Eco y Thomas A.
Sebeck (eds.), El signo de los tres. Dupin, Holmes, Peirce,
Lumen, Barcelona, pp. 241-263.

Illich Rubin, Isaac, 1977, Ensayo sobre la teoria marxista del
valor, Cuadernos de Pasado y Presente, México.

James, William, 1994, Las variedades de la experiencia religio-
sa, Peninsula, Barcelona.

Jaspers, Karl, 1980, Origen y meta de la historia, Alianza Edi-
torial, Madrid.

Jiménez, José Maria, 1999, Libro completo de Reiki, Gaia,
Madrid.

Kaminer, Wendy, 2001, Durmiendo con extraterrestres. El au-
ge del irracionalismo y los peligros de la devocién, Alba,
Barcelona.

Kazantzakis, Nikos, 1988, La tiltima tentacién de Cristo, De-
bate, Madrid.

Kopytoff, Igor, 1991, “La biografia cultural de las cosas: la
mercantilizacion como proceso’, en Arjun Appadurai
(ed.), La vida social de las cosas, Conaculta-Grijalbo, Mé-
Xico, pp. 89-122.

Nhat Hanh, Thich, 1999, Transformacion y sanacion. El su-
tra de los cuatro fundamentos de la consciencia, Paidos,
Barcelona.

, 2002, La ira. El dominio del fuego interior, Barcelona,
Oniro.

Panikkar, Raimon, 2000, El silencio del Buddha. Una intro-
duccién al ateismo religioso, Siruela, Madrid.

Puech, Henri-Charles, 1978, Las religiones en la India y en
extremo oriente, Siglo XXI, México (col. Historia de las
religiones, vol. 4).

Shah, Idries, 1990, Cuentos de los derviches, Paidos, Barcelona.

Told, Fernando (trad. y comp.), 1973, Doctrinas secretas de la
India. Upanishads, Barral, Barcelona.

Turner, Victor W.,1988, El proceso ritual. Estructura y anties-
tructura, Taurus, Madrid.

Wood, E., 1990, Diccionario Zen, Paidés, Barcelona.






