1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 48 $

484

Comunidades en conflicto

Espacios politicos en las fronteras misionales

del noroeste de México y el oriente de Bolivia

Cynthia Radding

El presente articulo ofrece un estudio comparativo de las cosmovisiones indigenas que se intersec-
taron con los dominios imperiales ibéricos establecidos en Norte y Sudamérica. Esta comparacién
enfocada en dos distintas provincias fronterizas coloniales complejiza el concepto de “sistema
mundial”, asi como las dicotomias norte/sur y occidental/no-occidental cominmente utilizadas
tanto en los estudios desarrollistas como en los andlisis poscoloniales. Interroga los significados po-
lisémicos de la “modernidad”, las “unidades politicas” y la “etnicidad” a través de las instituciones
de gobierno interno que fueron forjadas por los dominadores coloniales y los pueblos tribales co-
lonizados en el norte de la Nueva Espafia (México) y en las tierras bajas tropicales del oriente de
Bolivia, en la conflictiva zona limitrofe de los imperios espafiol y portugués en Sudamérica. Al
ver el colonialismo desde fronteras diferentes se devela la porosidad de los limites ecolégicos,
sociales y administrativo-imperiales en la produccion histérica de la cultura.

The present article contributes a comparative study of indigenous world systems that intersec-
ted with the Iberian imperial realms established in North and South America.This focused com-
parison of two distinct colonial frontier provinces complicates the concept of world system as
well as the north/south and Western/non-Western dichotomies commonly used in both deve-
lopmentalist and postcolonial studies. It interrogates the polysemic meanings of modernity, poli-
ty, and ethnicity through the institutions of internal governance that were forged by colonial
overlords and colonized tribal peoples in northern New Spain (Mexico) and the tropical low-
lands of eastern Bolivia, on the contested borders of the Portuguese and Spanish American em-
pires. Colonialism viewed from different frontiers reveals the porosity of ecological, social, and
imperial administrative boundaries in the historical production of culture.

CYNTHIA RADDING: Universidad de Illinois, Urbana.

Desacatos, nim. 10, otofio-invierno 2002, pp. 48-76.

o



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 49

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

Mds y mds, estoy convencido, los pueblos
[indigenas] son “marginales” respecto de la
historia y de la modernidad sélo desde
nuestro punto de vista. Por cierto, en cuan-
to a la accion social, que es el dmbito en el
que los pueblos indigenas luchan para
abarcar lo que les acontece en términos de
su propio sistema mundial, es suyo el mo-
vimiento inclusivo que actiia sobre una
cultura periférica de la modernidad.

Sahlins, 2000: 9-10.

ARSHALL SAHLINS comienza su reciente co-

leccion de ensayos sobre la cultura con este

tributo a “la integridad cultural de los pue-
blos indigenas”. Nos desafia a ver la cultura como un
proceso historico y a repensar las categorias convencio-
nales de la historia y la antropologia, en torno a qué
constituye la modernidad fuera de los confines de las
sociedades europeas y euroamericanas. El presente ar-
ticulo ofrece un estudio comparativo de las comunidades
indigenas que se intersectaron con los dominios impe-
riales ibéricos establecidos en Norte y Sudamérica. Esta
comparacion enfocada en dos provincias fronterizas
—muy distintas entre si— complejiza el concepto de
“sistema mundial” asi como las dicotomias norte/sur y
occidental/no-occidental comtinmente utilizadas en los
estudios desarrollistas y en los andlisis poscoloniales (Wa-
llerstein, 1974 y 1980; Stern, 1988; Seed, 1991; Said, 1993;
Mallon, 1995).! Interroga los significados polisémicos de
la “modernidad’, las “unidades politicas” y la “etnicidad” a
través de las instituciones de gobierno interno que fueron
forjadas por los dominadores coloniales y los pueblos
tribales colonizados en el norte de México y en las tierras
bajas tropicales del oriente de Bolivia, en la conflictiva

1 Otros sistemas mundiales para épocas antiguas, premodernas y mo-
dernas han sido construidos por arquedlogos, antropologos e histo-
riadores para Mesoamérica, el imperio Inca y las unidades politicas
andinas anteriores, y Polinesia. El término comtinmente implica la
dominacion de un nucleo central (o varios centros de poder colonial)
sobre poblaciones dominadas. Véase Carmack, Gasco y Gossen, 1998:
81-120; y Santamaria (1986) para los territorios intermedios entre los
dominios espanol y portugués en América del Sur.

Petrograbado “El Barril”, municipio de Ramos Arizpe, Coahuila /
Foto de Jan Kuijt

zona limitrofe de los imperios espafiol y portugués en
Sudamérica.2 Al ver el colonialismo desde fronteras di-
ferentes se devela la porosidad de los limites ecolégicos,
sociales y administrativo-imperiales en la produccion
historica de la cultura.

La inversion propuesta por Marshall Sahlins, de “cul-
tura periférica de la modernidad”, merece leerse deteni-
day criticamente para preguntarnos si la modernidad es
aplicable a los pueblos indigenas colonizados. Investi-
gaciones recientes sobre movimientos indigenas rei-
vindicativos del pasado y del presente en las Américas
subrayan su poder de convocatoria y movilizacion, y los
discursos politicos que desafian los supuestos del libe-
ralismo decimondnico con respecto a la propiedad, el

«y

2 Los términos “unidades politicas” y “étnico-politicas” traducen el
concepto de “polity” en inglés, empleado para expresar los sistemas
de gobierno e identidad politica aplicados a comunidades locales in-
digenas.

o

49



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 50

50 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

Anhelo, municipio de Ramos Arizpe, Coahuila

derecho a mandar y el gobierno representativo (Mallon,
1995; Guardino, 1996; Gould, 1998; Grandin, 2000; Co-
llier y Quaratiello, 1999; Chassen-L6pez, 1998; Whitten,
1985 v 1988; Becker, 1999). Si, en efecto, las poblaciones
campesinas y tribales irrumpen en las narraciones sobre
el desarrollo politico moderno representados como te-
naces defensores de la autonomia local y las formas de
vida tradicionales (“usos y costumbres”), un examen mds
detenido de sus palabras y acciones nos dirige al conte-
nido innovador de sus demandas de autogobierno para
las unidades politico-étnicas locales y de inclusion en las
entidades politicas de mayor alcance en formas que de-
saffan las definiciones convencionales del Estado-nacion.
En lugar de permanecer como excepciones marginales a
las formulas constitucionales de gobierno, los pueblos
indigenas han afirmado sus identidades étnicas y, en al-
gunos casos, obligado a los gobiernos nacionales que se
adjudicaban el control sobre sus territorios a redefinir
sus bases politicas como naciones multiétnicas y multi-

o

culturales, reconociendo explicitamente las particulari-
dades lingtisticas y culturales de sus ciudadanos.? Este
articulo ubica la nocién de modernidad en el contexto
del colonialismo iberoamericano, cuestionando asi su
asociacién con la Ilustracion europea tanto conceptual
como cronoldgicamente. Si las formaciones politicas e
intelectuales modernas implican la secularizacion del
poder, la racionalizacién del pensamiento, y la movili-
dad de los individuos fuera de los estamentos sociales
fijos, en contraste con la magia, el poder ritualizado y los
cdnones corporativos, sserd qué las unidades étnico-po-
liticas de estas dos fronteras coloniales nos llevan a re-
pensar los conflictivos significados de la modernidad?
(Foucault, 1979: 3-32).

3 Durante la década de 1990 Bolivia y Ecuador modificaron sus cons-
tituciones para incorporar las dimensiones multiétnicas de la nacio-
nalidad. Discusiones actuales en México, originadas por el EZLN y el
movimiento campesino-indigena de Chiapas, desafian la definicion
politica de la nacién mexicana establecida por la Constitucién de 1917.



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 51

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

La noci6n de “unidad politica” retine los aspectos de
gobernabilidad, comunidad y de ejercicio del poder (Fou-
cault, 1978; Hardt y Negri, 2000: 23-30). El presente estu-
dio emplea el término “unidad étnico-politica” en refe-
rencia a las poblaciones indigenas que actuaron frente a
las autoridades coloniales, ya fuera en forma de peticio-
nes, negociaciones, protestas o desafios abiertos, en esce-
narios politicos de relaciones de poder asimétricas. Las
unidades politicas documentadas histéricamente en
las dos fronteras que son el objeto de esta investigacion
fueron institucionalizadas mediante las misiones y, al
interior de ellas, los cargos de gobierno interno que com-
binaban normas ibéricas de orden publico con practicas
indigenas de liderazgo, reciprocidad y compensacion.
Las précticas culturales de las unidades étnico-politicas
se desarrollaron histéricamente al moldear y probar los
pueblos indigenas la férmula legal espafiola de la “repu-
blica de indios” establecida en las misiones de frontera
(Gibson, 1952/1991: 70-123; Gibson, 1964: 166-193; Lock-
hart, 1992: 14-58; Haskett, 1991). La nocién de “unidad
politica” se usa en esta discusion para sefialar los limites
del ejercicio del poder por parte de sociedades indigenas
cuyo marco politico de referencia no es estatal, asi como
los de las autoridades coloniales en regiones de frontera
ubicadas a gran distancia geografica y cultural de los cen-
tros de poder virreinal en Mesoamérica y en los Andes,
respectivamente.

Este andlisis de las unidades étnico-politicas propone
que si bien las definiciones convencionales de etnicidad
son construcciones coloniales, institucionalizadas en cate-
gorfas raciales invocadas para imponer el control social,
esas mismas categorfas eran retrabajadas y convertidas
en identidades histdricas con significado cultural por
los pueblos colonizados. La etnicidad define los lazos de
comunidad y afiliacién asi como los limites de diferencia
y exclusion, expresados a través de reclamos territoria-
les, patrones lingiifsticos y normas sociales (Whitehead,
1993; Saeger, 2000; Weber, 1992). Las unidades étnico-
politicas no se mantenian aisladas en yuxtaposicion al
estado colonial. Mds bien, sus historias como comuni-
dades misioneras se entrecruzaron con el desarrollo de
las sociedades coloniales en las fronteras del imperio.
Estas sociedades de frontera representaban transplantes

parciales de normas politicas y culturales ibéricas, ubi-
cadas en espacios ecoldgicos y culturales que contrasta-
ban notoriamente con sus referentes metropolitanos.
Como comunidades-en-formacion, tanto los asenta-
mientos indigenas como los europeos generados por el
orden colonial estuvieron marcados por repetidos con-
flictos sobre recursos materiales e identidades cultura-
les. Las diferencias étnicas en estas sociedades coloniales
fueron magnificadas en su importancia al servir cada
vez mds como el esquema definitorio para mantener la
distancia social y las jerarquias entre “indios”, “espafo-
les” y “negros” (categoria colonial referida a los esclavos
0 a libertos de ascendencia africana).

Las “comunidades en conflicto” en estas dos fronteras
hispanoamericanas, las de origen europeo y las indigenas,
se desarrollaron histéricamente como sociedades par-
ciales, es decir, como sociedades segmentarias que repro-
dujeron en parte los complejos culturales a los cuales se
hacian pertenecer.* El mismo lenguaje colonial de par-
cialidades comprendia esta nocién. Los gobernadores,
milicias y misioneros transitorios que representaban la
autoridad colonial estuvieron a menudo enfrentados en-
tre si y carecian de la panoplia completa de legitimidad
real y eclesiastica de que disfrutaban sus capitales vi-
rreinales y las metrépolis europeas. Los colonizadores
de la época colonial —mineros, comerciantes, ganade-
ros y agricultores comerciales— ayudaron a propagar las
sociedades de frontera con una marcada movilidad fisica
y social, aun si se aferraron a ciertas etiquetas raciales con
el objeto de diferenciarse de la gente de color que cons-
titufa el estrato de trabajadores de los poblados mineros,
las estancias ganaderas y las comunidades misioneras.
Sus pretensiones a un estatus superior descansaban sélo
parcialmente en sus linajes discutiblemente “espafioles”,
aunque mds claramente en su acceso a la propiedad y en
su capacidad para dirigir el trabajo de otros. Asi, las com-
plejas categorias estereotipicas referidas a las “castas”, que
se dearrollaron en los ambientes urbanos de Nueva Espa-
na y los Andes, fueron simplificadas en estas sociedades

4 La construccion de Carolyn Shaw (1995: 6-9) de “sociedades par-
ciales” es ttil para nuestra discusion de las unidades étnico-politicas
coloniales.

o

51



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 52

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

de frontera (Gutiérrez, 1991: 227-297; Martin, 1996: 125-

183; Garcia Recio, 1988).

Los pueblos indigenas que componian su propio mo-
saico de sociedades parciales y que entraban y salfan de
esas esferas coloniales, entendieron la “etnicidad” de di-

ferentes maneras. Las etiquetas étnicas y las diferencias
lingiifsticas que se incorporaron a la nomenclatura em-
pleada por las autoridades coloniales para identificar a
los grupos segmentarios, dentro y fuera de las misiones,
se referfan con frecuencia a una banda o linaje de afilia-
cién, aunque también pudieran significar las distincio-

nes sociales entre jefes y la base social de comuneros y
los dialectos de género que distinguian las formas ade-
cuadas para dirigirse a hombres y mujeres.> Las mismas
etiquetas y sus significados, aunque originados en la
época inicial del contacto, experimentaron alteraciones
marcadas bajo el dominio colonial. La fusion de len-

guajes separados, cuyos hablantes constitufan minorias
fragmentadas debido al impacto de las epidemias y mi-
graciones que siguieron a la conquista, produjeron varios
lenguajes dominantes que fueron elevados a la condi-

< sz «: » s
52 cién de “lingua franca” en las misiones, luego de que los
misioneros produjeran vocabularios escritos y catecis-

mos doctrinales. Este proceso de sintesis ocurri6 en la
provincia de Sonora del noroeste mexicano, donde los
diferentes dialectos llamados en los primeros informes

de los jesuitas “nebome”, “heve

tegiiima’, “eudeve”, “aki-

mel”, “hiach-ed” y “tohono o’odham” (para mencionar
s6lo algunos) fueron simplificados como 6pata, pima y
papago bajo el dominio colonial (Radding, 1997a: 22-33;

Spicer, 1962: 8-15).

En la frontera tropical del oriente boliviano, en con-
traste, la fragmentacion étnica continu6 durante todo el
periodo colonial. La etiqueta “chiquitos” generalizo el len-
guaje litdrgico y colonial empleado para el comercio

y el gobierno de la provincia, pero numerosas identida-
des étnicas persistieron en los registros escritos de los
misioneros y los gobernadores provinciales. Las “nacio-
nes” de chiquitanos, ayoreos y guarayos —reconocidos

5 El idioma chiquitano y una serie de lenguas habladas por los pue-
blos indigenas del Chaco, poseen marcadores de género (Knogler, 1979:

143; Saeger, 2000: 77-79).

o

asi por los esparioles como identidades étnicas— se sub-
dividian atin mas en diferentes dialectos y grupos, como
por ejemplo manazicas, manapecas, paiconecas, pauna-
€as, Mococas, Morotocas, Zamucos, covarecas, pinocas,
guaranocas, entre muchos otros. Podemos sospechar que
lo que los misioneros oyeron y transcribieron reflejaba
categorias étnicas que cambiaban de acuerdo con el es-
tatus del hablante y las circunstancias del encuentro,
debido a que esos nombres eran repetidos pero a menu-
do aplicados inconsistentemente en el acervo documen-
tal para todo el periodo (Santamaria, 1986; Block, 1994;
Saeger, 2000; Fernandez, 1994: 45, 125-128). Los pueblos
indigenas daban importancia a estos marcadores de iden-
tidad, pero pueden haberlos utilizado de manera diferen-
te como indicadores de deferencia o reciprocidad, alianza
u hostilidad, afiliacién o exclusion, de acuerdo con sus
historias de conflicto interétnico y contactos colonia-
les en esta frontera hispano-portuguesa.

Los pueblos indigenas desarrollaron nuevas identida-
des étnicas y sociales para enfrentarse a la experiencia co-
lonial. Los indios adoptaron el mismo lenguaje que los
colonizadores espanoles para distinguir entre cristianos,
aquellos que habian sido bautizados y estaban familia-
rizados con las practicas litdrgicas catolicas, y “gentiles”,
aquellos que vivian fuera de los limites de la organiza-
cién misional o que visitaban esporadicamente los pue-
blos de mision. Esta distincién de identidades religiosas,
sellada por el sacramento catdlico del bautismo, era capi-
tal para el didlogo que los indios eran obligados a mante-
ner con las autoridades coloniales, y fue su mejor defensa
contra la esclavitud o el servicio arbitrario en las enco-
miendas. La distincion entre cristianos y “gentiles” fue in-
ternalizada en el tratamiento diferencial que los indios se
daban entre si al interior de los pueblos de misién y en-
tre los asentamientos misionales de diferentes provincias
o distritos. Correspondia, en parte, a los grados de diferen-
cia entre cazadores-recolectores némadas y agricultores
sedentarios que distinguia atin méds a los residentes de las
misiones de las bandas némadas que visitaban las misio-
nes periédicamente, pero evitaban la disciplina que exigi-
rfa una participacion plena en la vida religiosa y politica
de los pueblos (Merrill, 1989; Radding, 1997a y 1997b).
Para finales del siglo XVIII estas identidades étnicas y



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 53

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

.
A

=
O
a0

Petrograbados “El Barril”, municipio de Ramos Arizpe, Coahuila / Foto de Jan Kuijt

culturales se intersectaban con roles de género e inci-
pientes distinciones de clase que tenfan significacion
para las culturas material y religiosa de la vida misional.

Durante el tltimo cuarto de siglo una nueva gene-
racion de estudiosos de las fronteras ha venido desa-
rrollando aproximaciones innovadoras al estudio de las
misiones vinculadas a la historia de las fronteras en
las Américas. Esta “nueva historia de las misiones” (“new
mission history”) ha sobrepasado a las narraciones épi-
cas sobre las fronteras imperiales, que dominaron las an-
teriores contribuciones en este campo, para emprender
estudios analiticos de los datos cuantitativos y el analisis
discursivo de los textos producidos por misioneros, auto-
ridades civiles y pueblos indigenas. Enfocados tematica y
geogréificamente en estudios de caso en Norte y Sudamé-
rica, nos han mostrado que las misiones fueron mucho
més que avanzadas religiosas en “los limites de la cristian-
dad”. Se han revisado las ideas de una conquista espiritual,
adelantadas hace mas de medio siglo por Herbert Eugene
Bolton y Robert Ricard, para explorar las ambigtiedades

de la conquista y los diversos significados del poder espi-
ritual relacionado con la evangelizacion cristiana, de un
lado; y el “chamanismo” y el medio ambiente, del otro
(Bolton, 1917; Ricard, 1933/1966; Langer y Jackson, 1995;
Alden, 1996; Guy y Sheridan, 1994; Gutiérrez, 1991; Frank,
2000; Sheridan, 1999; Radding, 1997a; Teja, 1995;
Deeds, 2000; Ganson, 1989; Bushnell, 1994; Garavaglia,
1987; Block, 1994; Saeger, 2000; Maeder, 1992). Lo que es-
tos estudios comparten es un mismo punto de partida,
es decir, los pueblos indigenas, sus culturas y economias
politicas como los sujetos de la historia colonial. Pro-
porcionan un prudente correctivo a las fciles genera-
lizaciones sobre las sociedades de frontera y las misiones
religiosas al mismo tiempo que senalan la fragilidad del
control colonial sobre las fronteras del imperio y la per-
durabilidad de las comunidades indigenas bajo circuns-
tancias y limitaciones cambiantes.

Los analisis temdticos de la historia misional han ex-
plorado en alguna profundidad el rol econémico de las
misiones en los mercados coloniales al interior de sus

o



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 54

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

regiones y en los sistemas mercantilistas imperiales que
integraban a las colonias ultramarinas ibéricas con sus
metrépolis (Santamarfa, 1986; Radding, 1997a y 2001a).
La historia social de las misiones ha avanzado con estu-
dios de los procesos demograficos que se desarrollaron

al recrear los indios sus comunidades y reconstituir sus
redes familiares al interior de los sistemas misionales que
ellos mismos ayudaron a crear. Reconoce con igual fuerza
la presencia de no-indigenas que vivian en los pueblos.
Las investigaciones actuales reconocen que las misiones

eran culturalmente comunidades fronterizas hibridas,

con complejas y cambiantes combinaciones étnicas que,
a su vez, crearon nuevas tradiciones y nuevos marcado-
res de identidad. Los residentes de las misiones incluian,
en momentos diferentes, cautivos, migrantes némadas y
colonizadores intrusos racialmente mezclados asi como
las comunidades bésicas por las que las misiones eran

formalmente fundadas y que les proporcionaban su

apoyo mds consistente.

Varias preguntas de importancia persisten, sin embar-

go, apuntando al estudio comparativo de las unidades

54 4 étnico-politicas. ;Se fundieron las misiones en comuni-
dades sedentarias, o permanecieron como campamentos

temporales de diversas bandas étnicas? ;De qué mane-
ra las poblaciones principales en las misiones crearon
vinculos sociales de deferencia y reciprocidad, y cémo
fueron esos vinculos rechazados u observados? ;Qué ne-
xos de lealtad tenian significado para los pueblos indi-
genas de ambas regiones, y como los residentes en las

misiones crearon sus propios sistemas de estatus bajo el
dominio colonial? Finalmente, ;cémo interpretamos la
evidencia historica relacionada con el ejercicio del poder
por las unidades étnico-politicas y con los limites de su
autonomia bajo condiciones coloniales? Los investiga-
dores se han interesado por largo tiempo en estudiar las

principales rebeliones que desafiaron el dominio espanol
en Norte y Sudamérica. Menos conocidos, sin embargo,

6 Las proyecciones demograficas de la caida y recuperacion de la po-
blacion indigena han sido discutidas para diferentes regiones y perio-
dos de tiempo. Véase Jackson, 1994; Maeder y Bolsi, 1974; Block, 1994;
Santamaria, 1986: 206-207; Saeger, 2000: 84-97; y Radding, 1997a:

103-170.

o

son los frecuentes casos de protestas y confrontaciones
locales fuera de las revueltas de nivel provincial. La si-
guiente discusion retne, de un lado, las practicas coti-
dianas de gobierno realizadas por los cabildos indigenas
y, por el otro, las narraciones de identidad y de episodios
de conflicto. Se lleva a cabo una doble comparacion entre
los contrastantes escenarios ecoldgicos y culturales de am-
bas provincias, y entre estas regiones de frontera y las
dreas nucleares de los virreinatos a los que pertenecian,
en referencia a las preguntas arriba senaladas.

UNIDADES ETNICO-POLITICAS EN
DOS FRONTERAS COLONIALES

Las provincias coloniales de Sonora (México) y Chiqui-
tos (Bolivia) constituyeron zonas fronterizas culturales e
imperiales ubicadas sobre dos ecosistemas muy diferen-
tes. Los pueblos sonorenses habian adaptado practicas
agricolas y cultivos mesoamericanos a las dridas condi-
ciones del desierto de Sonora y a los valles fluviales del
somontano al oeste de la Sierra Madre Occidental. Su
horticultura estuvo centrada en parcelas ubicadas en pla-
nicies irrigadas, complementadas con efimeros plantios
en los arroyos y con agricultura de roza y quema depen-
diente de las lluvias estacionales que caen en zonas més
elevadas. El cultivo y la recoleccién estuvieron cercana-
mente relacionados, ya que los agricultores sonorenses
utilizaron tanto las variedades silvestres y domesticadas
de varias especies, como lo muestra el conocimiento in-
digena de los frijoles y los granos y hojas del amaranto
(Doolittle, 1980; Nabhan, 1982; Nabhan y Sheridan, 1977).
En los valles fluviales del centro de Sonora, donde el sis-
tema de misiones florecié entre los aldeanos dpata, eu-
deve y pimas bajos, la subsistencia indigena dependia de
los sistemas agricolas de irrigacién manejados comunal-
mente. El régimen misional anadié varios cultigenos
europeos —principalmente trigo, garbanzos, hortalizas
y frutas— a la horticultura indigena y trajo el ganado al
ecosistema sonorense.

Chiquitos, en el oriente de Bolivia, estd limitado por
las serranias occidentales andinas y los tributarios de las
cuencas fluviales del Amazonas y el Paraguay. Comprende



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 55

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

una serie de zonas de transicién ecoldgica que dejan su
huella en la topografia y la vegetacion. Extendiéndose
hacia el este desde las alturas andinas, los paisajes chiqui-
tanos comprenden planicies, rios no profundos y lagunas;
de norte a sur, las comunidades vegetales chiquitanas
van desde el bosque himedo amazonico al bosque de
matorrales del drido Gran Chaco. Las sabanas y bosques
tropicales con marcadas estaciones de lluvias y de secas
favorecian el cultivo basado en la propagacion vegetativa
o de rafz. La subsistencia chiquitana dependia del maiz y
de una variedad de tubérculos y frutos de palmas que fue-
ron recolectados y domesticados. Los métodos de siem-
bra no requerfan de irrigacion, sino que se centraban en
la apertura de claros en el bosque por roza y quema (lla-
mados “chacos”), en los que a dos o tres afos de cultivo
seguia un periodo mas largo de descanso. La horticultu-
ra chiquitana se expandi6 en la época colonial para incluir
arroz y platanos; el ganado europeo se convirti6 en parte
importante de la dieta indigena y constituyé un patri-
monio comunal importante de las misiones. En Chiqui-
tos, como en Sonora, las mujeres indigenas cultivaban
algunas variedades de algodon y recolectaban especies de
palmas y otras plantas fibrosas para sus hilados y como
materiales de construccion. Las telas de algodon se con-
virtieron en un producto central en la economia de las
misiones de Chiquitos; en contraste, el excedente de gra-
nos (maiz y trigo) mantenfa las redes comerciales de las
misiones de Sonora (Fischermann, 1996; Radding, 2001a).

Las tecnologias agricolas en ambas regiones fueron
inseparables de las cosmologias que daban sentido a sus
ciclos agrarios. En los valles fluviales y las planicies dri-
das de Sonora los agricultores aldeanos se enfrentaban
al doble riesgo de sequias y de torrenciales inundaciones
que se llevaban los suelos depositados en las llanuras de
los rios y destruian las cercas y represas construidas para
lairrigacién. Los ‘o’odham’ del desierto, asi como las na-
ciones pimas y Opatas que vivian en la zona serrana,
marcaron sus ritmos anuales de cultivo, cosecha, caza y
recolecta con ceremonias para traer las lluvias estacio-
nales, germinar las semillas y hacer florecer al desierto (Pe-
nnington, 1980, I: 149-150, 252-257; Nabhan, 1982: 91-93;
Jones, 1971). El agua tenia también un significado espe-
cial en la Chiquitania, donde los espiritus o guardianes

de los manantiales, bosques y chacos, conocidos como
“jichis”, recibian especial veneracion (Fischermann 1996:
33-36; Riester, 1972; Ferndndez, 1994: 131-132). Los valores
religiosos asignados al agua tenfan significado territorial
y representaban fuentes de poder espiritual que ligaban
a las unidades étnico-politicas sonorenses y chiquitanas
con sus respectivos medio-ambientes.

Los patrones migratorios estacionales fueron una ca-
racteristica definitoria de los sistemas culturales de “so-
noras”y “chiquitanos”. Su existencia fisica dependia de los
multiples recursos de caza, plantas silvestres y cultigenos
que, a su vez, requerian acceso a diferentes zonas ecologi-
cas dentro de un territorio amplio. Igualmente significa-
tivos, los sistemas de parentesco que mantenian la logica
de sus uniones conyugales y de sus afiliaciones sociales
implicaban la distribucion espacial de rancherias espar-
cidas y cambiantes asf como aldeas nucleadas de mayor
tamario. La movilidad espacial en la que los pueblos so-
norense y chiquitano se basaban para su produccién eco-
némica y su reproduccion social chocé repetidamente
con la politica colonial espafola de la “reduccion’, el asen-
tamiento concentrado de los indigenas en poblaciones
fijas mediante la combinacion de fuerza y persuacion.
En ambas provincias fronterizas, los misioneros hicie-
ron concesiones a los imperativos culturales y ecolégicos
del medio ambiente indigena; sus demandas por la ma-
no de obra tomaron en cuenta los frutos de la recoleccion,
alos que dieron utilidad comercial, y se acomodaron a las
estaciones alternadas de caza y cultivo.”

La cronologfa y distribucion espacial de las “reduccio-
nes” jesuitas se diferencian marcadamente en Sonora y
Chiquitos, pese a los objetivos comunes y las influencias
unificadoras de las normas canénicas y reales para la
fundacién de las misiones coloniales. En el noroeste de
Meéxico la empresa misionera jesuita abarcé cerca de dos
siglos (1591-1567), iniciandose al expandirse la frontera
minera septentrional desde Zacatecas y Durango hacia
Chihuahua y Sonora. Mientras que los misioneros con-
centraron cientos de “rancherfas” dispersas formando

7 Los productos recolectados y cazados que se convertian en mer-
cancias en los circuitos regionales coloniales incluian cera de abejas
y miel, cueros curtidos y madera.

o

55



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 56

56 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

Pizca de algodon / Fondo Familiar de la Pefia Albores

pueblos fijos, las misiones tendieron a seguir los patrones
de asentamiento prehispédnicos al ubicar las reduccio-
nes en aldeas preexistentes. En las provincias contiguas de
Sonora y Sinaloa el sistema jesuita de misiones en su mo-
mento dlgido comprendia 103 aldeas, cada una con varios
cientos de residentes (Polzer, 1976: 1-58; Gerhard, 1982/
1993: 161-174). Durante el primer siglo de evangelizacion,
los jesuitas mantuvieron la tnica linea consistente de au-
toridad sobre las comunidades indigenas. A partir de 1732,
sin embargo, las provincias al oeste de la Sierra Madre
Occidental fueron puestas bajo una nueva administra-
ci6n, introduciendo una jerarquia distinta de gobernado-
res civiles que se intersectaba con las unidades politicas
indigenas y la red eclesidstica de “rectorados” jesuitas.

En Chiquitos, en cambio, las misiones jesuitas se de-
sarrollaron durante tres cuartos de siglo, de 1691 a 1767,
en una region donde las comunidades indigenas eran
amenazadas con la servidumbre forzada en beneficio de
los “encomenderos” espanoles asentados en Santa Cruz
de la Sierra y por los cazadores de esclavos portugueses
y “mamelucos” provenientes de Mato Grosso en Brasil.

o

Para mediados del siglo XVIII, tras numerosas expedi-
ciones exploratorias (“entradas”) en los bosques para
atraer a diferentes bandas a la vida sedentaria de las mi-
siones, los jesuitas habian fundado siete recintos estables,
numero que llegarfa a diez para 1767, reuniendo cada
uno entre 1000 y 3 000 residentes indigenas. Estos asen-
tamientos concentrados, disenados con base en un pla-
no cuadriculado, contrastaban dramaticamente con las
rancherias que los pueblos chiquitanos hacian dentro
del bosque. La administracién de los jesuitas fue violen-
tamente anulada en ambas regiones tras la orden real
para su expulsion en 1767. Un gobierno civil formal s6lo
comenzd en la Chiquitania tras la expulsion de los jesui-
tas, cuando la provincia fue transformada en un gobier-
no y las misiones fueron puestas bajo la autoridad del
obispo de Santa Cruz (Parejas, 1995b: 296-298). Los di-
terentes ritmos del proyecto evangelizador en Sonora y
en Chiquitos, y sus vinculos con el orden colonial mds
amplio, influyeron en la formacién de los cabildos y las
culturas politicas que se desarrollaron histéricamente en
cada una de esas provincias.



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 57

OTONO-INVIERNO 2002

o

Desacatos SABERES Y RAZONES

CONCEJOS INDIGENAS Y COMUNIDADES

MISIONALES

;Qué fue, pues, el “cabildo” indigena y cémo funciond
en la mision colonial? Fue intencién de los misioneros
reproducir las instituciones espafiolas de gobierno local
en esas comunidades de frontera como parte integral de
su mision evangelizadora y civilizadora. Las autoridades
indigenas de esos concejos, que llevaban titulos de “al-

» <« » «

caldes”, “fiscales”, “topiles” y “gobernadores”, moldeados
a partir de las normas hispanicas de gobierno municipal
y portando varas del cargo como insignia de autoridad,
hacian cumplir la ley e imponian el orden en los pueblos
de mision. Los misioneros gobernaban a través de los con-
cejos, en una suerte de dominio indirecto, y su presencia
era indispensable para instrumentar la observancia reli-
giosa y la disciplina laboral; es decir, para el adoctrina-
miento cristiano y la produccién de excedentes destina-
dos a la circulacion entre las misiones y a la venta en los

mercados coloniales.

Los cabildos establecidos en las misiones sonorenses
adaptaron antiguas tradiciones locales de gobierno de
origen ibérico y mesoamericano. Los pobladores nahuas,
mixtecos y mayas del centro y sureste de México recono-
cfan diferentes rangos de nobleza y cargos tanto con fun-
ciones judiciales como administrativas desde tiempos
prehispanicos. Las “reducciones” coloniales agrupaban
varias aldeas bajo la jurisdiccion politica de las “cabece-
ras’, donde se establecieron los cabildos para recolectar
el tributo, proporcionar trabajadores y asegurar la ob-
servancia del catolicismo. En algunos casos, como se ha
documentado en Cuernavaca, los términos en nahuatl
continuaron en uso hasta bien entrado el periodo colo-
nial para describir los cargos concejiles (Haskett, 1991:
95-99).8 Las caracteristicas sobresalientes de los cabildos
del centro de México que son comparables con institu-
ciones similares establecidas en las misiones de frontera
son, primero, que los diferentes cargos estaban ordena-
dos en una jerarquia definida; segundo, que la mayoria

8 Haskett, sin embargo, advierte prudentemente que los términos en
néhuatl no traducen necesariamente la funcion de sus referentes pre-

hispénicos a los usos coloniales.

de los cargos estaban relacionados con la cobranza de tri-
butos; y tercero, que a menudo el mismo cargo combi-
naba responsabilidades seculares y religiosas. Los indios
que vivian en las misiones nortenas estuvieron eximi-
dos del pago de tributo; sin embargo, los varones estaban
sujetos a proporcionar mano de obra periddicamente
bajo los términos del “repartimiento’, y su reclutamien-
to era responsabilidad de los gobernadores y alcaldes in-
digenas (West, 1993, Apéndice D: 62-66).0

El gobernador era la autoridad mdas importante del ca-
bildo indigena en Sonora, con responsabilidades judicia-
les y administrativas. Con el tiempo, los gobernadores
indigenas llegaron a representar a sus pueblos en las ne-
gociaciones con las autoridades coloniales, siendo vistos
como los guardianes “del comun’, la tierra comunal y los
fondos productivos de sus pueblos de misién. Los “al-
caldes” en Espana eran jueces de primera instancia. En
las misiones coloniales su posicion en los concejos era
secundaria a la de los gobernadores y cumplian funcio-
nes judiciales y administrativas. Gobernadores y alcaldes
daban testimonio, defendian las tierras del pueblo en los
casos de deslindes de propiedad, y firmaban las peticiones
escritas y las querellas legales. Al interior de los pueblos es-
tos oficiales resolvian disputas internas e imponian los
castigos a los transgresores. Los “alguaciles” y “topiles”
eran guardianes, con diferentes deberes, a veces coinciden-
tes, relacionados con el orden publico. Un alguacil en Es-
pafia era un magistrado de rango inferior a un alcalde, o
también un oficial administrativo que supervisaba los
recursos comunales, por ejemplo, un “alguacil del cam-
po” que cuidaba que las tierras comunales no fueran da-
fadas (Real Academia, 1970: 61). “Topile”, mencionado
en la documentacion eclesiastica y civil de Sonora colo-
nial, se deriva del término ndhuatl ““topilli” (plural “to-
pileque”), “el que lleva la vara del cargo” (Haskett, 1991:
98-99). Ambos oficiales llevaban a cabo 6rdenes de los
alcaldes y gobernadores, haciendo cumplir la asistencia
a las reuniones publicas y distribuyendo tareas para el

.

9 El documento original es: “‘Sellos’ para obtener indios para el tra-
bajo en las minas de Sonora bajo el sistema de ‘repartimiento’, 1684,
1714”, en Archivo General de la Nacién (AGN), México, AHH, Tempo-
ralidades 325, exp. 87.

o

57



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 58

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

trabajo en el campo y el mantenimiento de las iglesias y

de otros edificios en las misiones.

Otros tres oficiales adicionales tenian deberes relacio-
nados con los ritos littirgicos y la doctrina cristiana: eran

llamados en conjunto “fiscales”, indicando asi su autori-

dad para supervisar el cumplimiento de las normas y
obligaciones eclesiasticas. El primero de ellos, llamado
“mador”, era el asistente directo del misionero que servia
como notario eclesiastico llevando registro de los bau-
tismos, matrimonios y entierros. Los “temastianes” esta-
ban a cargo de ensenar el catecismo a los nifios y a los

adultos hasta la edad del matrimonio, sirviendo también

como sacristanes en la celebracién de la misa. Los maes-
tros de coro ocupaban un lugar importante en todas las
misiones como directores de hombres y mujeres que can-
taban y tocaban instrumentos y acompanaban la liturgia
y otros actos religiosos; los maestros de coro, de entre los

pocos adultos que sabian leer y escribir en las misiones,
servian con frecuencia de notarios del cabildo (Nentvig,
1764/1971: 164-165). No he podido hallar ningtn libro de
“actas de cabildo” —con las decisiones oficiales de los
58 4 concejales— de las misiones de Sonora, como los utili-
zados por los cabildos indigenas de México central que

han proporcionado un rico material para los estudios de
la lengua ndhuatl en la época colonial (Gibson, 1952/1991

y 1964; Haskett, 1991; Lockhart, 1992).

Ignaz Pfefferkorn, quien vivio entre los pueblos pima
y 6pata-Eudeve, nos informa sobre la seleccién y los de-
beres de los concejales indigenas, llamados en conjunto

“justicias” o magistrados:

A la cabeza de cada pueblo se ponian los justicias indios,
sus deberes consistian en ayudar al misionero a cumplir
con todos los negocios de su cargo, compartir con ¢l la
supervision y el cuidado de los indios y mantener el or-
den, tanto por la vigilancia que ejercian, como por su buen
ejemplo y reputacion. En vista de las responsabilidades
que tenian que asumir en el cargo de justicias, se nombra-
ba a los indios considerados los mejores en cada posicion
pero que ademds fueran buenos y piadosos cristianos (Pfe-

fferkorn, 1795/1983, II: 137).

El padre Juan Nentvig es atin més explicito en su descrip-
cion del rol de supervision de los misioneros en la

o

formacion del “senado o cabildo de estas republicas in-
digenas”. Por provision real emitida por la Audiencia de
Guadalajara en 1716, y reiterada 30 afios después por el
Virrey de Nueva Espana, los misioneros debfan dirigir la
eleccion que los indios hacfan de sus magistrados locales
(gobernadores y “alcaldes”) y éstos, a su vez, nombraban
alos oficiales disciplinarios (“alguaciles”y “topiles”) que
hacian cumplir la asistencia de los indios a la misa, la
doctrina cristiana y a las faenas laborales en las misiones
(Nentvig, 1764/1971: 165).

La historia del gobierno interno en las misiones de
Chiquitos presenta dos caras opuestas, que representan
las fases formativa y de madurez de la evangelizacion je-
suita, combinando los dos periodos de aproximadamen-
te 1691-1730 y 1730-1767. Durante la primera fase, como
nos lo indican los padres Julidn Knogler y Juan Patricio
Fernéndez, los esfuerzos de los jesuitas se concentraron
en buscar nuevos conversos mediante repetidas “entra-
das” que trajeron a diferentes bandas, que hablaban di-
ferentes lenguas, a los pueblos de misién. La misién en
este momento era menos un asentamiento consolidado
que una busqueda itinerante dentro del bosque, una
“cacerfa espiritual” que se asemejaba a las practicas indi-
genas de caza, guerra y toma de cautivos. Los misioneros
dependian de grupos de indios cristianizados para acom-
panarlos hasta por cuatro meses cada vez, para localizar
los campamentos de los pobladores del bosque. Algunas
de las expediciones tuvieron éxito, trayendo nuevos gru-
pos de familias extensas a las misiones, pero con frecuen-
cia estos “cristianos a prueba” regresaban a los bosques
(Knogler, 1979: 161-165; Fernandez, 1994: 135-137). La
empresa misionera dependia de sus persistentes patro-
nes migratorios y de los poderes de persuacion de los “ca-
ciques”, jefes de las muchas y diversas bandas que termi-
naron residiendo en las misiones de Chiquitos.

La figura del “cacique” era ubicua entre los chiquita-
nos y los pueblos del Chaco, pero representaba grados y
modos de autoridad diferentes. El padre Ferndndez nos
informa que entre los Manazicas, una nacién de 22 “ran-
cherfas”, cuyo territorio combinado formaba una “pi-
ramide” a través de los bosques y sabanas al norte de la
mision de San Xavier, el liderazgo politico comprendia
una jerarquia de “capitanes” bajo el mando de un “cacique



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 59

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

principal”. Fernandez describe la relacion entre el caci-
que y su gente como un vasallaje; el primero autorizaba
las expediciones de caza y pesca, y recibia una porciéon
de lo obtenido asi como de las cosechas agricolas. Las
mujeres rendian obediencia a la primera esposa del ca-
cique, y las ceremonias y fiestas publicas ocasionadas
por las visitas entre las rancherias marcaban el predo-
minio de los notables Manazica. El cacicazgo pasaba de
padre a hijo, tras un periodo en el cual el heredero go-
bernaba a los jévenes de su rancheria (Ferndndez, 1994:
125-126).10

La autoridad de los caciques entre los pueblos chiqui-
tanos del este y sur era menos estructurada y mas depen-
diente del curso de los acontecimientos que la descrita
por Fernandez para la nacién Manazica. El padre Knog-
ler, quien estuvo brevemente en San Xavier y mayor-
mente en la mision de Santa Ana hacia el oriente, inter-
pretaba el rol politico del cacique en términos relativos.
En su estimacion, los chiquitanos respetaban a las per-
sonas de edad y posicién avanzadas. Aunque no tenian
clases sociales, cada nacién tenia un cacique de particu-
lar prestigio, llamados “hombres completos”, hombres
propiamente dichos: “ma onycica atonie” (Knogler, 1979:
178). Los caciques eran igualmente importantes entre las
bandas de guaycurts del Chaco, pero su autoridad de-
pendia del consenso de sus seguidores y de sus habili-
dades para la guerra y para establecer la paz, asi como
para negociar con los misioneros y los colonizadores
espanoles (Saeger, 2000: 113-118).11

Los caciques proporcionaban los fundamentos del go-
bierno al interior de las misiones, desde la fase inicial de
las entradas, para el mantenimiento de la ley y el orden
en las reducciones ya asentadas. Knogler informa, tam-
bién, que los misioneros realzaban el prestigio de los ca-
ciques al darles vestimentas ceremoniales especiales,
un asiento elevado en la iglesia y una vara del oficio que
llevaban en todas las procesiones puiblicas. El rol esencial

10 Métraux (1943: 20-21) se basa en las mismas cronicas jesuitas para
su descripcion de la organizacion social de los manasi.

11'Véanse comparativamente las descripciones de los poderes limita-
dos de los “jefes de alinazas” entre los pueblos algonquinos de la re-
gion de los Grandes Lagos que ofrece White (1991).

de los caciques en cumplir los objetivos de los misione-
ros mediante el gobierno indirecto es especialmente vi-
sible en su poder de convocar para la misa, la instruccién
religiosa y los trabajos diarios en la mision. En la medi-
da que los caciques personificaran a la unidad étnico-po-
litica de sus distintas bandas, su elevada posicion en las
misiones definfa la estructura del cabildo indigena colo-
nial. Los grandes y jerarquicos cabildos indigenas fueron
una caracteristica central de la fase madura de las diez
reducciones de Chiquitos, aunque los jesuitas nunca de-
jaron de utilizar la estrategia de las “entradas” al bosque
para poblar y mantener esas misiones. Las estructuras for-
males de los cabildos indigenas no se instituyeron de una
sola vez, sino que se desarrollaron gradualmente cuando
las misiones alcanzaban una poblacién estable de dife-
rentes bandas residentes en ellas. Los misioneros con-
taban con los cabildos para hacer cumplir la disciplina

L

-

Petrograbados “El Pelillal”, municipio de Ramos Arizpe, Coahuila /
Foto de Jan Kuijt

o

59



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 60

60 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

y para apoyar la crecientemente compleja y voluminosa
produccion de bienes para el comercio con las ciudades
andinas coloniales y los centros mineros. Los caciques,
por su parte, reafirmaban su autoridad sobre las bandas
dispersas a su mando a través de los cargos del cabildo y
los signos visibles de su investidura. Colectivamente, los
caciques eran conocidos como “jueces” (magistrados,
similares a las “justicias” a las que se refieren los docu-
mentos de Sonora), pero sus distintos deberes estaban
ordenados y eran designados con diferentes titulos. En
la vecina provincia de Mojos, cultural y ecologicamente
similar a Chiquitos, los caciques transfirieron su autori-
dad tradicional a los cargos politicos en los pueblos de
mision (Block, 1994: 86).

El “corregidor”, término del supervisor real de la admi-
nistracién municipal en Espana trasladado al gobierno
colonial en América, era el oficial varén de mas alto ran-
go en la misi6n, con autoridad administrativa y judicial.
El corregidor era asistido por un “teniente”, seguido por
el “alférez real” o porta estandarte, y por dos alcaldes, un
“comandante”, “justicia mayor” y “sargento mayor”. Es-
tos oficiales del cabildo estaban, a su vez, asistidos por
un rango inferior de alguaciles, fiscales y regidores, titu-
los que aparecen también en los pueblos de indios de
Nueva Espania asi como en las misiones de Sonora. El
maestro de coro y el sacristdn, directamente relaciona-
dos con el entrenamiento de los musicos chiquitanos,
las celebraciones littrgicas y el mantenimiento de los va-
sos sagrados de la iglesia, disfrutaban de una posicion
elevada. Los “cruceros”, asi llamados por las cruces que
llevaban, ejercian una mayor vigilancia sobre las distin-
tas bandas residentes en las misiones, obedeciendo las
ordenes del cabildo e informado a éste y a los misione-
ros los casos de enfermedad, nacimientos, muertes y
otros asuntos que requirieran de atencion.!2 La vigilancia
directa del trabajo productivo recaia en diferentes
capitanes a cargo de carpinteros, herreros y plateros,

12 En Nueva Espafia y en Pert, los “corregidores” eran oficiales nom-
brados de la burocracia colonial espafiola que supervisaban el cobro
del tributo y los “repartimientos” de grupos de trabajadores; es inte-
resante que en las provincias misioneras de Mojos, Chiquitos, el Cha-
co y Paraguay, “corregidor” fuera un oficial indigena (Parejas, 1995a:
276; Saeger, 2000: 122-123; Whigham, 1995: 161-163).

o

tejedores, cereros, arrieros, talabarteros y de los vaqueros;
el “mayordomo del colegio” cuidaba el almacén, aprovi-
sionaba el refectorio de los misioneros y supervisaba la
distribucion de las raciones de carne y otros productos a
los indios (Orbigny, 1844/1945, IV: 1257-1260). Cada uno
de estos oficiales se distingufa por llevar una vara de car-
go adornada con plata, un bastén, una cruz de madera,
o las llaves del almacén y la capilla, simbolizando y obje-
tivizando su autoridad y responsabilidades.

En ambas provincias fronterizas, las obligaciones im-
puestas a todos los indios de mision para asistir al cate-
cismo y a las ceremonias littirgicas asi como para realizar
trabajos comunales se cumplieron mediante la persua-
cién moral y la amenaza del castigo fisico (por azotes o
en el cepo). Los castigos se llevaban a cabo por oficiales
indigenas bajo las 6rdenes de los misioneros, o de los go-
bernadores y magistrados. Los abusos en los castigos
fisicos, a menudo fuente de amargas quejas, fueron re-
gistrados en Sonora y en Chiquitos, aunque parecen ha-
ber sido mds frecuentes en la Chiquitania, especialmente
bajo el régimen eclesidstico que sigui6 a la expulsion de
los jesuitas (1767). El miedo y el resentimiento por los
castigos fisicos marcaban las protestas escritas por los in-
digenas, proporcionando un tema recurrente en sus accio-
nes de resistencia y rebelion (Hausberger, 1991; Radding,
2001a: 80-82).

Ciertamente, desde el punto de vista de los misione-
ros, el “cabildo” servia como un medio de control social.
La colaboracion entre misioneros y oficiales indigenas,
en ciertos momentos cuidadosamente orquestada, no
fue simplemente un montaje teatral. Los gobernadores y
alcaldes de los pueblos adquirian poder por la dependen-
cia que los misioneros tenian de ellos para asignar las
tareas cotidianas en las parcelas y talleres de la mision, y
para asegurar la asistencia a misa y al catecismo. Mds di-
rectamente, e igualmente visible, los oficiales indigenas
que guardaban las llaves de los graneros y talleres del pue-
blo desempenaban un papel central en la distribucién
semianual de comida, ropa y herramientas entre las fami-
lias residentes en las misiones. Mds atn, la jerarquia de
cargos creados mediante el “cabildo” establecié un orden
de rangos de privilegio que definié beneficios concre-
tos en la forma de raciones adicionales de comida y



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 61

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

regalos, lugares especiales para permanecer en los servi-
cios religiosos, y acceso a las casas de los sacerdotes en los
conventos o “colegios” que constituian el centro arquitec-
tonico de las misiones. El estatus de elite de los privile-
giados oficiales indigenas era subrayado por el hecho, en
ambas provincias, de que la capacidad de leer y escribir se
reservaba s6lo para los pocos varones que tenfan cargos en
el cabildo, con gran frecuencia maestros de coro y catecis-
tas (Nentvig, 1764/1971: 165; Orbigny, 1844/1945, IV: 1258).

La solemnidad de las elecciones anuales reforzaba la
autoridad del cabildo y el estatus elevado de sus miem-
bros. Los indios comunes de la misién experimentaban
la presencia diaria de los oficiales del cabildo en las misio-
nes no tanto como un concejo fijo, sino cuando los ofi-
ciales circulaban en los pueblos, exortdndolos, visitando,
distribuyendo comida y otros regalos, y haciendo cum-
plir las reglas del culto y del trabajo. Las afirmaciones
abiertas de los misioneros de que ellos nombraban a los
magistrados, gobernadores y corregidores indigenas con-
tradicen cualquier apariencia de elecciones democréticas
en las aldeas. Sin embargo, las palabras de los sacerdotes
no transmiten los diferentes significados que los neofi-
tos de sus misiones adscribian a los cargos publicos, o las
formas en las que ellos mismos hicieron propias las je-
rarquias establecidas en los pueblos. S6lo nos queda pre-
guntarnos cémo es que los indios se insertaron en el
proceso de seleccién, y como los misioneros se conven-
cian de las relativas virtudes y capacidades de ciertos in-
dividuos para ejercer un cargo. Especificamente, la auto-
ridad investida en los cabildos indigenas se yuxtaponia
con los criterios indigenas de asociacion y liderazgo ba-
sados en las redes de parentesco, las alianzas étnicas y las
afiliaciones lingiiisticas.

La asociacion entre los cabildos y los distintos grupos
étnicos que vivian en las misiones es mds marcada en la
Chiquitania del Oriente de Bolivia que en Sonora. Los
censos periddicos realizados en los pueblos de Chiquitos
por los jesuitas y los posteriores administradores eclesias-
ticos identifican numerosas afiliaciones lingiisticas y de
parentesco, que se distinguian espacialmente en seccio-
nes residenciales separadas y eran designadas, en caste-
llano, como “parcialidades” Este término aparece en la
documentacion imperial espafiola en toda América para

referirse a las sub-unidades con distintas identidades re-
sidenciales y étnicas que formaban comunidades ma-
yores o habian sido reunidas por la politica colonial en
las reducciones consolidadas. En el sudeste de Mesoamé-
rica, por ejemplo, las parcialidades significaban las divi-
siones sociales asociadas con secciones especificas de un
pueblo o aldea, expresadas como “calpulli” en nahuatl o
como “calpul” o “cah” en maya. La fuerza y proliferacion
de las identidades étnicas a través de las parcialidades
bien puede representar una respuesta cultural de los
pueblos indigenas a las presiones fiscales y sociales del
régimen colonial (Lovell y Lutz, 1995: 77, 97, 130, 173, 175;
Haskett, 1991: 9-10; Restall, 1997: 30; Cramaussel, 2000:
218-284). Es importante distinguir entre la categoria uti-
lizada por las autoridades espafiolas para designar una
unidad tributaria o un drea residencial, de los cambian-
tes significados indigenas de “parcialidad” para definir
(o impugnar) las relaciones reciprocas de apoyo mutuo,
alianza y rivalidad.

La nomenclatura tribal que lleg6 a la documentacion
espafiola para distinguir entre bandas étnicas funciona-
ba como una suerte de segundo apellido en los censos
misionales, reflejando la organizacion social y politica
basada en el parentesco de los pueblos chiquitanos. Sus
cabildos fueron estructurados para acomodar la repre-
sentacion de cada una de esas “parcialidades” por medio
de los “caciques’, quienes actuaban como intermediarios
entre sus parientes y las autoridades eclesidsticas y civiles
de las misiones. Los jesuitas y los sacerdotes que los rem-
plazaron, reconocian las diferentes parcialidades por su
nombre en los informes sobre la estructura organizativa
de las misiones. Las parcialidades reaparecen como mar-
cadores de identidad, pero no siempre con la misma no-
menclatura, en documentos testimoniales referidos a
quejas especificas o sublevaciones ocurridas en los pue-
blos. Es probable que algunos de los grupos étnicos asi
llamados emergieran durante el periodo colonial y que
las divisiones sociales, tanto fuera como dentro de las mi-
siones, no correspondieran claramente a las designaciones
de las bandas.13 Los patrones duales de congregacion y

13 Saeger (2000: 131-133) desarrolla este punto convincentemente con re-
ferencia a las guerras Mocobi-Abipon de las décadas de 1770 y 1780.

o

61



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 62

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

62 4 Kikapoo / Archivo INAH, facilitado por el Instituto Estatal de Documentacion de Coahuila

migracién que trajeron diferentes grupos lingtisticos y de
parentesco a los pueblos en diferentes momentos, con-

tribuyeron al proceso de etnogénesis que produjo cam-
biantes identidades culturales y afiliaciones politicas.
Los documentos y testimonios etnograficos del siglo

XIX muestran que la importancia de las parcialidades

para la organizacion interna de las aldeas de Chiquitos

sobrevivi6 al perfodo colonial. El gobernador de la pro-

vincia de Chiquitos, Marcelino de la Pefia, comenzaba
su extenso informe de 1832 con la siguiente observacion:

El régimen de gobierno que se observa en esta Provincia y
el modo de vivir de sus habitantes es que los pueblos estin
formados por parcialidades, cada parcialidad tiene su juez
principal bajo el nombre de correjidor, teniente alferez, etc.
Cada uno de estos tienen sus respectivos subalternos.!4

14 Marcelino de la Pefia, gobernador de Chiquitos, al prefecto de Santa
Cruz, 1832, Archivo de la Prefectura de Santa Cruz, 1/12, folios s/n.

o

Que el gobernador de la Peia, que residi6 en Santa Ana
y no era ajeno a los pueblos chiquitanos, combinara las
parcialidades y los cargos del cabildo puede reflejar la
importancia de aquéllas en el lenguaje étnico y politico
de la provincia durante los inicios del periodo republi-
cano. Del mismo modo, Alcides de Orbigny, naturalista
y antropdlogo francés que fuera escoltado por el gober-
nador de la Pena en sus viajes a través de Chiquitos en
1830-1831, tuvo particular cuidado en describir las par-
cialidades que encontrd en cada mision y las lenguas
habladas entre ellos. El catalogo de Orbigny es la impre-
sién singular formada por un extranjero, pero registrado
con la detallada precision de un agudo observador forma-
do como cientifico. Su intento de fijar el mosaico étnico
de Chiquitos en un orden racional de “naciones”, “tribus’,
“lenguajes” y “dialectos”, refleja el imperioso interés
de su generacion de antrop6logos en crear taxonomias
para la flora, fauna y los seres humanos. La nomenclatu-
ra registrada en los informes publicados por de Orbigny



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 63

OTONO-INVIERNO 2002

o

Desacatos SABERES Y RAZONES

distorsiona la historica y cambiante cualidad de las iden-
tidades étnicas chiquitanas; sin embargo, captura la im-
portancia de las parcialidades en las misiones (Orbigny,
1844/1945, 111: 1147-1213; IV: 1241-1279).15

Los nombres especificos de la mayoria de los lengua-
jes v las parcialidades enumeradas para las misiones de
Chiquitos desaparecen de los documentos durante los
anos finales del siglo XIX y en el XX. Sin embargo, los chi-
quitanos de hoy recuerdan nombres que asociaban los
barrios residenciales o secciones de sus pueblos con li-
najes familiares y de identidad étnica. Para mediados del
siglo XX el poder politico y la propiedad urbana habian
pasado a manos de bolivianos no-indigenas, y la mayorfa
de los chiquitanos se habia dispersado en pequenas aldeas
(llamadas “comunidades”) en el bosque. Los cabildos in-
digenas persisten hasta el dia de hoy. Sus principales fun-
ciones proporcionan una estructura unificadora para
los restantes habitantes de los pueblos y comunidades.
En conexién con una discusion referida al cabildo indi-
gena de San Ignacio, la hija de una figura importante del
cabildo recordaba que en su nifiez las diferentes secciones
de San Ignacio tenfan distintos nombres Los chiquitanos
vivian en siete secciones del pueblo, cada una identifica-
da con el apellido y “etnia” de una familia dominante,
implicando la memoria de una identidad separada.16

En resumen, las misiones de Chiquitos estuvieron sub-
divididas segmentalmente en parcialidades de connota-
ciones lingiiisticas y étnicas. No eran categorias fijas, sino
identidades historicas que emergian, se dividian y re-
combinaban a lo largo del tiempo. Las parcialidades no
estaban ordenadas en una jerarquia consistente, pero
algunas de ellas tenfan una mayor presencia demografi-
cay politica que otras; por ejempo, los Manazica en San
Xavier y los Quitemocas en Concepcién. El cabildo, una
institucion colonial, se fundié con las parcialidades al
crear una estructura representativa para los caciques de

15 De Orbigny codificé aun mds un léxico racializado para clasificar
a los indigenas americanos en su obra Lhomme américain de I Amé-
rique méridionale considéré sous ses rapports physiologiques et morau

(2 vols., Paris, 1839; cf. Orbigny, 1944).

16 Entrevista a la profesora Justa Morén Macofid, San Ignacio de Ve-

lasco, 10 de agosto del 2000.

las diferentes parcialidades. Estas, a su turno, se diferen-
ciaron espacialmente en cada pueblo de misién. Los in-
tegrantes varones del cabildo comprendian una elite po-
litica que ejercia funciones disciplinarias, ceremoniales y
redistributivas visibles para toda la comunidad.!”

Las misiones del noroeste de México, més pequenas y
mas numerosas que las de Chiquitos, no estuvieron tan
fragmentadas internamente como éstas, ni sus adminis-
tradores aplicaron la terminologia de parcialidades a sus
habitantes. Sin embargo, las misiones de Sonora combi-
naban familias de diferentes “rancherfas” y grupos dialec-
tales, mayormente entre las distintas bandas de pobladores
riberenos y del desierto que hablaban la lengua pima.
Las desigualdades sociales y étnicas se expresaban en el
predominio de ciertos grupos étnicos (“naciones”) sobre
otros y en la primacia de los pueblos principales (“cabe-
ceras”) sobre asentamientos menores llamados “visitas”
en cada distrito misionero. En el centro de Sonora los
Gpatas y eudeves, agricultores aldeanos que controlaban
las mejores tierras en las serranias, proporcionaron la
poblacién nuclear de las misiones y ejercieron dominio
sobre mds grupos ndmadas que entraban y salian de los
pueblos, notablemente los jobas de la sierra y los toho-
no o’odham de las planicies desérticas (Radding, 1997a:
146-150). Estas poblaciones nucleares, aunque no eran
homogéneas, se constituyeron en unidades étnico-po-
liticas a través del control de los cabildos de las misiones,
su identificacion con los pueblos, y su representacion de
las comunidades ante las autoridades espafiolas y la so-
ciedad colonial.

Quienes aspiraban a ser jefes en Sonora tenfan dos vias
principales para alcanzar el estatus de la elite: los cargos
en el cabildo de las misiones y los rangos militares de las
tropas auxiliares que alcanzaron un rol importante en la
defensa de la frontera. El sistema de presidios espanoles,
que se expandio en el siglo XVIII para contener en las pro-
vincias nortenas de México la guerrilla de los pueblos
athapaskan (apaches) de la Sierra Madre y de los néma-
das hablantes de lenguas hokan (seris o “cuncdac”) de la
costa desértica sonorense, dependian de compaiifas de

17Whigham (1995: 162) comenta sobre la elite indigena de las misio-
nes guaranies constituidas en el cabildo.

o

63



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 64

64<

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

soldados indigenas que eran pagados y estaban organi-
zados bajo el comando de sus propios capitanes. Mds
aun, la Comandancia General de las Provincias Internas,
establecida en 1779, creé una nueva jerarquia a la que los
capitanes indigenas apelaban por prestigio y regalos pa-
ra distribuir entre sus guerreros. Los soldados épatas, en
particular, eran reclutados para las numerosas expedi-
ciones punitivas contra las bandas de apaches, viajando
considerables distancias desde sus pueblos de origen a
Chihuahua y Nuevo México. Tres compaiias de solda-
dos Opatas y pimas servian en las guarniciones de los
presidios de Bavispe, Bacoachi y San Ignacio (Radding,
1997a: 256-263; Kessell, 1976: 137-138). Estas dos formas
de ascenso social y politico no fueron siempre compati-
bles, pero la presencia dual de la mision y el presidio fue
central en la historia de las relaciones interétnicas en la
sociedad hibrida de Sonora colonial.

CONFLICTO, CONFRONTACIONY
NEGOCIACION EN DOS FRONTERAS
COLONIALES

Los oficiales del cabildo y los capitanes indigenas afir-
maban su autonomia al salir de los confines de la misién
para entregar sus peticiones y demandas a los goberna-
dores provinciales y comandantes militares. Las figuras
principales de gobernador (en Sonora) y corregidor (en
Chiquitos) vinieron a personificar a sus comunidades
—la gente y el territorio—, identidad que sin duda se hi-
70 mds estrecha a través de la experiencia colonial. Los
siguientes dos episodios ilustran el rol central, pero cam-
biante, del cabildo y su conflictiva relacién con las auto-
ridades eclesidsticas e imperiales tanto en Sonora como
en Chiquitos. Los testimonios que fueron obtenidos por
investigaciones sobre los contlictos locales proporcionan
evidencia de diferentes expresiones de identidad étnica y
modos de accién politica que van desde la peticion al
desafio. Los incidentes conflictivos son numerosos y se
prestan a diferentes interpretaciones; por razones de
espacio hemos seleccionado los episodios aqui resumi-
dos para dirigirnos a las preguntas enunciadas arriba en
torno a las comunidades misionales.

o

Sonora

La formacion de la comunidad estuvo estrechamente li-
gada al control de la tierra cultivable en el medio ambien-
te semidrido del centro de Sonora. En 1716, indios pimas
de tres pequenas rancherias —Xecatacari, Oviachi y
Buena Vista—, ubicadas en el distrito de la mision de
Cumuripa en el valle medio del rio Yaqui, apelaron a las
autoridades judiciales para reclamar tierras que ellos y
sus antepasados habian ocupado, como recordaban seis
testigos, antes de ser violentamente desposeidos por el
ranchero espafiol y capitdn de milicia Antonio de An-
cheta.!8 Dos anos antes que los indios presentaran su
peticion Anchieta habia muerto, dejando la tierra “aban-
donada’, lo cual permiti¢ que los pimas repoblaran Bue-
na Vista y plantaran sus cosechas nuevamente. Diego
Camorlinga, alcalde de Xecatacari, y los testigos que pre-
sentd ante el teniente de justicia mayor, construyeron una
historia de ocupacion, dispersion y reasentamiento en
las tierras irrigables de Buena Vista. Sus argumentos se
basaban en la ocupacion efectiva de la tierra y en el esta-
tus de los indios como cristianos deseosos de “reducir-
nos y fundarnos a pueblo”. La peticion era apoyada por
un censo que mostraba 76 hogares cristianos y once ho-
gares de adultos no-cristianos (“gentiles”) con ninos bau-
tizados. Cuatro oficiales del cabildo encabezaban la lista
de las familias cristianas:

Diego Camorlinga, alcalde, casado con cinco hijos
Lézaro, alguacil, casado con un hijo

Sebastidn, topil, casado, con cuatro hijos

Baltasar, topil, casado, con un hijo.

Todos los testigos se expresaron en lengua pima, tradu-
cida y transcrita por un intérprete. Su identidad descan-
saba no tanto en un origen étnico en paritcular, sino en
su estatus como “el comun y naturales de Xecatacari”,

18“Los pimas de Xecatacari y Obiachi solicitan a Tomds de Esquibel,
teniente de justicia mayor del Real de San Miguel Arcangel, de la Pro-
vincia de Sonora, para fundar un pueblo en Buenavista”, Biblioteca
Publica del Estado de Jalisco (BPEJ), Archivo de la Real Audiencia de
Guadalajara, Ramo Civil (ARAG, RC) doc. 27-9-359, 26 de mayo de 1716
(publicado en Radding, 1995: 139-153). En 1742 se establecié un pre-
sidio en Buena Vista.



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 65

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

con un interés compartido en un territorio en particular
—Tlas tierras de Buena Vista. El “comtin” tenia una im-
portancia material, politica y religiosa en la produccion
cultural de la comunidad bajo las condiciones creadas
por el colonialismo. Camorlinga cerr6 su exitosa peti-
cién con las siguientes palabras:

A vuestra merced pedimos y suplicamos se sirva amparar-
nos en todo (...) pues queremos fundar alli pueblo para el
bien de nuestras almas, resguardo de nuestras tierras ...
(f. 1;, Radding, 1995: 170-175).

Chiquitos

Numerosos tumultos locales nos han dejado un rastro
documental para el oriente de Bolivia, especialmente du-
rante el periodo que sigui6 a la expulsion de los jesuitas.
Estos breves pero violentos levantamientos revelaron las

Petrograbados “El Pelillal”, municipio de Ramos Arizpe, Coahuila /
Foto de Jan Kuijt

tensiones y las diversas identidades étnicas que conver-
gieron en los pueblos de Chiquitos durante el periodo
colonial tardio y los inicios de la republica. Aun en la
cuspide del desarrollo econémico de las misiones, conco-
mitante con la consolidacién de sus cabildos, los con-
flictos ebullian en esta provincia de frontera. El siguiente
caso ilustra los temas recurrentes que emergen de los le-
vantamientos documentados, involucrando a distintas
parcialidades. Las diferentes bandas de chiquitanos se
opusieron a menudo contra sus misioneros o los admi-
nistradores laicos que supervisaban la vida econdmica
de las misiones. Como en Sonora, los oficiales del cabildo
indigena presentaban sus quejas tanto a las autoridades
civiles como a las eclesidsticas.

Los jueces del cabildo del pueblo de San Ignacio en-
cabezaron un levantamiento en 1790, motivados por el
inflamatorio cruce de acusaciones entre el gobernador
de la provincia, Antonio Carvajal, y los curas locales, pre-
viendo un mayor control secular sobre la vida econdémi-
ca de las misiones. El tumulto comenzo en la vispera de
Corpus Christi, que ese afio cayd el 5 de junio de 1790,
dejando al menos cuatro muertos entre soldados y civi-
les espafioles. Los indios rebeldes estaban armados con
arcos y flechas, asi como con macanas. Las noticias del
levantamiento se extendieron por los pueblos de San
Miguel, San Rafael y Santa Ana al Oeste, y a San José, la
principal misién del Sur de Chiquitos. Los jueces rebel-
des del cabildo se rehusaban a obedecer las 6rdenes del
gobernador Carvajal de comparecer ante él en Santa Ana,
y confiscaron la tienda entera de productos de la mi-
sién y de las mercancias que se guardaban en el pueblo.
Rumores de mayores levantamientos circularon en dos
de las misiones vecinas, donde se creia que més de 2 000
indios estaban armados con flechas.?®

La informacion sobre el tumulto proviene de Manuel
Roxas, el cura de la misién de San José; el testimonio de
Gregorio Barbosa, soldado estacionado en San José, y las
investigaciones llevadas a cabo por el gobernador pro-
vincial por érdenes de la Audiencia.20 La rebelion fue

19 Archivo de la Catedral, Santa Cruz (ACSC), 6-1, A-3, 1790.
20 Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia (ABNB), Sucre, seccion
Mojos y Chiquitos, 29, f. 113-206, 1790.

o

65



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 66

66 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

azuzada por el temor de los indios a un régimen de ma-
yores trabajos forzados y su sentido de tener el derecho
a la riqueza en especies que su propio trabajo producia.
Los “jueces” indigenas se alarmaron por las noticias de
que el gobernador Carvajal habia traido “tenientes” para
supervisar la produccion de mercancias en los pueblos.
Las noticias del levantamiento en San Ignacio llegaron a
San José por lo menos el 19 de junio, cuando Barbosa
record6 que mientras se hallaba “recostado en su hama-
ca” se enterd por dos indios que habfan regresado al pue-
blo de trabajar en la “estancia” ganadera que su cura,
Manuel Roxas, habia amenazado al consejo de jueces,
diciendo que los tenientes les harian trabajar a azotes. Es
mas, decia que los “tenientes” no oirfan confesiones ni
celebrarfan misa, porque sélo los padres: “Somos los
Cristos en la Tierra” Barbosa se enter6 de los aconte-
cimientos en San Ignacio por una carta que los indios
habian traido a Félix Ydalgo, el comandante de la guar-
nicion estacionada en San José.

La carta, firmada por el corregidor, el teniente alférez
y “los otros jueces”, fue copiada en chiquitano y en caste-
llano, y enviada a la Audiencia de La Plata. Comenzando
con una bendicion religiosa, “Anausti Jesucristo, amén’,
los oficiales del cabildo de San Ignacio expresaban su an-
siedad sobre los sucesos en su pueblo y su ferviente
anhelo en que el gobernador los visitara y pusiera las
cosas en orden. Se dirigian al gobernador como un cuer-
po politico, deseosos de reunirse con €l cara a cara, una
autoridad frente a otra bajo el dominio del rey. Los jueces
recordaban al gobernador Carvajal su deber de protejer
a los indios, “a cuidarnos asi como lo manda Dios”, ex-
presdndose en frases respetuosas. Con referencia a los
motivos del levantamiento, los oficiales del cabildo men-
cionaban las impropiedades sexuales cometidas por el cu-
ray por el administrador, quienes habfan tomado a las
mujeres indigenas por concubinas, y habfan azotado a
José, el herrero, sin consultar con el cabildo como debian
de haber hecho. Su relato de los acontecimientos revela-
ba una creciente tension durante los dias dedicados a la
tiesta del Corpus Christi, marcada por la aparicion de
Miguel Roxas en San Ignacio, siendo Miguel comandan-
te de la guarnicion estacionada en Santa Ana (y herma-
no de Manuel Roxas), con el mayor ntimero de soldados

o

negros armados e incluso con un canén. La presencia de
los soldados y las violentas palabras y acciones del sacer-
dote perturbaron la solemnidad religiosa de la misa. El
gobernador Carvajal tomé en serio la version de los he-
chos que ofrecian los jueces, a tal grado que emiti6 una
orden prohibiendo la entrada de mujeres indias en las
residencias de espafioles, y reiterando la autoridad tradi-
cionalmente investida en los corregidores de cada pue-
blo y en los jueces que dirigian cada parcialidad para la
distribucién de productos comerciales y la recoleccion de
sus productos en ropa y cera.2!

El padre Manuel Roxas proporciona mayores detalles
sobre el levantamiento en una iracunda carta que le es-
cribi6 a Félix Ydalgo. Roxas culpaba del tumulto al go-
bernador Carvajal y su malograda innovacién de enviar
tenientes a la provincia, pero ignoraba las acusaciones
de impropiedad moral en contra de su colega, el cura de
San Ignacio identificado tan s6lo como don Simén. Sa-
zonada con maldiciones, la carta de Roxas proporciona
nombres de los muertos y heridos, y referencias al mo-
vimiento de gente y rumores de un pueblo a otro, reve-
lando su intimo conocimiento de la provincia. Nacido en
San Miguel, hijo de un artesano que habia trabajado y
vivido en la Chiquitania, Roxas creci6 hablando chiqui-
tano y castellano (Fischermann, 2000: 141-150). Habia
servido como intérprete a anteriores gobernadores y se
distinguia entre otros clérigos por su habilidad de predi-
car a los indios en su idioma. Por su carta, asi como por
el testimonio de Barbosa, sabemos que el gobernador Car-
vajal habia enfurecido atin més a los indios de San José
al quitar la vara del oficio al alférez, porque sospechaba
que éste habfa amenazado con matarlo a él y a sus te-
nientes. Gregorio Barbosa aclaraba, sin embargo, que el
alférez habia sido despojado de su titulo porque él y los
indios que habian sido enviados para abrir un camino no
habian completado el trabajo y habian comido ocho ter-
neros. En la chiquitania el alférez era un miembro
importante del cabildo, probablemente asociado con el
orden publico y con los trabajos de los indios varones en

21 ABNB, Mojos y Chiquitos, 29, XXI, f. 163-165, 27 de julio de 1790. El
mensaje del gobernador para los oficiales del cabildo y sus respues-
tas estan copiadas en f. 175-182.



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 67

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

los ranchos ganaderos de las misiones. Los oficiales espa-
noles recomendaban castigar a los lideres de la rebelion,
advirtiendo que “se necesita mucho arte para no perder
estos nedfitos” que “ganan el monte con sus parientes bar-
baros, a donde tienen el camino abierto” (ibid., f. 136v).

El levantamiento de San Ignacio de 1790 combino di-
ferentes niveles de significado con implicaciones econo-
micas, politicas y religiosas. Ocurrié al inicio de la estacion
secay en la vispera de una de las mas solemnes festivida-
des del calendario catdlico, el Corpus Christi. La sequia
fue tan severa en ese afio que el ganado de la mision se
estaba muriendo. Los indios cuidaban los rebafios de las
misiones en estancias ubicadas fuera de los pueblos, los
que constituian una parte importante de su patrimonio
comunal. Los oficiales del cabildo se quejaron con el go-
bernador Carvajal de que el ganado habia disminuido
severamente desde que el padre Simén se habia hecho
cargo de la mision. Enfrentados a estas pérdidas y ate-
morizados por rumores (quizds infundados) de que se
enviaria a los tenientes laicos a los pueblos para hacerles
trabajar a golpe de latigo, los concejales del San Ignacio
tomaron los productos del almacén e iniciaron un ata-
que contra los espafoles a los que consideraban sus
enemigos. Respetaron las vidas de los sacerdotes, pese al
malestar de los indios por la conducta de don Simén. El
levantamiento comenz6 en dos parcialidades, pero in-
volucr6 a todo el pueblo, y los rumores de la rebelion se
esparcieron por las misiones vecinas; testigos temerosos
pudieron haber exagerado el nimero de rebeldes arma-
dos. Los civiles laicos y los soldados que vivian en los
pueblos o pasaban por ellos durante visitas extendidas,
constituian una pequena pero visible minoria que con
frecuencia asumia posiciones de autoridad y, por ello, se
imponfa a la comunidad indigena.

Nuestra discusion, hasta ahora, de las funciones coti-
dianas de los cabildos y su rol en las confrontaciones
contra las autoridades coloniales, se ha enfocado princi-
palmente en las divisiones politicas y étnicas al interior
de los pueblos y en su antagonica relaciéon con quienes
percibian como “otros”. Como autoridades reconocidas
en las comunidades colonizadas, los oficiales del cabildo
y los capitanes de las milicias hacfan cumplir la discipli-
na laboral en las misiones y se convirtieron en los porta-

voces del “comin” en momentos de crisis que amenzaban
su supervivencia material o la integridad cultural del ca-
bildo mismo. Los problemas que con més frecuencia gal-
vanizaban a los pueblos de Sonora eran la defensa de las
tierras comunales, el control sobre la distribucién de las
cosechas de las misiones y el enfrentamiento de las ins-
tancias de autoridad a través de las lineas eclesidstica, civil
y militar. Cuando los pueblos chiquitanos se sublevaban,
citaban quejas por la distribucion de los productos de
comercio, castigos abusivos y violaciéon de las normas
sexuales y conyugales de la vida doméstica en las misio-
nes. Se observa asimismo en el comportamiento de los
cabildantes actitudes contradictorias y conflictivas, en la
medida que vigilaban celosamente sus propios privile-
gios y estatus frente al comun de los indios.

El género emerge como un elemento de conflicto mds
explicitamente en el caso que presentamos de Chiquitos
que en el de Sonora, pero era un elemento definitorio de
la vida social en ambas regiones fronterizas. Es evidente
que las jerarquias formales de oficiales asociados con los
cabildos y el servicio militar eran masculinas. Las fun-
ciones politicas adscritas a los caciques se combinaban
con su condicion tradicional como mayores respetados,
para elevar el liderazgo masculino en las misiones. La
asistencia a la doctrina cristiana y a las ceremonias litur-
gicas se organizo por género y edad, separando hombres,
mujeres y nifios, aunque los miembros de ambos sexos
llegaban a ser diestros musicos para la misa y festivida-
des especiales. El conocimiento de la lectura y escritura
era reservado a una pequena elite, como ya se indico,
constituyéndose en una importante distincién de géne-
ro. ;Qué roles, entonces, cumplian las mujeres en los
pueblos de mision?

Detrés del edificio formal de los cargos politicos, las
mujeres contribuian de manera fundamental a la subsis-
tencia econdmica, la produccion cultural y la vida publi-
ca en las misiones. El trabajo femenino en la agricultura,
procesamiento de alimentos, recoleccion y produccion de
ropa mantenia tanto la economia familiar de los campe-
sinos indigenas como los excedentes que, a su vez, soste-
nian el comercio de las misiones. Las mujeres y los nifios,
asi como los hombres, realizaban tareas estacionales en el
ciclo agrario de las “milpas” irrigadas de Sonora y en los

o

67



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 68

68 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

...'.!‘,‘.l'.lhl

Archivo Purcell Saltillo

“chacos” de Chiquitos, incluyendo el sembrar, cuidar los
campos de aves e insectos, y cosechar los cultivos. Mds
aun, las mujeres procesaban los granos, semillas, frutos
y tallos de plantas cultivadas como recolectadas, y pre-
paraban la comida para su almacenamiento y consumo.
Ademis, el rol central de la mujer en la produccién de
mercancfas como hiladoras y tejedoras de ropa de algo-
don, uno de los principales productos de exportacion de
las misiones de Chiquitos, bien pueden haber aumenta-
do su importancia en los pueblos atin si incrementaban
la carga de su trabajo (Radding, 2001b).22 Las mujeres
en las misiones de Sonora hilaban y tejian ropa de fibras
de algodon y de lana, produciendo ropa para ellas y sus
familias asi como manteles. En contraste con Chiquitos,
sin embargo, sus tejidos no figuran entre el comercio

22 Inga Clendinnen (1983) ha hecho una observacion similar referi-
da al rol de la mujer maya en la produccion de ropa de algodén para
tributo en Yucatéan.

o

oficial registrado en los libros de contabilidad misional;
mas bien hombres y mujeres indigenas comerciaban por
su cuenta con mercaderes itinerantes o en los asen-
tamientos espanoles (Nentvig, 1764/1971: 15-117).2 El
rol de las mujeres en la economfa misional incrementa-
ba su interés en bienes comerciales, como puede verse
en el tipo de mercaderia que usualmente se importaba en
las reducciones de Chiquitos y Sonora: tijeras, agujas,
cuentas para collares, medallas religiosas, ropa y listones
producidos en los “obrajes” coloniales del centro de Nue-
va Espana y de los Andes. Sus preferencias de consumo
se reflejaban en las demandas elevadas por los oficiales
del cabildo a los oficiales espafioles para cumplir con el
envio prometido de mercancias a los pueblos. Al inicio
del siglo XIX, el gobernador de Chiquitos informaba que

2 Juan Ortiz Zapata, S.J., “Relacion de las misiones que la Compania
tiene en el Reyno y Provincias de la Nueva Vizcaya”, AGN, seccion
Misiones, vol. 26, 1678.



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 69

OTONO-INVIERNO 2002

o

Desacatos SABERES Y RAZONES

para su visita semianual a los diez pueblos de la provin-
cia, veia necesario preparar un conjunto de regalos des-
ignados para los jueces del cabildo, sus esposas, y los
profesores de musica y artesanos especializados.?4 Tres
décadas mas tarde, Alcides d’Orbigny informaba con
una mezcla de diversion y fastidio que al llegar a San Xa-
vier y a Concepcion fue recibido primero por las mujeres
de las misiones, que le trajeron regalos de comida y es-
peraban productos comerciales a cambio (Orbigny, 1844/

1945, I1I: 1145-1151).2

La sexualidad femenina figura como uno de los moti-
vos de conflicto que surgian en los pueblos, atin si las
mujeres raramente conformaban el liderazgo de las ban-
das rebeldes. El tumulto de 1790 en San Ignacio fue mo-
tivado, en parte, por el escandaloso comportamiento del
cura con una mujer casada. Que los cabildos indigenas
condenaran esos actos en términos inequivocos puede
explicarse, en parte, por las normas de vida conyugal
derivadas tanto del cristianismo como de practicas indi-
genas. Las uniones sexuales estaban estrechamente liga-
das a las redes de parentesco que definian las identidades
étnicas al interior de y entre las parcialidades y estable-
cian las bases de las redes reciprocas de obligaciones. Los
sacerdotes que mantenian concubinas indigenas sin con-
tribuir a esas redes de parentesco violaban sus propios
votos de castidad y se burlaban de las regulaciones con-
yugales que sostenian a la sociedad chiquitana.

Las mujeres indigenas de Sonora y Chiquitos no pare-
cen haberse arrojado a los brazos de los hombres euro-
peos con la misma presteza que Marshall Sahlins sefiala
de las mujeres hawaianas y Ramon Gutiérrez atribuye a
las mujeres pueblo de Nuevo México (Sahlins, 1985: 5-
26; Gutiérrez, 1991: 19, 50-51). Sin embargo, las mujeres
si ejercieron cierto grado de libertad al escojer sus parejas
sexuales y conyugales, debido en parte a su movilidad

24“Razon de los efectos que he suplido yo el Govor. de esra Prova. en
la visita gral. que he echo de ella en gratificar a los jueces, sus mujeres,
maestros y oficiales de todos oficios, y demas gentes de ambos sexos,
que contiene cada pueblo de estos naturales’, ABNB, Mojos y Chi-

quitos-Ad 150, 1801.

25 A manera de comparacion, Marshall Sahlins nota la preferencia por
brazaletes de mujer en los primeros encuentros entre ingleses y ha-

waianos (Sahlins, 1985: 7-8).

fisica entre pueblos y rancherfas. Datos censales de fina-
les del siglo XVIII de Sonora sugieren que las mujeres
Gpatas tuvieron esposos espafoles o mestizos. Sus selec-
ciones conyugales tenian consecuencias para la unidad
étnico-politica y en los reclamos por los recursos de la
comunidad, cuando su estatus cambiaba de “indio” a “ve-
cino”: los matrimonios mixtos extrafan a la mujer de su
comun tradicional o traian a un nuevo miembro a él, com-
plicando atin més la identidad étnica. Las mujeres que en-
traban en relaciones informales de concubinato, ya fuera
voluntaria o forzosamente, debilitaban los linajes que eran
fundamentales para el tejido social de las comunidades
sonorenses, ain si tenian éxito en establecer hogares via-
bles (Radding, 1997a: 103-109, 126-141, 161-165).

Las mujeres contribuian a la vida ceremonial y a los
lazos sociales de sus comunidades como productoras de
bebidas de maiz fermentado: “chicha” en el oriente boli-
viano y “tesgiiino” en el noroeste mexicano. “Tesgiiino”
y “chicha”, en sus respectivos dmbitos, servian como li-
baciones para amenizar una buena fiesta, pero tenian un
significado mucho mayor en las sociedades indigenas de
ambas fronteras. Las bebidas fermentadas proporciona-
ban el ingrediente necesario para la convivencia social;
adin mas, los rituales que se observaban para su produc-
cién y consumo devenian en conductos al poder espiri-
tual. Pese al enérgico esfuerzo de los misioneros para
restringir su uso y la ebriedad que se producia en las fies-
tas de los pueblos, el “tesgiiino” y la “chicha” permane-
cieron como un rasgo central de las practicas culturales
sonorenses y chiquitanas. En Chiquitos se esperaba que
los caciques ofrecieran hospitalidad a las bandas o ran-
cherias visitantes, que luego en reciprocidad cambiarian
con productos. Un buen cacique servia abundante co-
mida y bebida y, por eso, necesitaba a una esposa que
supiera hacer buena “chicha” (Fernandez, 1994: 38-40;
Knogler, 1979: 149).26 De igual manera, las fiestas en So-
nora, con frecuencia relacionadas con el calendario caté-
lico, se acompanaban con abundante cantidad de tesgiii-
no, reuniendo familias extensas de diferentes “rancherfas”

26 Entrevista con Justa Moron, San Ignacio de Velasco, 12 de agosto
del 2001.

o

69



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 70

70 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

La investidura de los nuevos oficiales del cabildo, o la ini-
ciacién del ciclo anual de fiestas sagradas, ofrecian la
oportunidad para ceremonias de baile y bebida, en pa-
ralelo a los ritos litargicos dirigidos por los misioneros
(Spicer, 1980: 59-113; Radding, 1997a: 54; Radding, 1998:
177-201; Pennington, 1980, I: 149-150).

Los hombres y mujeres que tomaban bebidas fermen-
tadas entraban en contacto con el poder espiritual que
flufa a través de ellos, ayudando a mantener el orden c6s-
mico y asegurando buenas cosechas y abundante caza 'y
pesca. El “chamanismo” (hechiceria), s6lo parcialmente
oculto bajo el régimen misional, constituia una fuen-
te alternativa de poder respecto del catolicismo y los 6rga-
nos politicos establecidos en las misiones. Se sabe de
hechiceras mujeres en ambas regiones, aunque fueron
hombres los que ejercieron con mds frecuencia este rol.
La hechicerfa se manifestaba, sobre todo, como un co-
nocimiento esotérico derivado del medio ambiente, en
asociacion con lugares sagrados como cuevas (Sonora)
y fuentes de agua resguardadas por “jichis” (Chiquita-
nia) —conocimiento que era usado para sanar (benéfi-
co) o para hacer brujerfa (maléfico) (Pennington, 1980;
Nabhan, 1982; Jones, 1971; Fischermann, 1996; Riester,
1972; Fernandez, 1994). Los chiquitanos distinguian en-
tre “ceeserds” (curanderos) y “obois” (brujos), segtn las
relaciones entre el hechicero y los individuos y sus fami-
lias, que se sentian tocados por su poder. Las practicas
de los chiquitanos antes de la conquista, segun el jesuita
Fernandez, culpaban de la ocurrencia de una enferme-
dad a mujeres, a quienes mataban o expulsaban de la co-
munidad (Fernandez, 1994: 35-36; Riester, 1972: 5-17).
Los misioneros jesuitas, y los clérigos que los reemplaza-
ron, identificaron rapidamente a los hechiceros como sus
rivales y de inmediato los condenaron como servido-
res o servidoras del demonio. Las cronicas e historias de
ambas regiones revelan que aun cuando los misioneros
despreciaban la “barbarie” de los hechiceros indigenas,
temian sus poderes. Los pueblos indigenas, en cambio,
vefan a las misiones, sus ritos y las innovaciones mate-
riales que traian, como fuentes alternativas de proteccién
espiritual, especialmente cuando sus propios curande-
ros se demostraban impotentes ante la furiosa embes-
tida de las enfermedades del Viejo Mundo. Sonorenses y

o

chiquitanos anadieron cruces, rosarios y medallas reli-
giosas a su arsenal de talismanes, e incluso apelaron a los
misioneros como intercesores con la divinidad (“Cris-
tos en la tierra”), pero no excluyeron a los hechiceros
cuyas canciones y amuletos mantenian los vinculos con
las otras fuentes de poder (Pérez de Ribas, 1645/1986, I, I1;
Deeds, 1997; Fernandez, 1994: 128-140).

CONCLUSIONES: FRONTERAS DE IDENTIDAD
Y UNIDADES ETNICO-POLITICAS

Los testimonios de archivo nos ofrecen una interpreta-
cién contextual de la cultura politica, las identidades
étnicas y los ritmos ecoldgicos que enmarcaron la expe-
riencia histérica de los pueblos indigenas de estas dos
fronteras iberoamericanas. Se vislumbra la calidad po-
rosa de las fronteras politicas y ecoldgicas, el entrecruza-
miento de las economias locales y la imperial, la super-
posicién imbricada de culturas religiosas y materiales, y
la importancia social y sexual de la division del trabajo
por el género. Los episodios aqui presentados para So-
nora y Chiquitos ilustran los contradictorios roles e
identidades de los miembros de los cabildos indigenas.
Los oficiales de los cabildos misionales, con sus titulos y
sus varas del oficio, fueron una creacion del régimen co-
lonial; sin embargo, asumieron posiciones de oposicion
y galvanizaron la defensa o apropiacion de los que consi-
deraban sus espacios comunales, como las tierras culti-
vables de Xecatacari en Sonora o el pueblo de San Ignacio
en la Chiquitania. Mds aun, disputaron las esferas colo-
niales de autoridad, como se ilustra por la carta dirigida
por el cabildo de San Ignacio al gobernador de Chiqui-
tos y al comandante de la guarnicién de frontera.
Volvamos a las preguntas planteadas en la introduc-
cién que apuntaban a la identidad cultural, las unidades
politicas y la modernidad. ;Se consolidaron las misio-
nes en comunidades asentadas, o permanecieron como
débiles asociaciones de bandas étnicas? ;Como fue que
las poblaciones nucleares de las misiones crearon lazos
sociales de deferencia y reciprocidad? ;Cudles fueron los
nexos de lealtad y las jerarquias de estatus que tenfan sig-
nificado para los pueblos indigenas de ambas regiones?



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 71

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

;Como interpretar la evidencia histdrica relativa a las co-
munidades indigenas en las misiones y las sociedades
coloniales que se desarrollaron a su alrededor? La cultu-
ra es, sobre todo, un proceso cuyo significado se expresa
mds bien en la forma descriptiva de “lo cultural” (Shaw,
1995: 22-23; Sahlins, 2000: 10-21, passim.). Las naciones que
poblaron las misiones de frontera crearon espacios in-
terculturales que cambiaban y se desarrollaban a lo largo
del tiempo, articuladas con el régimen colonial. Su au-
tonomia estaba innegablemente limitada por la domina-
cién imperial, pero sus modos culturales de produccién
material e intercambio, de intercesion ritual y espiritual,
y de gobierno y negociacion, establecieron marcadores
de identidad y lazos de reciprocidad entre las elites indi-
genas y el comun y entre las comunidades indigenas y
los dominadores coloniales.

Los pueblos y aldeas indigenas reconstituidos al inte-
rior de las misiones coloniales durante varias generaciones
integraron unidades étnico-politicas duraderas identi-
ficadas como el comtn, el nticleo de los residentes de la
mision que afirmaban sus derechos a las propiedades y
a la vida politica y ceremonial de las misiones.?’ La
evidencia histdrica referida a la institucionalizacion del
cabildo y a los episodios de confrontacion con las auto-
ridades coloniales que involucraron a miembros indige-
nas del cabildo, muestra que las distintas identidades
étnicas presentes en las misiones fueron una fuente de di-
vison social al interior de los pueblos, pero también de
poder —aunque mediado— que puso limites al proyec-
to colonial de control social y expansion territorial. Los
rangos jerarquizados de estatus y diferenciacion estrecha-
mente asociados con los cabildos de mision y, en Sono-
ra, con el servicio en las tropas auxiliares de los presidios,
crearon una élite indigena de oficiales que intersectaba
con las parcialidades (Chiquitos) y rancherias (Sonora)
que se habian congregado en los pueblos. Asi, los indios

27“Comun” es un término ubicuo en Hispanoamérica colonial que tie-
ne una variedad de significados. En el mundo andino servia para dis-
tinguir a la base campesina del estrato de elite de los “curacas”; véase
Stavig, 1999. El “comun” en el noroeste de México incluia las tierras co-
munales de las misiones y la gente que las habitaba; véase Sheridan,
1988; Radding, 1997a: 171-175; Deeds (en prensa) indica que el “co-
mun” aparece en la documentacion tardia de la Nueva Vizcaya.

que vivian en las misiones se enfrentaban a multiples y a
veces conflictivos reclamos por su fidelidad. Los chiqui-
tanos se unian al interior de sus parcialidades, preser-
vando distinciones de lenguaje y parentesco entre ellos
mismos, pero a veces se unieron en movimientos politi-
cos que galvanizaban pueblos enteros y se extendian més
alla de los confines de la mision en la que se habian ori-
ginado. Titulos y bastones de mando, que simbolizaban
el poder para dirigir el trabajo y redistribuir los productos
comerciales, se convirtieron en una insignia de privilegio
para las sociedades indigenas entre quienes la riqueza en
términos de acumulacion de propiedades no era el mar-
cador principal de la desigualdad social (Collier, 1988:
196-221).28 La unidad étnico-politica bajo el dominio
colonial estableci6 el fundamento legitimador de los ca-
ciques, a través del cargo politico, en ausencia de linajes
nobiliarios claramente definidos entre los pueblos sono-
renses y chiquitanos.??

Los roles histdricos comparativos de los cabildos indi-
genas en Sonora y Chiquitos, en sus composiciones e in-
teracciones con la iglesia y el estado coloniales, no pueden
ser explicados sélo dentro del marco institucional del ca-
bildo. Mds bien, éstos se ubicaron en los paisajes cultura-
les y las economias politicas de ambas provincias, ligados
a su vez con las sociedades coloniales mds amplias de
Nueva Espana y el Alto Pert. El proceso de mestizaje ra-
cial y de mezcla social habia avanzado significativamente
mas en Sonora que en Chiquitos, debido a la proximi-
dad geografica de las misiones, minas y presidios en el
noroeste de México. En ambas provincias, sin embargo,
los pueblos de misién no eran “comunidades corporati-
vas cerradas’, sino sociedades que experimentaron cam-
bios por la migracion, la mezcla demografica y las nue-
vas fuentes de riqueza e intercambio. Las misiones de

28 La propiedad de tierras fue la principal distincion entre los coloni-
zadores “blancos” no-indigenas (“vecinos”) y los indios en Sonora a
fines del periodo colonial y en Chiquitos durante el siglo XIX. Véase
Radding, 1997a: 171-245; y Radding, en prensa.

29 Marshall Sahlins distingue entre las unidades politicas estructura-
das de Polinesia y las “tribus” relativamente igualitarias de Melanesia,
compuestas por “grupos auténomos de parentesco y residencia” (Sah-
lins, 2000: 71-93). Su discusion de la guerra y las “jefaturas” (“chief-
doms”) de Fiji es util para nuestra discusion sobre las unidades po-
liticas (““polity”) (Sahlins, 1985: 40-54).

o

71



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 72

72 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

Sonora eran comunidades mixtas para fines del siglo
XVIII (Radding, 1997a: 142-168) y, como hemos visto, la
presencia de afrobrasilefios, sacerdotes y administrado-
res hispano-criollos, soldados, artesanos y viajeros racial-
mente mixtos, complejizaba las relaciones sociales y
politicas de las misiones chiquitanas.

Estas unidades politicas indigenas, y los valores cultu-
rales que conservaron, fueron condicionadas por las dis-
tinciones que los indios y los colonizadores entendian,
con base en la etnicidad, el estatus y el género de los in-
dividuos. Las identidades dialécticas particulares y de
parentesco que hemos observado en las parcialidades
tuvieron sus raices anteriores a la conquista, pero pre-
sentaron mutaciones importantes debido al proceso dual
de combinacion y fragmentacién bajo el dominio colo-
nial. Algunas de las identidades registradas como desig-
naciones étnicas o tribales en la documentacién colonial
significaban en realidad diferencias de estatus o género:
los cautivos llevados a las misiones constituian una suer-
te de clase servil llamada como tal, y un cierto ntimero
de lenguas indigenas tenian distintos vocabularios para
hombres y mujeres.?® En ambas provincias, aunque mds
notoriamente en Chiquitos, los misioneros reclutaron a
los nedfitos al dirigir expediciones (“entradas”) para traer
nuevos contingentes de indios no-cristianos a las reduc-
ciones. Asi, los diferentes grupos dialectales hablantes de
lalengua pima poblaron las misiones mas septentrionales
de Sonora y, en Chiquitos, numerosas bandas se asen-
taron en los pueblos en distintos momentos. El jesuita
Julidn Knogler nos informa que los hijos de los recién
llegados a las misiones eran distribuidos entre las fami-
lias bautizadas para que aprendieran el idioma comun,
el chiquitano, y se acostumbraran al régimen de trabajo
de los pueblos (Knogler, 1979: 182).

;Como es que estas conflictivas esferas de poder nos
llevan a examinar de nuevo nuestras definiciones de uni-
dad politica y de modernidad? A primera vista, los alta-
res de mesquite y sahuaro en el desierto de Sonora o los

30 Los “nijoras’, en Sonora, fueron identificados como una “tribu” en
los primeros mapas y documentos coloniales, pero el término se referia
a cautivos separados de sus comunidades de origen (Dobyns, Ezell,
Jones y Ezell, 1960; Montané, 1990).

o

bosques de Chiquitos parecen escenarios extrafios en los
que discutir la modernidad. De acuerdo con el desafio
lanzado por Marshall Sahlins, sin embargo, las fronteras
coloniales del noroeste mexicano y del oriente boliviano
no son marginales a los procesos culturales que dan for-
ma a nuestro entendimiento de la modernidad. Los in-
dios que vivian bajo el sistema colonial se gobernaban y
defendian al comdn como una unidad politica viable
que articulaba diversas identidades étnicas a su interior
y se vinculaba con las estructuras de autoridad imperiales
que estaban obligados a confrontar. Los caciques indige-
nas reforzaron su estatus de elite mediante instituciones
como el cabildo, al mismo tiempo que los administra-
dores coloniales confiaban en los oficiales indigenas pa-
ra disciplinar sus poblaciones y proporcionar trabajo
para la produccién de excedentes comerciales. Los ca-
ciques distinguieron hdbilmente entre las autoridades
eclesidsticas y seculares, como observamos en las pe-
ticiones y levantamientos que hemos mencionado, sin
perder su racionalidad que integraba la religion, la con-
vivencia y el gobierno local.

Si trasladamos nuestra vision comparativa de estas dos
provincias hacia las similitudes y diferencias entre las
dreas nucleares de las colonias en Mesoamérica y los An-
des, y sus respectivas fronteras, es importante notar los
diferentes significados adscritos a los marcadores socia-
les de la desigualdad. Numerosos estudios de las comuni-
dades indigenas del periodo colonial tardio y de inicios
de la repuiblica del centro y sureste de México, la Amé-
rica Central y los Andes enfatizan las emergentes dife-
rencias de clase entre los “curacas” y “caciques”, las elites
indigenas coloniales, con actitudes de tipo empresarial y
la base mayoritaria de comuneros campesinos (Spalding,
1973 ¥ 1974; Stavig, 1999: 126-128; Abercrombie, 1998:
291-309; Farriss, 1984; Carmagnani, 1988; Grandin, 2000;
Dore, 1995; Gould, 1998). La anterior discusion sobre las
unidades étnico-politicas en estas dos fronteras, sin em-
bargo, apunta a la importancia duradera de la etnicidad
y el género en moldear las sociedades indigenas colonia-
les. Esto no implica inmovilidad ni sugiere continuidades
atdvicas desde el pasado precolonial. Més bien, nos per-
mite historiar los cambios en las identidades culturales
que tanto enmascararon como revelaron las desigualdades



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 73

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

sociales. Nos alerta respecto de la praxis de las unidades
étnico-politicas, al ser éstas forjadas en el curso de sus
experiencias cotidianas y en episodios de confrontacion
con autoridades ajenas. Las particulares constelaciones
de clase, raza (etnicidad) y género que se desarrollaron
historicamente en ambas dreas, tanto de frontera como
nucleares, se aclaran cuando las vemos a través de com-
paraciones inter-regionales.’!

Elimperialismo espanol conect6 las “sociedades parcia-
les” indigena y colonial de ambas regiones con la econo-
mia mundial del capitalismo mercantil. Los trabajadores
indigenas, sobre cuyos hombros descansaba el proyecto
colonial, aprendieron el valor de las mercancias y el co-
mercio en unidades monetarias llevados a cabo mediante
el lenguaje del trueque. El sistema imperial al que contri-
buyeron canalizo la riqueza hacia las metrépolis centrales
europeas, sin duda, pero las elites criollas e hispanizadas
y los comuneros indios de las fronteras coloniales mol-
dearon y limitaron ese sistema de acuerdo con sus propias
necesidades y demandas.3 Los pueblos sonorenses y
chiquitanos buscaron innovaciones tecnolégicas como
herramientas de metal y telares, pero preservaron su pro-
pio bagaje de conocimientos ligados a su medio am-
biente y a sus necesidades materiales y espirituales.

Si la modernidad, en el sentido europeo, insiste en el
individualismo y rechaza los lazos corporativos de leal-
tad, entonces las unidades politicas indigenas de Sonora
y Chiquitos ofrecen una critica a la modernidad en su
defensa del “comuin” y en su combinacion de practicas
religiosas y politicas en las esferas publicas de sus comu-
nidades. Los cabildos y las tropas de los presidios recono-
cieron diversos criterios de estatus, basados en el linaje,
la afiliacién étnica y el mérito demostrado en la guerra

31 Cheryl Martin (1996: 184-200) compara el peso relativo dado al gé-
nero y a la raza en las sociedades coloniales de Chihuahua y México
Central. Ross Frank (2000) enfatiza las distinciones de clase en la cam-
biante identidad del “vecino” de Nuevo México. La sintesis de Elizabeth
Dore (2000) sobre problemas de género y el estado durante el “largo
siglo XIX” se basa mayormente en los c6digos civiles y en estudios de
caso referidos a diferentes regiones de América Latina, sin comparar
explicitamente las sociedades de frontera con las dreas centrales.

32 Brooke Larson (1988/1998: 6-8) también ha planteado esta interac-
ci6n entre el sistema mundial y los procesos locales para el caso de los
Andes centrales de Bolivia.

Petrograbados “El Barril”, municipio de Ramos Arizpe, Coahuila /
Foto de Jan Kuijt

y el liderazgo politico, y s6lo parcialmente adaptaron las
nociones ibéricas de propiedad y riqueza. Los hombres
ganaban méritos principalmente a través de la caza y la
guerra, tomando cautivos y negociando conflictos. Las
mujeres obtenfan prestigio mediante sus habilidades co-
mo tejedoras, curanderas, productoras y procesadoras
de alimento, y sus roles (aunque fueran secundarios) en
las ceremonias religiosas. Estas aseveraciones no plan-
tean una division sencilla y limpia entre “lo moderno” y
“lo tradicional’, sino que subrayan las practicas politicas
hibridas de los indigenas coloniales en un contexto de po-
deres desiguales. Los pueblos sonorenses y chiquitanos
atravesaron multiples fronteras, ocupando distintos es-
pacios ecoldgicos del bosque, el desierto y los pueblos de
misiéon. Su misma lucha por sobrevivir puso en mo-
vimiento nuevos procesos culturales y senté las bases
de las historias de modernidad vistas desde la periferia.

Bibliografia

Abercrombie, Thomas, 1998, Pathways of Memory and Po-
wer: Ethnography and History Among an Andean People,
University of Wisconsin Press, Madison.

o

73



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 74

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

Alden, Dauril, 1996, The Making of an Enterprise: The Socie-
ty of Jesus in Portugal, Its Empire, and Beyond, Stanford

University Press, Stanford.

Becker, Marc, 1999, “Comunas and Indigenous Protest in
Cayambé, Ecuador”, en The Americas, 55, 4: 531-560.
Block, David, 1994, Mission Culture on the Upper Amazon:

Native Tradition, Jesuit Enterprise, and Secular Policy in
Moxos, 1660-1880, University of Nebraska Press, Lincoln.
Bolton, Herbert Eugene, 1917, “The Mission as a Frontier
Institution in the Spanish-American Colonies”, en Ame-

rican Historical Review, 23: 42-61.

Bushnell, Amy, 1994, Situado and Sabana: Spain’s Support
System for the Presidio and Mission Provinces of Florida,
Anthropological Papers num. 74, American Museum of

Natural History, Nueva York.

Carmack, Robert M., Janine Gasco, Gary H. Gossen, 1996,
The Legacy of Mesoamerica: History and Culture of a Na-
tive American Civilization, Institute for Mesoamerican

Studies, Prentice Hall, Albany.

Carmagnani, Marcello, 1988, El regreso de los dioses: El pro-
ceso de reconstitutcion de la identidad étnica en Oaxaca,

siglos XVII y XVIII, FCE, México.

Clendinnen, Inga, 1983, “Yucatec Maya Women and the Spa-
nish Conquest: Role and Ritual in Historical Recons-
truction”, en The Journal of Social History, 15: 427-442.
Collier, George A., con E. L. Quaratiello, 1999, Basta! Land
74 4 & the Zapatista Rebellion in Chiapas, Food First Books,

Oakland.

Collier, Jane Fishburne, 1988, Marriage and Inequality in
Classless Societies, Stanford University Press, Stanford.
Cramaussel, Chantal, 2000, “De cémo los espanoles clasifi-
caban a los indios. Naciones y encomiendas en la Nueva
Vizcaya Central”, en Hers, Mirafuentes, Soto, Vallebue-
no (eds.), Ndmadas y sedentarios en el norte de México.
Homenaje a Beatriz Braniff, Mexico, UNAM, pp. 218-284.
Chassen-Lopez, Francie, 1998, “Maderismo or Mixtec Em-
pire? Class and Ethnicity in the Mexican Revolution, Cos-
ta Chica of Oaxaca, 1911, en The Americas, 55, 1: 91-128.
Deeds, Susan M., 1997, “Double Jeopardy: Indian Women in
Jesuit Missions of Nueva Vizcaya”, en Susan Schroeder,
Stephanie Wood y Robert Haskett (eds.), Indian Women of
Early Mexico, University of Oklahoma Press, Norman.
——, 2000, “Legacies of Resistance, Adaptation, and Tena-
city: History of the Native People of Northwest Mexico”,
en Robert Adams y Murdo MacLeod (eds.), The Cam-
bridge History of the Native Peoples of the Americas, vol.
11, Mesoamerica, parte 2: 44-88, Cambridge University

Press, Cambridge.

——, en prensa, Defiance and Difference in Mexico’s Colo-

nial Period, University of Texas Press, Austin.

Dobyns, Henry, P. Ezell, A. Jones y G. Ezell, 1960, “What we-
re Nixoras?”, en Southwestern Journal of Anthropology,

16, 2: 230-268.

o

Doolittle, William E., 1980, “Aboriginal Aricultural develop-
ment in the Valley of Sonora, Mexico”, en Geographical
Review, 70, 3: 328-342.

Dore, Elizabeth, 1995, “Land Privatization and the Differen-
tiation of the Peasantry: Nicaragua’s Coffee Revolution,
1850-1920", en Journal of Historical Sociology, 8, 3: 303-326.

Dore, Elizabeth, 2000, “One Step Forward Two Steps Back:
Gender and the State in the Long Nineteenth Century”,
en Elizabeth Dore y Maxine Molyneux (eds.), Hidden
Histories of Gender and the State in Latin America, Duke
University Press, Durham.

Farriss, Nancy, 1984, Maya Society under Colonial Rule: The
Collective Enterprise of Survival, Princeton University
Press, Princeton.

Fernandez, Juan Patricio, 1994, Relacién historial de las mi-
siones de indios Chiquitos, Daniel Santamaria Ed., Cen-
tro de Estudios Indigenas y Coloniales, Jujuy.

Fischermann, Bernd, 1996, “Contexto social y cultural’, en
Teresa R. de Centurién y L. J. Kraljevic (eds.), Plantas iiti-
les de Lomerio, Bolbor, Santa Cruz.

, 2000, “Los Rojas, artesanos y sacerdotes cruceos en
la Chiquitania (recordando a Hans Roth)”, en Festival
Internacional de Musica “Misiones de Chiquitos”, III
Reunién Cientifica, APAC, Santa Cruz.

Foucault, Michel, 1978, The History of Sexuality, trad. de Ro-
bert Hurley, Vintage, Nueva York.

,1979, La arqueologia del saber, Siglo XXI, México (1969,
Larchéologie du savoir, Editions Gallimard, Paris].

Frank, Ross, 2000, From Settler to Citizen: New Mexican
Economic Development and the Creation of Vecino Socie-
1y, 1750-1820, University of California, Berkeley.

Ganson, Barbara, 1989, “The Evuevi of Paraguay: Adaptive
Strategies and Responses to colonialism, 1528-1811, en The
Americas, 45, 4: 460-488.

Garavaglia, Juan Carlos, 1987, Economia, sociedad y regiones,
Eds. de la Flor, Buenos Aires.

Garcia Recio, José Ma., 1988, Andlisis de una sociedad de fron-
tera: Santa Cruz de la Sierra en los siglos XVI y XVII, Di-
putacion Provincial, Sevilla.

Gerhard, Peter, 1993, The North Frontier of New Spain, Uni-
versity of Nebraska Press, Lincoln.

Gibson, Charles, 1964, Aztecs under Spanish Rule, Stanford
University Press, Stanford.

,1991, Tlaxcala en el siglo XVI, FCE, México. [1952, Tlax-
cala in the Sixteenth Century, Stanford University Press,
Stanford].

Gould, Jeffrey L., 1998, To Die in this Way: Nicaraguan In-
dians and the Myth of Mestizaje, 1880-1965, Duke Uni-
versity Press, Durham.

Grandin, Greg, 2000, The Blood of Guatemala: A History of
Race and Nation, Duke University Press, Durham.

Guardino, Peter, 1996, Peasants, Politics, and the Formation
of Mexico’s National State: Guerrero, 1800-1857, Stanford
University Press, Stanford.




1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 75

OTONO-INVIERNO 2002

Desacatos

o

SABERES Y RAZONES

Gutiérrez, Ramon, 1991, When Jesus Came, The Corn Mo-
thers Went Away: Marriage, Sexuality, and Power in New
Mexico, 1500-1846, Stanford University Press, Stanford.

Guy, Donna y Thomas Sheridan (eds.), 1998, Contested
Ground: Comparative Frontiers on the Northern and
Southern Edges of the Spanish Empire, University of Ari-
zona Press, Tucson.

Hardt, Michael y Antonio Negri, 2000, Empire, Harvard Uni-
versity Press, Cambridge.

Haskett, Robert, 1991, Indigenous Rulers. An Ethnohistory of
Town Government in Colonial Cuernavaca, University of
New Mexico Press, Albuquerque.

Hausberger, Bernd, 1991, “La violencia en la conquista es-
piritual: las misiones jesuitas de Sonora’, en Jahrbuch fiir
Geschichte von Staat, Wirtschaft und Gesellschaft La-
teinomerikas, 30: 27-54.

Jackson, Robert, 1994, Indian Population Decline: The Mi-
ssions of Northwestern New Spain, 1687-1840, University
of New Mexico Press, Albuquerque.

Jones, Richard, 1971, “The Wi’igita of Achi and Quitobac”,
en The Kiva, 36.

Kessell, John, 1976, Friars, Soldiers, and Reformers: Hispanic
Arizona and the Sonora Mission Frontier, 1767-1856, Uni-
versity of Arizona Press, Tucson.

Knogler, P. Julian, 1979, “Relato sobre el pais y la naciéon de
los chiquitos”, en W. Hoffmann, Las misiones jesuiticas en-
tre los chiquitanos, Fundacion para la Educacion, la Cien-
cia y la Cultura, Buenos Aires.

Langer, Eric y Robert Jackson (eds.), 1995, The New Latin
American Mission History, University of Nebraska Press,
Lincoln.

Larson, Brooke, 1988/1998, Cochabamba, 1500-1900: Colo-
nialism and Agrarian Transformation in Bolivia, 2a. ed.
ampliada, Duke University Press, Durham.

Lockhart, James, 1992, The Nahuas after the Conquest: A
Social and Cultural History of the Indians of Central Me-
xico, Sixteenth through Eighteenth Centuries, Stanford
University Press, Stanford.

Lovell, William G. y Charles H. Lutz, 1995, Demography and
Empire: A Guide to the Population History of Spanish
Central America, 1500-1821, Dellplain Latin American
Studies, 33, Westview Press, Boulder.

Maeder, Ernesto, 1992, Misiones del Paraguay: conflictos y
disolucion de la sociedad guarani (1768-1850), MAPFRE,
Madrid.

y Alfredo Bolsi, 1974, “La poblacién de las misiones
guaranies entre 1702-1767”, en Estudios Paraguayos, 2, 1:
111-37.

Mallon, Florencia, 1995a, “The Promise and Dilemma of
Subaltern Studies: Perspectives from Latin American
History”, en American Historical Review, 99, 5: 1491-1515.

,1995b, Peasant and Nation. The Making of Postcolonial

Mexico and Peru, University of California Press, Berkeley.

Martin, Cheryl, 1996, Governance and Society in Northern
Mexico. Chihuahua in the Eighteenth Century, Stanford
University Press, Stanford.

Merrill, William, 1989, “Conversion and Colonialism in Nor-
thern Mexico. The Tarahumara Response to the Jesuit
Mission Program, 1601-1767", en R. W. Hefner (ed.), Con-
version to Christianity: Historical and Anthropological
Perspectives on a Great Transformation, University of Ca-
lifornia Press, Berkeley.

Meétraux, Alfred, 1943, “The Social Organization and Reli-
gion of the Mojo and Manas{”, en Primitive Man: Quar-
terly Bullein of the Catholic Anthropological Conference,
XVI, 1-2.

Montané, Julio, 1990, “De nijoras y ‘espafioles a medias’”, en
XV Simposio de Historia de Sonora, Universidad de So-
nora, Hermosillo.

Nabhan, Gary, 1982, The Desert Smells Like Rain. A Natura-
list in Papago Indian Country, North Point Press, San
Francisco.

—— y Thomas E. Sheridan, 1977, “Living Fencerow of the
Réo San Miguel, Sonora, Mexico: Traditional Technolo-
gy for Floodplain Managment’, en Human Ecology, 5, 2:
97-111.

Nentvig, Juan [1764] 1971, Descripcion geogrdfica, natural y
curiosa de la provincia de Sonora, German Viveros (ed.),
AGN, México.

Orbigny, Alcides de, 1944, El hombre americano, Ed. Futuro,
Buenos Aires [1839, Lhomme américain de I'Amérique
méridionale considéré sous ses rapports physiologiques et
moraux, 2 vols., Paris].

, (1844] 1945, Viaje a la América meridional, 4 vols., Ed.
Futuro, Buenos Aires.

Parejas, Alcides, 19953, “Organizacién misionera”, en Pedro
Querejazu (ed.), Las misiones jesuiticas de Chiquitos, Fun-
dacién BHN, La Paz.

,1995b, “El fin del régimen jesuitico”, en Pedro Quere-
jazu (ed.), Las misiones jesuiticas de Chiquitos, Funda-
cion BHN, La Paz.

Pennington, Campbell W., 1980, The Pima Bajo of Central
Sonora, Mexico, vol. I: The Material Culture, University
of Utah Press, Salt Lake City.

Pérez de Rivas, Andrés, [1645] 1986, Historia de los Triunfos
de Nuestra Santa Fé, 2 vols., Gobierno del Estado de So-
nora, Hermosillo.

Pfefferkorn, Ignaz, [1795] 1983, Descripcién de la provincia
de Sonora: Libro segundo, trad. de Armando Hopkins
Durazo, Gobierno del Estado de Sonora, Hermosillo.

, [1795] 1989, Sonora: A Description of the Province, 2da
ed., Theodore E. Treutlein (ed. y trad.), University of Ari-
zona Press, Tucson.

Polzer, Charles W., 1976, Rules and Precepts of the Jesuit Mi-
ssions of Northern New Spain, University of Arizona Press,
Tucson.

o

75



1 Saberes a 8/7/04 7:45 PM Page 76

76 4

SABERES Y RAZONES

o

Desacatos

OTONO-INVIERNO 2002

Radding, Cynthia, 1995, Entre el desierto y la sierra: Las na-
ciones 0’odham y tegiiima de Sonora, 1530-1840, CIESAS-
INAH, México.

, 19973, Wandering Peoples. Colonialism, Ethnic Spaces,

and Ecological Frontiers in Northwestern Mexico, 1700-

1850, Duke University Press, Durham.

, 1997b, “Voces chiquitanas: Entre la encomienda vy la

mision en el oriente de Bolivia (siglo XVIII)”, en Anuario

del ABNB.

, 1998, “Crosses, Caves, and ‘Matachinis’ Divergent

Appropriations of Catholic Discourse in Northwestern

New Spain”, en The Americas, 55, 2: 177-201.

, 20013, “From the Counting House to the Field and

Loom: Ecologies, Cultures, and Economies in the Mi-

ssions of Sonora (Mexico) and Chiquitania (Bolivia)”,

en Hispanic American Historical Review, 81, 1: 45-87.

, 2001b, “Historical Perspectives on Gender, Security,
and Technology: Gathering, Weaving, and Subsistence in
Colonial Mission Communities of Bolivia”, en Interna-
tional Journal of Politics, Culture and Society, 15, 1: 107-123.

——, en prensa, “Sonora and Chiquitania in Mexico and
Bolivia: Ethnic Polities and Emrging Nation-States on
Two Frontiers”, en Eric D. Langer y Mario Cerutti (eds.),
Indians, Frontiers, and the State in Nineteenth-Century
Latin America, University of Nebraska Press, Lincoln.

Real Academia, 1970, Diccionario de la lengua espariola, 19a.
ed., Real Academia Espanola, Madrid.

Restall, Matthew, 1977, The Maya World: Yucatec Culture and
Society, 1550-1850, Stanford University Press, Stanford.

Ricard, Robert, [1933] 1966, The Spiritual Conquest of Mexi-
co, University of California Press, Berkeley.

Riester, Jiirgen, 1972, “Curanderos y brujos de los indios chi-
quitanos’, en Revista de la Universidad Boliviana Gabriel
René Moreno, XVI, 31-32.

Saeger, James, 2000, The Chaco Mission Frontier: The Guay-
curuan Experience, University of Arizona Press, Tucson.

Sahlins, Marshall, 1985, Islands of History, University of Chi-
cago Press, Chicago.

——, 2000, Culture in Practice, Zone Books, Nueva York.

Said, Edward, 1993, Culture and Imperialism, Knopf, Nueva
York.

Santamaria, Daniel, 1986, “Fronteras indigenas del oriente
boliviano. La dominaci6n colonial en Moxos y Chiqui-
tos, 1675-1810", en Boletin Americanista, 36.

Seed, Patricia, 1991, “Colonial and Postcolonial Discourse”
en Latin American Research Review, 26, 3: 181-200.

Shaw, Carolyn Martin, 1995, Colonial Inscriptions. Race, Sex
and Class in Kenya, University of Minnesota Press, Mi-
nneapolis.

Sheridan, Cecilia, 1999, EI “yugo suave del evangelio”: Las mi-
siones franciscanas de Rio Grande en el periodo colonial,
Centro de Estudios Sociales y Humanisticos, Saltillo.

o

Sheridan, Thomas, 1988, Where the Dove Calls: The Political
Ecology of a Peasant Corporate Community in Northwes-
tern Mexico, University of Arizona Press, Tucson.

Spalding, Karen, 1973, “Kurakas and Commerce: A Chapter
in the Evolution of Andean Society”, en Hispanic Ameri-
can Historical Review, 53, 4: 581-599.

,1974, De indio a campesino, Instituto de Estudios Pe-
ruanos, Lima.

Spicer, Edward H., 1962, Cycles of Conquest: The Impact of
Spain, Mexico, and the United States on the Indians of the
Southwest, 1533-1960, University of Arizona Press, Tucson.

,1980, The Yaquis: A Cultural History, University of Ari-
zona Press, Tucson.

Stavig, Ward, 1999, The World of Tupac Amaru: Conflict, Co-
mmunity, and Identity in Colonial Peru, University of
Nebraska Press, Lincoln.

Stern, Steve, 1988, “Feudalism, Capitalism, and the World-
System in the Perspective of Latin America and the Ca-
ribbean”, en American Historical Review, 93, 4: 829-873.

Teja, Jesus E de la, 1995, San Antonio de Béxar: A Commu-
nity on New Spain’s Northern Frontier, University of New
Mexico Press, Albuquerque.

Wallerstein, Immanuel, 1974, The Modern World-System:
Capitalist Agriculture and the Origins of the European
World-Economy in the Sixteenth Century, Academic Press,
Nueva York.

,1980, The Modern World System II: Mercantilism and
the Consolidation of the European World-Economy, 1600-
1750, Academic Press, Nueva York.

Weber, David J.,1992, The Spanish Frontier in North Ameri-
ca, Yale University Press, New Haven.

West, Robert, 1993, Sonora: Its Geographical Personality, Uni-
versity of Texas Press, Austin.

Whigham, Thomas, 1995, “Paraguay’s Pueblos de Indios:
Echoes of a Misisonary Past”, en Langer y Jackson (eds.),
New Mission History, 161-163.

White, Richard, 1991, The Middle Ground: Indians, Empires,
and Repaublics in the Great Lakes Region, 1650-1815, Cam-
bridge University Press, Cambridge.

Whitehead, Neil L., 1993, “Ethnic Transformation and His-
torical Discontinuity in Native Amazonia and Guayana,
1500-1900”, en L’Homme, 126-128, XXXIII, 2-4: 185-305.

Whitten, Norman, 1985, Sicuanga Runa: The Other Side of
Development in Amazonian Ecuador, University of Tlli-
nois Press, Urbana.

, 1988, “Commentary: Historical and Mythic Evoca-

tions of Catholic Power in South America”, en John D.

Hill (ed.), Rethinking History and Myth: Indigenous South

American Perspectives on the Past, University of Illinois

Press, Urbana.




