Améjiminaa majcho:
“La comida de nuestra gente”
Etnografia de la alimentacion entre los mirafia

Carmensusana Tapia Morales
Universidad Nacional de Colombia

Resumen. Para los mirafia, pueblo indigena que habita el medio y bajo rio Caqueta (regién
amazoénica colombiana), saber cocinar implica saber cultivar, cosechar, pescar y recolectar.
Dicho conocimiento se enlaza, por tanto, con la dimensién tangible de su mundo, donde el
rio, la selva, el lugar de la plantacion (o “chagra”) y la casa comunal ancestral (o “maloca”) se
erigen como espacios culturales y microcosmos que representan la inmensidad del territorio
ancestral. El propdsito de este articulo es evidenciar el mundo existente en el saber culinario
que envuelve a la practica alimenticia de los indigenas de la regién amazénica colombiana,
haciendo énfasis en el interés en el conocimiento gastronémico de estos indigenas, grupo
aborigen poco investigado en el campo antropoldgico y etnogréfico, lo que hace atin mas
necesario reivindicar todo aquello que forma parte de su saber tradicional.
Palabras clave: 1. saber culinario, 2. patrimonio cultural inmaterial,
3. mirafia, 4. regién amazonica, 5. territorio ancestral.

Abstract. For mirafia, indigenous group that inhabits in means and low Caquetd river
(Colombian Amazonian region), knowledge to cook implies to know how to cultivate, to
harvest, to fish and to collect. This knowledge connects therefore with the tangible dimension
of its world, where the river, the forest, the place of the plantation (or “chagra”) and the
ancestral communal house (or “maloca”) are elevated like cultural spaces and microcosm
that represent the immensity of the ancestral territory. The intention of this article is the one
to demonstrate the existing world in the culinary knowledge that surrounds the nutritional
practice of the natives of the Colombian Amazonian region, emphasizing my interest in
the gastronomical knowledge held by these natives, native group little investigated in the
anthropological and ethnographic field, what makes necessary still more, to vindicate
everything what it is part of its traditional knowledge.
Keywords: 1. culinary knowledge, 2. intangible cultural heritage,
3. Mirafia, 4. Amazonic region, 5. Ancient territory.

cullurales
VOL. V, NUM. 9, ENERO-JUNIO DE 2009
ISSN 1870-1191

39



Culturales

Introduccion’

“DiME Lo QUE coMEs Y TE DIRE quién eres”, es la frase que haria
popular el legista Jean Anthelme Brillat-Savarin, quien en 1825
escribiera el primer tratado de gastronomia (Fisiologia del gusto),
donde alude a la importancia de la comida més alla de la simple
funcién nutritiva y reconstituyente. Con esa maxima, Brillat-
Savarin esbozaba el papel que desempefia todo saber culinario
como forjador de identidad y como continuidad del conocimiento
propio de una sociedad, aventajando con creces el acto de cocinar
inconsciente y carente de significado sociocultural.

El saber culinario indigena encaja en el verdadero significado
de esta acepcion, ya que todo lo que se come, lo que constituye la
provision diaria, merece ser valorado a la luz de lo que significa
social y culturalmente. Cocinar se convierte, por consiguiente,
en una préictica ritual en la que cada ingrediente, cada utensilio,
evoca una filosoffa animista que exhorta la vida de todo aquello
que hace parte del engranaje culinario. Consecuentemente, el acto
de cocinar en el contexto indigena se escinde por completo del
estricto ejercicio de hacer comestible un alimento, ahondando en
terrenos simbdlicos lo que es importante reivindicar a cada mo-
mento, aquellos espacios, practicas culturales, representaciones,
conocimientos, técnicas y emotividades que rodean el antes y el
después de la preparacion de una comida especifica.

Se cocina para rememorar la historia de creacién de la etnia
y del territorio donde se encuentran asentada; para recrear la
esencia misma de la humanidad y su corporeidad; para amparar
y expresar afecto y dedicacion a la colectividad; para evocar
a aquellos seres invisibles o “duefios de mundo”, quienes en

! Para el presente texto se opt6 por transcribir entre barras inclinadas (/ /) los
términos expresos en la lengua indigena mirafia; y para tal fin se utilizé el Alfabeto
Fonético Internacional. Las expresiones y frases que hacen parte del espaiol re-
gional o que traducen el significado del mirafia al espafiol fueron transcritas entre
comillas cuadradas o angulares (« »); el empleo de las comillas superiores (*“...”)
queda limitado a los fragmentos extraidos de articulos o textos consultados. Ambos
tipos de citas y locuciones se escriben en cursiva.

40



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

calidad de entidades vivientes circundan y conforman la vida
cotidiana indigena, al punto de que sin su ayuda seria imposible
captar todos aquellos beneficios que ofrece la madre tierra.

Con base en lo antedicho, es el propdsito de este texto develar el
mundo y el saber culinario que envuelven a la practica alimenticia
de los indigenas de la regién amazoénica colombiana, haciendo
énfasis en el conocimiento gastronémico de los mirafa, pueblo
aborigen amazdnico poco investigado en el campo antropolégico
y etnografico, lo que hace atin mas prioritario reivindicar todo
aquello que forma parte de su conocimiento tradicional.

Aislada del mestizaje cultural que caracterizé a la cocina de
muchos de los pueblos indigenas de Colombia y del continente
americano, la comida indigena amazdnica, y especialmente la
mirafia, constituye hoy por hoy un activo de la memoria y no un
pasivo de la nostalgia. En el saber culinario mirafia se evidencia
un principio basico que prima en muchas colectividades indige-
nas de América, donde se prioriza la faceta mistica y vital del
alimento y donde se concibe el cocinar como una practica cultural
que, si bien calma la apetencia del cuerpo, colma también, ante
todo, las carencias del alma.

Exhortando la experiencia y el saber acumulado que implic6
usar adecuadamente alimentos incluso con altos niveles de
toxinas, con su saber culinario los mirana demuestran el vasto
conocimiento que sobre el medio natural detentan como colec-
tividad, un conocimiento que han fusionado con sus préicticas
sociales y culturales cotidianas.

Saber cocinar entre los mirafia implica, ademads, saber cultivar,
cosechar, pescar y recolectar. El saber culinario propio de este
grupo indigena se enlaza con la dimensidn tangible de su mun-
do, donde rio, selva, chagra y maloca se erigen como espacios
culturales y microcosmos que representan el amplio territorio
ancestral, todos ellos presentes a la hora de servir la comida
ancestral.

Coherentes con la idea de que “somos lo que comemos”,
en el presente texto ahondaré en los diversos significados que

41



Culturales

adquieren los alimentos en ese contexto indigena, y para ello
aprovecharé el saber legado a los actuales portadores del cono-
cimiento, asi como el saber adquirido durante estadias de campo
entre esa colectividad.

En el primer apartado de este documento me referiré a la
estrecha relacion existente entre los principales espacios que
circundan el mundo mirafia como lugares por excelencia donde
estos indigenas se aprovisionan de los alimentos bésicos (yuca
brava, fame, pescados, frutas o pepas de monte, entre otros), asi
como al papel que desempeiia la mujer en el cultivo, cosecha y
preparacion de la alimentacion, una actividad que, por demds, es
equiparable a la labor ritual que desempefia cualquier “sabedor”
de este contexto cultural.

En seguida aludiré a los ingredientes base del saber culinario mi-
rafia, precisando las variedades y los usos culinarios que brindan,
asi como el significado que adquieren dentro del contexto mitico-
simbdlico propio de esta etnia. Como parte complementaria, me
referiré a los utensilios artesanales empleados en el proceso de
preparacion y consumo de los alimentos, lo mismo que a las téc-
nicas de almacenamiento y provision empleadas por los mirafia.
Finalmente, a modo de conclusién, expondré los aspectos més
representativos que desde esta experiencia investigativa pude
vislumbrar al relacionar el saber culinario con las manifestaciones
y expresiones culturales que constituyen el patrimonio inmaterial
de una sociedad como la que conforman los mirafia.

Valiéndonos de la experiencia y conocimiento adquirido duran-
te afios de estancia en campo, el presente documento constituyd la
investigacion base presentada en el marco de la primera version
del Premio Nacional de Gastronomia, convocado en 2007 por el
Ministerio de Cultura de Colombia; este proyecto de investiga-
cién obtuvo un reconocimiento extraordinario porque presentd
una receta gastrondmica tradicional que incluy6 los ingredientes
y las técnicas de preparacion que definen y caracterizan a la cul-
tura mirafia, sin dejar de lado la posibilidad de ser reinterpretada
o innovada con nuevas técnicas y saberes culinarios.

42



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

Sin lugar a dudas, el trabajo aqui expuesto no hubiese sido po-
sible sin la constante y solicita interaccién con aquellos hombres
y mujeres de la comunidad mirafia, quienes me acogieron en el
seno de sus hogares a la lumbre de sus fogones, ensefidndome
el trasfondo cultural y simbdlico registrado en este documento.
Agradezco especialmente a Andrea Bora Mirafia, ejemplo de lo
que representa una mujer maloquera y a quien dedico este trabajo
como homenaje de lo que representd en vida y del importante
y extenso legado que dejo a su familia, comunidad y amigos
cercanos. Igualmente extiendo mi agradecimiento a Roberto
Mirafa, Crispin Mirafia, Salvador Mirafia, Emilia Bora, José
Imi Mirafa, Luis Mirafia, Alba Bora, Elbano Mirafia, Alcibiades
Mirafia y Elena Muinane, quienes con paciencia y dedicacién me
permitieron acercar a su cotidianidad, convirtiéndose en verda-
deros interlocutores con los que tuve la oportunidad de dialogar

Foto A. Muchos de los petroglifos grabados en las rocas aledaias a chorros o raudales en
el rio Caquetd (en mirafia /Okdjimo/ o «rio de la danta») hacen referencia a eventos miti-
cos de gran importancia para los pueblo indigenas, entre los cuales se evidencia el empleo
exclusivo de determinadas especies vegetales y animales por parte de la etnia, quienes
las detentan en calidad de poseedores excepcionales de dichas especies y sus respectivas
variedades (foto tomada en raudal de Araracuara. Medio Rio Caquetd. 1994, cstm).




Culturales

y aprender, y brinddndome finalmente la mas importante leccion
que se puede aprender desde la cocina: una receta es mas que
un conjunto de indicaciones y procedimientos... es ante todo
una historia, un relato que da cuenta de los hébitos y valores
de un pueblo; una manera de vivir y percibir el mundo tGnico y
particular, que nos permite adentrarnos en el amplio pero des-
conocido ambito cultural propio de este pueblo indigena; saber
que, indudablemente, enriqueceré desde diversas perspectivas el
patrimonio cultural inmaterial, y por supuesto el gastronémico,
de un pais multicultural como el colombiano.

Foto B. Los chorros o pedregales (/neéwayba/), constituyen los lugares por excelencia de
abastecimiento de pescado, uno de las principales fuentes de alimentacién de este grupo
indigena (tomada en raudal quebrada de Meta (/Bakoi/). Medio Rio Caquetd. 1994, cstv).

La cocina y sus madres: una estrecha relacion
entre el mundo femenino y el saber culinario miraiia

La mujer es la madre de todo lo que existe en la naturaleza y en
el espacio doméstico. Es la madre del mundo porque cuida la
vida de las personas y todo depende de las actividades que ella

44



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

realiza; también es lo bueno que compone a la naturaleza. Todos
los ciclos del afio le pertenecen y alli estd su vitalidad. El curador
del mundo le da fertilidad a la naturaleza, pero ésta no da frutos
ni semillas por si sola; para que ésta fructifique constantemente es
necesario que la mujer la esté alimentando con regularidad. Los
hombres arreglan y limpian el mundo mientras que las mujeres
son las que le dan vida por medio de la comida; los hombres
son una parte complementaria del mundo, pues las mujeres son
las madres de la naturaleza y son las tinicas con la capacidad de
transformarla (Arhem et al., 2004).

Considerado uno de los pueblos indigenas menos conocido en
los ambitos regional y nacional a pesar de su relevancia en los
procesos sociales, econdmicos e histéricos que desde la colonia
se vienen gestando en la regién amazénica de la actual Colom-
bia, los mirafia se encuentran ubicados en la actualidad sobre la
margen media del rio Caqueta, en el Departamento del Amazo-
nas, sector donde han emplazado sus principales asentamientos
(Puerto Remanso-El Tigre, Puerto Solarte, Mariamanteca o Ma-
riapolis y San Francisco-Puerto Solarte), habitados por poblacién
inferior a los 400 individuos, aproximadamente.

Originalmente, los mirafna (en portugués, “miranha”)* proceden
de diversos grupos tribales que habitaron el bajo Cahuinari (en
lengua /améjimina/, que se traduce como “la gente de abajo™), asi
como la cabecera del rio Pama (principal afluente del Cahuinarf),
lugar considerado el “centro del mundo” o espacio de origen de
esta etnia indigena.

2 Bajo el vocablo “miranha”, empleado en la lengua portuguesa y general desde
mediados del siglo dieciocho, los comerciantes lusobrasileros identificaron a las
poblaciones aborigenes aledafias a la ribera media del Caquetd o Yapurd. Segtin
las fuentes compiladas por viajeros alemanes durante el siglo diecinueve (Spix y
Martius), para entonces se diferenciaban los mirafia en dos grupos principales: a)
los mirafias Caravana — Tapuya (“Miranha Caravana — Tapuya”) y b) los mirafia
Oird — Agu — Tapuya (“Miranha Oird — A¢u — Tapuya”). A los primeros se les
considerd una poblacion beligerante, que permanentemente mantuvo contacto con
los portugueses y patrocind el sometimiento de indigenas a manos de los lusobra-
sileros; por su parte, los segundos (mirafia Oird — A¢u — Tapuya) constituirian los
predecesores de los actuales mirafia (Seifart, 2002).

45



Culturales

Grdfico A. El Vertumno de Giuseppe Arcimboldo (1590). Tomado de la pagina web
Ciudad de la Pintura. Direccion ure: http:/pintura.aut.org/BU04? Autnum=11585
&Empnum=15319&Inicio=16. Consultado el 12 de junio de 1007.

Gracias a la labor creadora de Niimtie, el principal ser viviente,
quien cred el mundo primigenio a partir de su propio cuerpo, se
materializ6 la totalidad del territorio indigena mirafia como un
gigantesco ser vivo constituido por las diversas plantas y especies
animales primordiales;* composicion que hace que muchas de estas
especies adquieran una especial significacion y se les maneje casi
ritualmente durante su captacion, recoleccién y preparacion.

La materia prima de toda comida se obstiene de espacios como
la selva, los rios, las quebradas y las chagras que circundan a la
maloca (/baaeja’/), los que, a su vez, se encuentran cohabitados
por otros seres vivos que, al igual que los humanos, se organizan
en colectividades.

3 Una representacion visual que ilustra un cuerpo con rasgos humanos consti-
tuido por especies vegetales y animales se hace evidente en la obra pictérica de
Giuseppe Arcimbolo; que se aproxima a la concepcion mirafia de territorio (ver
la ilustracion 1). Al respecto, M. Guyot (1975:93-109) menciona en uno de sus
articulos la analogfa existente entre las diversas partes del cuerpo humano y las
denominaciones de algunas especies animales y vegetales; y ambas categorias
también tienen su correspondencia con partes de la maloca o espacio habitacional
propio de este grupo indigena. Es importante destacar que, por lo tanto, la maloca
representa a pequefia escala el espacio territorial del grupo, un microcosmos que
recrea la hazafia de su principal ser mitoldgico (/Niim#e/).

46



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

Por ser equiparables sus sociedades a cualquiera de las que existen
entre los pueblos indigenas, estas colectividades se encuentran tutela-
das por “duefios de mundo” con quienes los sabedores indigenas deben
“negociar” para obtener beneficios que se traducen en resistencia y/o
inmunidad frente a determinadas enfermedades, cosechas favorables
de los productos cultivados en la chagra, facilidad en la consecucién
de carne de monte o en la captura de peces, entre otros.* Por consi-
guiente, entre los miraiia convergen estrechamente el saber culinario
y el conocimiento inherente al manejo del mundo y se ensamblan el
medio social y el natural mediante la cultura (Tapia, 2000).

Si bien selva y rio constituyen espacios usualmente frecuen-
tados por los hombres debido a las principales actividades que
desempefian en la comunidad (pesca, caza, elaboracién de los
principales elementos de la cultura ceremonial indigena, etcé-
tera), también son transitados por mujeres de la colectividad,
quienes diariamente se trasladan a sus plantios o chagras o sim-
plemente los circundan para realizar otras actividades que tienen
que ver con las labores propias en la maloca: lavar los tubérculos
recolectados, desangrar y preparar la carne, recolectar los frutos
de temporada en el monte, etcétera). No obstante, aunque la selva
y el rio brindan provisién esporddica a la familia, nunca llega a
suplir la totalidad de alimentos cosechados en la chagra.

El /Mé4jchotawa/, o huerto ya sembrado que proveerd de
comida,’ constituye por excelencia la chagra o plantio de la

4 Consecuentemente, todos y cada uno de los alimentos hacen parte de una
colectividad presidida por un duefio de mundo, quien consiente el manejo y dis-
frute de su “gente”, sugiriendo incluso la manera como deben ser empleados y las
restricciones u obligaciones basicas que se deben tener en cuenta antes y después
de su preparacién y consumo. Para ilustrar este concepto, los miraiia refieren
a la forma como las especies acudticas —peces, por lo general— se encuentran
“capitaneados” o dirigidos por una boa; en tanto que cada una de las variedades
vegetales sembradas o recolectadas en la chagra o en la selva detenta su regente
de acuerdo con su especie (por ejemplo, los fiames, un abuelo o duefio de mundo
de esta misma especie; las dantas, una tapir principal, etcétera).

> También se utiliza el término /mi e/, que aparentemente proviene del bora. En
mirafia también se utiliza el vocablo /wdijko/ para referirse al plantio sin sembrar
porque apenas ha sido tumbado y quemado el monte.

47



Culturales

mujer mirafia, el lugar donde asume el papel de poseedora y/o
tenedora de la alimentacién (“duefia de la provisién™) y donde
concilia con las también “duefias” de los tubérculos las frutas alli
plantadas.® El buen trabajo que la mujer desempefie en la chagra
serd evidente en el ambito social, ya que se hara acreedora de
estupendos cultivos que demostrardn su naturaleza laboriosa,
digna de ser reconocida como una verdadera maloquera, puesto
que logra armonizar el cuidado de sus *“vastagos” vegetales
(plantas que cultiva en la chagra) y la atencién que requiere su
familia (véanse las fotos C y D).

Foto C. /Mdjchotawa/ o chagra, huerto ya sembrado que proveera
a toda mujer mirafia de comida (tomada en la chagra de Andrea Bora Miraiia,
Puerto Remanso-El Tigre, Medio Rio Caquetd, 1997, cstm).

¢ Al igual que otras etnias indigenas amazdnicas, los mirafia consideran que los
productos obtenidos en sus chagras son, por excelencia, los que surten el alimento
de la casa o maloca; razon por la cual se establece una clara relacién entre esta
ultima y la chagra (Arhem ez al., 2004).

48



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

Foto D. Entre cuatro a cinco veces en la semana las mujeres visitan su chagra,
de tal manera que se asegure el cuidado y desyerbe de sus plantios (Andrea Bora Miraiia
dirigiéndose a su chagra. Puerto Remanso-El Tigre, Medio Rio Caquetd, 1997, cstm).

Labrar, cosechar y preparar los alimentos son tareas equipara-
bles a la labor ritual que desempefia cualquier sabedor dentro del
contexto indigena. La mujer labriega o “chagrera” sabe que plantar
la tierra no s6lo implica preparar el terreno, escoger los retofios de
las plantas y diseminarlos en medio de la huerta: entiende, ante
todo, que su labor implica conocer las historias de creacion de las
principales especies vegetales cultivadas en la chagra; historias
que se acompaiian con cdnticos, que hacen mencién al ciclo vital
de cada especie vegetal concebida como un ser viviente.

Con historias y cantos se favorece, por lo tanto, el crecimiento de
todas y cada una de las variedades de tubérculos, frutas, pimien-
tos y demads vegetales que conforman el plantio, y se garantiza,
ademas, el 6ptimo rendimiento de los alimentos una vez que se
procesen en la maloca. Por ello, si una mujer quiere lograr buenas
cosechas en su chagra y contar con un amplio aprovisionamiento
de comida en la maloca, debe aprender y ejercitar las referidas

49



Culturales

historias y tonadas, asegurdndose ademas de invocar a la primera
mujer duefia de la provisidn y a los duefios de cada especie vegetal,
espiritus que la apoyardn para que realice una buena labor.

El papel preponderante de la mujer no sélo se limitard a co-
nocer lo que cultiva y cémo lo planta en la chagra, sino también
cémo lo transformara en un poderoso alimento para el cuerpo y
el espiritu. Y es aqui, justamente, donde el conocimiento legado
de generacidn en generacion se hace fundamental, ya que muchas
de las especies vegetales colectadas, bien sea en la chagra o en
el monte, deben ser procesadas para asi poder separar algunas
sustancias toxicas de lo que realmente constituye el alimento.”

Habilmente, las mujeres también hacen de la preparacion de los
alimentos un arte que no todas logran desempeifiarlo de manera
apropiada, puesto que se considera que una buena cocinera se
distingue no sélo por el sabor y aroma de sus comidas, sino tam-
bién por la consistencia, tonalidad y textura de lo que prepara.

Es ella, la mujer mirafia, quien a través de la yuca ingresa el
resto de la chagra al espacio maloquero, posicionandose de su
papel de proveedora que posee la facultad de procesar y preparar
con sumo cuidado los alimentos. Su importancia y jerarquia se
manifiesta al tomar control de otro espacio también considerado
como femenino: el fogdn (/kiji’'wa’/) u “hogar de la candela”.

Trascendiendo la mera funcionalidad de instrumento que facili-
ta la coccidn y preparacion de los alimentos, el fogén constituye
un espacio vital en cuyo entorno se transforma (procesa) todo
aquello que es traido del rio, el monte o la chagra.? Es alli donde

"Tal es el caso de la yuca amarga o brava, de la que se deben anular los efectos
del téxico glicdsido ciangenético (4cido prusico), presente en toda la raiz o tubér-
culo, para que quede libre el uso de la masa y el almidén del tubérculo (Schultes
y Raffauf, 2004).

8 Las sociedades indigenas amazdnicas se caracterizan por ser duales, es decir, por-
que su estructura sociocultural se representa por pares. El espacio maloquero no serd la
excepcion y también obedecerd a este principio dual: asi como el fogdn se relacionara
con el mundo femenino, su equivalente en el mundo masculino serd el copay (/kdwaol),
o palo que es encendido en horas de la noche (en contraposicion al fogén femenino que
se enciende de dia) e ilumina las extensas jornadas de intercambio de conocimiento entre
sabedores y alumbra el suefio de quienes dormitan (Arhem ez al., 2004).

50



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

se convierte lo natural en social y culturalmente aceptado; es
el espacio de reunién y de encuentro de toda la familia; donde
se acoge al foraneo para brindarle amparo y proximidad a la
cotidianidad familiar.

Basicamente, todo fogén dispone de tres soportes de cerdmica
en medio de los cuales se ubican los troncos, astillas y chamizos
de madera. La permanencia de los soportes ceramicos y la pre-
servacion del fuego representan para los indigenas la vitalidad y
fortaleza de la estructura familiar que mora en la maloca; solidez
o inconsistencia que dependerdn del rol que desempeiien las
mujeres de la casa. Una estructura familiar debilitada por los
problemas y conflictos se manifiesta de manera tangible en la
presencia de unas bases de fogdn desgastadas y desquebrajadas,
que denotan el papel poco efectivo de la(s) mujer(es) de la maloca
para aprovisionar a la familia de alimento y, por ende, de unidad
(véanse las fotos E y F).

Foto E. “...y es alli donde se convierte lo natural en social y culturalmente aceptado, es el
espacio de reunion y de encuentro de toda la familia, donde se acoge al fordneo brindan-
dole amparo y proximidad a la cotidianidad familiar”. (Cocina de Andrea Bora Mirafa,

quien observa a su esposo, cufiado, hijo y nieto mientras comen. Puerto Remanso-El
Tigre, Medio Rio Caquetd, 1997, cSTM.)




Culturales

Foto F. “El fogén (/kiji'wa’/), u ‘hogar de la candela’ (...), facilita la coccién y prepa-
racion de los alimentos, [y] constituye un espacio vital en torno al cual se transforma (pro-
cesa) todo aquello que es traido del rio, el monte o la chagra.” (Mujer barasano preparan-
do las astillas y las bases de su fogdn para cocinar. Bocas del Pird-Apaporis, 1999, csT™.)

Por excelencia, son las esposas e hijas de los maloqueros (hombres
acargo de la maloca) las mejores proveedoras, cocineras y anfitrio-
nas de las comunidades. Se dice que estas mujeres (comtinmente
conocidas como maloqueras) han sido habilitadas (“‘curadas”) desde
su nacimiento para ejercer laboriosamente su cargo, de tal manera
que cada vez que tienen la tarea de hacer algo (rallar yuca, exprimir y
sacar el almidon, preparar las carnes de monte, elaborar el aji negro,
etcétera), lo hacen de una manera mas que eficiente.

Ellas, las maloqueras, mejor que nadie saben convocar alrede-
dor de su fogdn, hacer rendir la comida y lograr que los alimentos
preparados sean valorados por sus comensales, a quienes brindan
en sus recetas beneficios entrafiables.

“De ser curada pasan a curar”, dicen los indigenas, y qué mejor
que esta expresion para entender la funcién sociocultural que des-
empefan estas mujeres en la colectividad: acercar con su comida
a los fordneos; atender con sus preparaciones a las personas sin
importar a qué hora se hagan presentes; prescribir con sus sabores
y aromas a quienes requieren pronta recuperacion de sus desdi-

52



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

chas, desdenes y pesares; en pocas palabras, aliviar por encima
de todo el espiritu de sus comensales y recibir como recompensa
los agradecimientos o palabras de vida de la gente.

Para una buena maloquera, cocer un delicioso tucupi® (en mira-
fia, /chi“chi/) o tostar un suculento casabe'® (en mirafia, /ma’o7/)
son sélo comparables con la preparacién que su par masculino,
el maloquero, hace de un buen tabaco o ambil'! o de un dulce y
agradable mambe.'? Por consiguiente, al igual que la coca y el
tabaco, el casabe y el tucupi se conciben como verdaderos entes
vivos que adquieren la capacidad de acoger todo el conocimiento
y el poder de los entornos de donde provienen y transmitir al ser
consumidos la esencia misma del pensamiento teldrico propio de
la etnia. De ahi, nuevamente, que se comparen el saber de la mujer
a cargo de la provision (generalmente, la maloquera) y la labor
culinaria que realiza con la actividad ritual que en otro espacio de
la misma maloca realiza el curador, maloquero o sabedor.

Aunque me he extendido ampliamente en describir la impor-
tancia que encierran los alimentos colectados en la chagra, no
menos meritorios y provechosos dejan de ser aquellos derivados
de la monterfa, la pesca y la recoleccion de frutos silvestres,
productos que, al igual que los de la chagra, mantienen el mismo
principio asociativo, seglin sea su especie, y cuya colectividad se
encuentra regida por un respectivo “duefio de mundo”.

¢ Caldo extraido de la yuca brava fermentada que al recalentarse puede adquirir
desde una consistencia medianamente viscosa hasta, incluso, convertirse en una
pasta seca (/ddjmebal). El tucupi una vez elaborado no requiere un proceso de
conservacion especifico, razén por la cual se le guarda en un tiesto o en el capa-
razén de una maraca (variedad de cacao amazoénico) para ser utilizado de manera
dosificada en la preparacion de cocidos de pescado o de caceria de monte. Para
intensificar su sabor se le agrega aji, hormigas colonas (/méniike 7) u hormigas
arrieras de tonalidad chocolate (/wajimi/).

10 Torta circular de gran dimensién hecha a partir de la harina de yuca brava
rallada, procesada, exprimida y cernida, la cual es esparcida en un tiesto o cerdmica
a temperatura moderada.

! Preparacion de hojas de tabaco hervidas en agua y después evaporadas hasta
formar una solucion que alcanza la consistencia de la miel.

12 Hoja de coca tostada, pilada y cernida, de la que queda como producto final un fra-
gante polvo verde, que se aplica en cucharadas en medio de los pémulos y los dientes.

53



Culturales

Pese a que comunmente este tipo de alimentos se asocian al
desarrollo de las actividades masculinas del rebusque (caceria de
monte, pesca, recoleccion de frutos de monte, entre otras), estos
productos de carécter provisorio también los pueden llevar a la mesa
las mujeres y los nifios de la comunidad, quienes en sus recorridos
y transitos periddicos por la selva —segiin sea la época de cosecha
o de “subienda”- recogen algunos de estos alimentos y los llevan a
las malocas para que sean procesados segin se requiera.

Esto significa que, indiferente de quien sea el proveedor de los
alimentos, la transformacién de éstos en comida implica “cose-
char” a favor de los suyos, brindando comida y construyendo,
por consiguiente, el futuro de su familia.

En conclusion, se puede decir que entre las sociedades indi-
genas amazoénicas, y especialmente entre los mirafia, el saber
culinario propone una nueva concepcion frente a la comida, por
la que la mujer por excelencia constituye la parte esencial de este
saber, ya que en sus manos se hace efectivo el dominio sobre la
naturaleza al transformar especies silvestres en fuerza vital que
posibilita la vida sana de la colectividad.

Ingredientes y su dimension simbélica
en el pensamiento miraiia

Teniendo en cuenta la importancia que adquieren algunos ali-
mentos no s6lo en la dieta diaria sino también en la actividad
ritual de los pueblos indigenas amazdnicos, decidimos que
los ingredientes basicos debian ser escogidos considerando su
utilizacién cotidiana, su relevancia simbdlica y su consecucion
segtn la época de cosecha o de “subienda”.

Al fundamentar esta eleccién con los relatos y comentarios
expuestos por los indigenas consultados, se decidié que la receta
propuesta tuviera como principales ingrediente productos repre-
sentativos de los principales espacios dadores de alimentos.

Fue asi como se seleccioné como principal ingrediente ex-

54



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

traido de la chagra la yuca amarga o brava (Manihot Esculenta
Crantz), acompafiada de dos significativos tubérculos: el fiame o
Dioscorea trifida y la batata o Ipomea batatas, una hierba de olor
agradable (que igualmente se colecta en la chagra): la albahaca
u Ocimum Campechianum Mill, y dos frutos citricos. el limén o
Citrus aurantifolia christm y la naranja o Citrus spp.

El espacio de la chagra se verd complementado con el de la
selva (“monte”) o rastrojo, representado en esta propuesta culi-
naria con el uso de la uva caimarona (Pouroma Cecropicefalia
Mart. ex Miq) y del copoazi (Theobroma grandiflorum), pepas
(/neéba/ o /iméji/) que usualmente son plantadas en medio del
espacio divisorio entre el patio comunal aledafio a la maloca y
la floresta que circunda la vivienda. Estos frutos silvestres iran
acompafiados del aceite extraido de la palma de milpeso o pa-
taba (Oenocarpus batana), planta silvestre que normalmente se
cosecha entre los meses de agosto y octubre.

Dada la preponderancia en la dieta indigena del pescado como
fuente de proteina, también se decidid incluir en la receta una es-
pecie acudtica que, ademads de ser significativa para los indigenas,
fuera apreciada por la exquisitez de su carne. El pez escogido fue el
dorado (Brachyplatystoma flavicans), animal acudtico de tamaiio
mediano que abunda en rios como el Caquetd y el Amazonas.

Otros ingredientes que se emplearon en calidad de aderezos y
alifios fueron la miel de abeja real, el aceite de milpeso (Jessenia
polycarpa) y el mani (Arachis hypogaea).

A continuacién se expondran detalladamente las caracteristicas
de cada uno de los ingredientes, recalcando su relevancia en el
mundo mitico y simbdlico aborigen y estableciendo las princi-
pales précticas culinarias en las que son utilizados.

Yuca y fiame: unos ingredientes con personalidad femenina

Consideradas como mujeres de agricultura o fruta, estos pro-
ductos se cultivan en la chagra junto con otros importantes

55



Culturales

alimentos comestibles, como aji, pifia, caimo, marafién, cafia,
lulo, platano, batata, limén, papaya, guanabana, sandia, cuya o
totuma, guayas y barbasco.

La yuca constituye el alimento més destacado de la chagra. Por
excelencia, representa el pensamiento femenino, ya que una vez
procesado el tubérculo —bien sea como masa, como almidén (/
ihtyako/) o como caldo—, segiin sea la apariencia y tonalidad del
producto, se deduce el temperamento y caricter de la mujer.

Dada su preponderancia en la vida cotidiana, la yuca se convierte
en el alimento que rige la vida colectiva en la maloca, puesto que
la consecucion y existencia del tubérculo asegura la presencia y
participacion activa de cada uno de los miembros integrantes del
grupo familiar en la colectividad. Hablar de yuca es hablar de tejido
social, y en ello radica que desde la perspectiva indigena se reconoz-
ca la existencia de diversas variedades de yucas: cada variedad del
tubérculo detenta una funcionalidad, asi como hay multiplicidad de
actores que hacen parte del entramado sociocultural del grupo.

Variedades como tintin, sdbalo, hormiga, mojojoy de palma seca,
avispa, arenilla, agua, rana, platanillo, mosca de fruta, carayurd,
palometa o amarilla, dulce, borugo, asai, ratén, gusano de siringa,
guacharaca, platano, blanca, mariposa, caimén, boa, muchilero,
pivicho, paujil, manicuera, milpesillo, pato, entre otras, son algu-
nos de los numerosos tipos de tubérculo que se reconocen en este
contexto indigena, los que en su mayoria evocan su procedencia
mitica y la importancia de algunas especies vegetales y animales
—terrestres y acuaticas— con las que se relacionan.

Sus nombres especificos son s6lo conocidos en su totalidad por
las mujeres maloqueras o duefias de la comida, quienes ademas
precisan su empleo segtin sean sus propiedades. Asi, por ejemplo,
la farifia (/dsobimi/) o harina se hace de yuca de palometa o yuca
amarilla, la cual se deja fermentar, cernir, exprimir y deshidratar;
la manicuera (/paykodémiba/) es una bebida refrescante del jugo
cocido del tubérculo que se hace de la yuca del mismo nombre o
de la asai o borugo, en tanto que el casabe y el tucupi se pueden
elaborar de las demaés clases de yuca.

56



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

La disposicidn de la yuca a la hora de cultivar concuerda con
la distribucién espacial que rige en la maloca. En el centro —en
el plantio como en la casa comunal—, la parte mas importante,
es donde se siembran o ubican las principales variedades del
tubérculo (las de consumo en celebraciones rituales y bailes),
y en la periferia las variedades mas comunes, es decir, las que
pueden ser arrancadas para el consumo diario.

De la yuca se elaboran productos como el casabe o torta de
almidén del tubérculo, el tucupi o pasta concentrada de yuca
combinada con aji, la manicuera o jugo cocido de la yuca, la
farifia o harina tostada del tubérculo, la cahuana (/kaginiko/)
o colada espesa de almidén y el mingao o chivé, un extracto
liquido producto de la mezcla de agua con farifia.

Otro de los bulbos altamente apreciados por los mirafia es
el fname (/kiniii/), tubérculo feculento que suele acompaiiar a
la plantacién de la yuca y que, al igual que ésta, posee diver-
sas variedades, entre las que se destaca el llamado “fiame de
chontaduro”, caracteristico por su coloracién amarilla, el cual
se contrapone a otras variedades comunes que se plantan en la
chagra y que se diferencian de la anterior por la coloracion de la
carnosidad. Entre los mirafia se conocen las variedades de tubér-
culo feculento de coloracién blanca y morada, aunque se sabe
que en la regién existen més de veinte variedades diferentes.

Esta especie nativa de la Amazonia ha sido utilizada desde
tiempos inmemoriales, y tradicionalmente se preparaba el tu-
bérculo entero, bien sea cocido o asado, en un alimento que se
sirve acompafado de pescado o de carne de monte, como la de
danta o borugo.

La batata (en mirafa, /kaéti’/), por su parte, es otro de los
tubérculos alternativos en los platos. De ella se identifican cua-
tro variedades, de las que las més destacadas son las [lamadas
“batata de mariposa”, por su color blanco, y “batata dulce”, dado
su sabor suave.

La batata y el filame, a diferencia de la yuca, son sembradas
en el plantio, obedeciendo estrictamente la disposicién de los

57



Culturales

Foto G. “La disposicién de la yuca a la hora de cultivar concuerda con la distribucién
espacial que rige en la maloca, siendo el centro —en el plantio como en la casa comu-
nal- la parte mas importante donde se siembran o ubican respectivamente las principales
variedades del tubérculo.” (Foto tomada a un arbusto de yuca brava o amarga en la chagra
de Andrea Bora, Puerto Remanso-El Tigre, Medio Rio Caquetd, 1997, cstm.)

Foto H. Recolectando flame. (Andrea Bora recolectando los tubérculos en su chagra.
Puerto Remanso-El Tigre, Medio Rio Caquetd, 1997, cstv.)




Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

puntos cardinales; en tanto que la yuca se encuentra repartida
por toda la chagra.

Los tubérculos son apreciados simbdlicamente, ya que dan
testimonio de los dones concedidos por el primer ser creador
de la comida (/Majchotd Niimue/), quien entregé a sus mujeres
bulbos que contaban con la propiedad de autosembrarse y auto-
prepararse sin necesidad de la intervencién humana.

El hecho de que ahora se requiera pelar, rallar, lavar y cocinar
los tubérculos recuerda a los mirafia el desinterés que mostraron
por utilizar adecuadamente estas especies los primeros seres
creados, lo que indujo a que la actual mujer mirafia deba trabajar
arduamente en la preparacion de estos alimentos.

Horas y horas de trabajo s6lo son recompensadas si se obtiene
una masa o un almidén abundante, de suave textura y de blan-
quisimo color, lo que denota el esfuerzo y la actitud laboriosa
de la mujer, asi como su cdndido e intenso pensamiento, s6lo
visible en el grosor que alcanza la torta del casabe.

Un cocido de flame o batata, agradable a los ojos por su textura
aterciopelada y por su exquisito sabor, traduce una buena mano
labriega que se complementa con una actitud apacible, delicada.
Evoca ese mundo primigenio cuando hizo su aparicién en este
contexto la primera duefia de la provision, quien dejé sus versadas
enseflanzas a sus descendientes mirafia.

Uva caimarona y copoazii: drboles frutales de rastrojo
que hacen parte del mundo familiar indigena

Identificados como arboles frutales cuyas cosechas floran en de-
terminados meses del afio, la uva caimarona y el copoazi forman
parte de las plantaciones comestibles que circundan el mundo
familiar indigena; por esta razén son consideradas como seres
que observan el devenir diario de quienes viven en la maloca.
Concretamente, la uva caimarona se identifica por encontrarse
en racimos con frutas globosas envueltas en una cédscara color

59



Culturales

café oscuro; en tanto que el copoazi es una variedad de cacao
silvestre cuyas semillas se encuentran cubiertas por una jugosa
pulpa de donde se extrae su jugo.

Lauva caimarona y el copoazi, como otras especies de drboles
frutales,'® poseen diferentes componentes y poderes que pueden
ser transmitidos a los humanos. Se asegura que sus agradables
y apetitosos sabores, asi como sus fascinantes presentaciones
(también reconocidas bajo la categoria de “pepas silvestres™), evi-
dencian el poder que detentan sus respectivos tabacos y cocas.

En el ambito simbdlico, se asevera que estos drboles frutales
influyeron en la humanidad desde 1a misma creacién del mundo,
razén por la cual son incluidos por el sabedor en el momento
en que nombra a todos los seres que intervienen en la curacion
de la comida.

Identificados como arbustos de vida, dulzura y tranquilidad, se
considera que su subsistencia asegura la permanencia de otros
seres vivos, entre los que se incluyen los humanos. Si bien son
muchos los animales terrestres que se alimentan con las pepas (p.e.,
los micos y animales cuadripedos como los puercos), simbdlica-
mente estas y otras muchas pepas de monte se relacionan con las
principales especies acudticas (especialmente los peces), al punto
de que se asegura que la fertilidad de los seres acuaticos depende
directamente de la proliferacion de algunas frutas silvestres.

En el caso especifico de la uva caimarona o caimar6n, los
mirafia creen que sus semillas deben enterrarse en lugares que
han sido quemados y que, en principio, no deben ser observa-
dos por persona alguna, ya que eso estimularia el nacimiento y
crecimiento de un arbusto macho, lo que limitaria la obtencion
de los tan apreciados frutos.

La uva caimarona y el copuazu son los frutos més jugosos y
mads exoéticos. Suelen emplearse en la realizacion de néctares
que muchas veces son mezclados con almidén de yuca cernido

13 Entre otras igualmente conocidas y colectadas segin sea la época de cosecha,
se encuentran el anén, el aguacate, la maraca, el cacao, la uva, el chontaduro, el
umari o guacure y la guama (Tapia, 2000).

60



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

y disuelto en agua (cahuana) para obtener una refrescante bebida
que, a pesar de ser espesa, mitiga los calurosos veranos.

Dorado: una de las tantas criaturas
provenientes de la “tierra de los peces”

El dorado (/mikiriji’/), o también dorada, es tan s6lo una de las nu-
merosas especies acudticas comestibles conocidas por los mirafia.

Para este pueblo indigena, el concepto de organizacién y dis-
posicion del espacio territorial, asi como la estructura social de
la etnia, se traslapa con las que consideran sociedades acuéticas,
equiparables a la humana y que en ningtn caso son inferiores y
subordinadas a ella.

La “gente de agua” o /Dor4jte/ es considerada por los mirafias
como criaturas semejantes a los seres humanos pero que, a di-
ferencia de éstos, viven en malocas emplazadas en el fondo de
los rios, cafios y quebradas, en la que se considera “la tierra de
los peces” o /Amome {ifiuji/, mundo subacudtico que se alinea
verticalmente al humano (/fifiuji/) yuxtaponiéndosele.

Desde la perspectiva indigena, el espacio hidrico habitado por
tal colectividad es el mismo donde se reproducen las principales
especies vegetales silvicolas, o “pepas de monte”, las que son
consideradas por la sociedad acudtica como los principales culti-
genos que hacen parte de la cosecha de sus chagras. Se dice que
las “pepas” equivalen a las variedades de yuca existentes entre los
seres humanos y constituyen la principal base alimenticia para la
“gente de agua”. Se menciona, ademads, que el nimero de pepas
es proporcional al nimero de peces, de tal manera que existe una
equivalencia simétrica entre simientes y seres acuaticos, por lo que
se establece una relacion de dependencia entre la productividad
de un “pepiadero” (lugar donde se concentra un nimero mayor de
especies vegetales cuyos frutos constituyen las llamadas “pepas de
monte”) y el nimero de peces existente en un rio: a mayor cantidad
de pepas de monte cerca de un caudal, mayor cantidad de peces en

61



Culturales

el rio; en tanto que cuando la cosecha periddica de pepas de monte
disminuye, el nimero de peces igualmente se ve reducido.'*

Ademas de la similitud con los humanos en lo que compete a
la organizacién de la colectividad (residen en una maloca bajo la
comandancia de un capitan que los regenta), la llamada “gente
de agua” o /Dordjte/ se caracteriza porque en su vida cotidiana
realizan actividades de recoleccion y siembra semejantes a la que
llevan a cabo los mirafia en sus respectivas chagras. En el caso
de los seres acuaticos, se comenta que la recoleccion de pepas
de monte como el reventén constituye una de sus actividades
predilectas e incluso llega a convertirse en una labor trascen-
dental de gran significado ritual, ya que indica el comienzo de
la actividad ceremonial en el mundo acuético."

En este contexto hidrico, el dorado es identificado y clasificado
por los mirafia no s6lo porque se puede consumir sino también
por sus caracteristicas fisicas (contextura escamosa de su piel),
tamafio, tipo de afluente en el que viven (generalmente en el
rio), profundidad acuética en donde habitan (zona intermedia del
afluente), alimento que consumen (sardinas) y si es agente directo
de enfermedades o males (se le considera “pescado de peste”).

Habitualmente, para su captura se recurre al empleo de un anzuelo
(/pijiwa”/) sostenido por una cuerda (/pijki/), la cual se ata a una vara
de pescar o /pijiko/. En el extremo del anzuelo se coloca una carnada,
preferiblemente una clase de gusano que vive en los arboles de las
orillas de los rios y que los mirafia conocen como /neebdjina ne/.

De manera ocasional, el dorado puede ser captado en una pesca
masiva mediante el empleo del barbasco (/mijkini/), un veneno

14 En la clasificacion taxonémica propia de este grupo indigena, estan las espe-
cies de seres vivientes que tienen estrecha relacién con los pepiaderos y que se
conocen como “trepadores”, o animales que suelen ascender, y vegetales cuyos
frutos se consideran “pepas de monte”.

15 Para los mirafia, como para otros grupos indigenas ubicados en el territorio
amazénico del Medio y Bajo Caquetd, en la época en que brota el arbusto “re-
ventén”, cuyo fruto cae sobre la superficie acudtica, el consumo de peces debe
ser restringido, ya que se supone que la carne de éstos es nociva para la salud de

los seres humanos debido a que sus cuerpos han estado expuestos a las fuerzas
sobrenaturales.

62



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

extraido del tercio del bejuco que lleva el mismo nombre. No
obstante, es posible que este pescado pueda ser atrapado también
utilizando el arco (/ti'bé6wa/) y la flecha tradicional (/tib6 "ba”/),
valiéndose de un filoso arpén (/fadmuta/) o de una lanza destinada
para tal fin (/dmitako/). Es poco comun la utilizacién de malla o
atarraya (/tsini/) para su captura.

Aunque en la actualidad es poco frecuente la utilizacién de ma-
chivas (/pakyeéji/) o trampas para pescar hechas de fibra vegetal,
el dorado puede ser atrapado mediante el empleo de una trampa
que se asemeja a un canasto hecho con fibra (/adrico/).

La carne de este pescado es apreciada por su jugosidad y
exquisitez, por la que se prefiere asado o ahumado; sin embar-
go, también es posible consumirlo en caldo (/amodbe ‘tejpa’/)
acompafiado con tucupi y casabe.

Aceite de milpeso, albahaca, limon, naranja, miel y mani

El milpeso o /koémi”/, un fruto de palma de vital importancia
para las culturas indigenas amazdnicas, es parte fundamental de
la variada dieta complementaria de los aborigenes, quienes con
la pulpa madura del milpeso, una vez hervida en agua caliente
y macerada, elaboran una bebida espesa y amoratada denomi-
nada “magola”, la que puede ser mezclada con derivados de la
yuca brava, como la farifia o la cahuana, para ser consumida de
inmediato, o puede ser utilizada para la elaboracion de un aceite
sin igual, cuyo prestigio le ha valido ser considerado uno de los
alimentos mas completos con que cuentan los indigenas.

En el proceso de elaboracion de este aceite la coccidn es con-
trolada en el fogén para que la fibra de la fruta quede reducida,
después se decanta cuidadosamente esta fibra para que brote en la
superficie el aceite de la palma, que debera ser recogido y filtrado
antes de ser envasado en recipientes limpios y herméticos.

Vale la pena destacar que durante la elaboracién de este aceite
las mujeres que lo extraen son aconsejadas y curadas por el “sabe-

63



Culturales

dor”, practica que, segtn las indigenas, coadyuva a que las tareas
propias del proceso de extraccion (identificacion de los manchales
de palma o milpesales en la selva, seguimiento a la maduracion de
los frutos, recoleccion, etcétera) se realicen de manera eficiente.

La albahaca —hierba de olor agradable y fruto membranoso—,
el limén (/if yijéba’/), la naranja (/nardnjabaane/) y el mani (/
matsajka’/) se cultivan en la chagra en lugares ya quemados y
que sélo requieren ser desyerbados. Su utilidad es medicinal por
excelencia, aunque a veces se emplean como complemento del
pescado, el casabe y diversas frutas silvestres.

La utilizacién de la miel (/iimi o paijko/), o melaza extraida
de la colmena de la abeja real, es ocasional y se emplea en ac-
tividades ceremoniales, muchas veces para atemperar la chicha
fermentada de algunas frutas de época, como la pifia, o para
dulcificar la espesa cahuana.

Utensilios artesanales y técnicas de almacenamiento
que posibilitan el proceso de preparacion, consumo
y provision de los alimentos entre los miraiia

La tradicidn oral mirafa cuenta que Majchota Niimue le concedi6
a la primera mujer duefa de la provisién un conjunto de seres
animados encargados de realizar el procesamiento de los frutos
extraidos de la chagra, de tal manera que el trabajo que le corres-
pondia a las mujeres era sencillo, ya que los cultivos nacian por
si solos y sin maleza, ademéas de que los frutos salian pelados,
limpios y procesados, dispuestos a ser consumidos.

No obstante, el desacato de algunas restricciones impuestas por
Majchotéa Niimue incidi6 para que algunos de esos seres que in-
tervenian en la colecta y procesamiento de los frutos de la chagra
perdieran su habilidad y quedaran desde entonces inmdviles,
raz6n por la cual las nuevas generaciones de mujeres mirafia se
vieron obligadas a realizar las arduas labores que desempefian
en la chagra y en la cocina.

64



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

Se dice que la actividad de arrancar yuca en la chagra que lleva
a cabo una mujer mirafia equivale a estar realizando la limpieza
y desyerbe de la maleza alrededor de la maloca. Los tubérculos
y frutos recolectados en la chagra son atesorados en canastos
de fibra vegetal (/ibiiba’/) disefiados para tal fin y transportados
cuidadosamente hacia el puerto de la maloca, donde seran lim-
piados, y donde ademas se extraeran las entrafias de los pescados
y animales de monte capturados (véase la foto 1).

Foto I. Recoleccion y almacenamiento de los frutos de la chagra.
(Andrea Bora Miraiia se dispone a cargar los bulbos de yuca brava recolectados
en su canasto. Puerto Remanso-El Tigre, Rio Caquetd, 1997, cstm.)

Posteriormente, la mujer trasladara los alimentos hacia la co-
cina o “casa de la comida” (en mirafia, /majchdja’/), donde se
dard a la tarea de rallar, lavar, colar y exprimir los tubérculos,
asi como de preparar lo necesario para cocer el pescado.

En el procedimiento de rallado de la yuca la mujer miraia
recurre al empleo de un rallador artesanal elaborado de piedra
maciza, en cuya superficie dspera se desintegraran los tubérculos
hasta quedar convertidos en masa (véase la foto J).

Una vez que se tiene la totalidad de la masa, ésta se dispone en
un cedazo y, mediante el empleo de una estructura denominada
“venado” —soporte donde se coloca el colador—, la mujer agrega
agua sobre la masa, al tiempo que la estruja contra la fibra, de tal

65



Culturales

Foto J. Rallador de yuca tradicional. Actualmente se ha introducido el empleo
de ralladores de metal; pero las abuelas recomiendan el empleo del artefacto tradicional.
(Maloca de Santa Clara, de la etnia makuna, Rio Apaporis-Vaupés, 1999, cstm.)

manera que el agua, el jugo y el veneno de la yuca desciendan
hacia una cerdmica de dimensién considerable, donde con el
paso de las horas se asentardn el almidén, el caldo o jugo de la
yuca y el agua mezclada con parte del liquido venenoso (véase
la foto K).

De manera constante, la mujer que prepara el casabe atiza los
lefios y aviva el fuego con una sopladera (/boojtséba/) o esterilla
de fibra. Ocasionalmente, las bases del fogon se sustituyen por
una estructura hecha de barro cocido a manera de horno (/ifii“o/),
donde se meten los lefios y se aviva el fuego.

En otro fogdn se cuece en olla de barro, durante largo tiempo,
el caldo o jugo de yuca colectado durante el lavado de la masa
de la yuca. Una vez se va reduciendo el liquido, se agrega aji u
hormigas arrieras o colonas, para obtener asi el tucupi.

En la elaboracién del pescado se suele emplear una ceramica
de barro donde se adereza la carne con el tucupi rebajado en
agua. El pescado también puede ser ahumado o “muquiado”

66



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

Foto K. El colador dispuesto sobre el soporte o “venado”. Abajo se encuentra
la cerdamica donde se recolecta el agua de la masa exprimida. (Patio de la casa
de Andrea Bora M., Puerto Remanso-El Tigre, Rio Caquetd, 1997, cstv.)

Foto L. El almidén de yuca se introduce en un matafrio o exprimidor,
donde se extrae el agua y el liquido restante. (Bocas del Pird-Apaporis, 1999, cstm.)




Culturales

Foto M.

en un armazon hecho con lefios y tallos de arbustos (“pasera”
o /waiji/), que se coloca encima del fogén de tal manera que el
sebo del animal avive el fuego y facilite el proceso de ahumado
(véase la foto N).

Foto N. Haciendo una pasera. (Bocas del Pird-Apaporis, 1999, cstm.)




Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

En lo que concierne al almacenamiento de los alimentos,
los mirafia recurren a tiestos o ceramicas en barro, asi como a
recipientes tejidos en fibra vegetal, en los que se depositan los
ingredientes almacenados (véase la foto 0).

Foto O. Elaborando una cerdmica.. (Andrea Bora M.,
Puerto Remanso-El Tigre, Rio Caquetd, 1997, cstv.)

o -

Foto P. Casabe preparado. (Cahuinari, 1995, cstm.)

En el caso del casabe, el almid6n exprimido se almacena en-
vuelto en hojas de platano y se deposita en cestos; en tanto que

69



Culturales

el tucupi se acumula en ollas de barro o en cascaras de maraca
cortadas a manera de totumas o cuyas.

En lo que respecta al pescado, la técnica de ahumado asegura
su conservacion. No obstante, también se puede salar la carne y
dejar secar bajo el sol.

Es comiin encontrar cerca de los fogones recipientes cerdmicos
en los que se almacena pescado cocido en tucupi, que, gracias al
cocimiento de yuca, puede ser empleado en cualquier hora del
dia sin correr el riesgo de que se deteriore.

A manera de conclusion

El saber culinario se entiende como el conocimiento que trascien-
de la simple practica gastrondémica y nutritiva a la que muchas
veces suele reducirse; este tipo de conocimiento establece una
estrecha relacion entre la cultura y los alimentos que consume
una determinada sociedad, y evidencia ademads un valor afectivo-
sentimental que inevitablemente se vincula con el consumo de
alimentos en un dmbito familiar y colectivo.

En contextos como el que se expuso, toda elaboracién de
una receta tradicional ejemplifica la inversion de tiempo y de
trabajo diario de muchos miembros de la colectividad, entre los
que es notoria la participacién femenina. En la elaboracion de
un determinado plato se ponen de manifiesto los componentes
sociales, culturales y medioambientales (incluido el territorial)
del contexto donde se prepara; estos componentes merecen ser
reivindicados, valorados y estimulados como parte de la diver-
sidad cultural que enriquece a muchos de los paises latinoame-
ricanos, y concretamente al colombiano.

Sociedades como la mirafia, en las que se aprecia la comida por su
componente cultural, cuentan con la opcién de resistirse ante la en-
trada de la mundialmente conocida “‘comida rapida” (en inglés, fast
food), porque ante todo tienen presente que estas nuevas practicas
alimenticias menoscaban el encuentro social, el poder departir con

70



Améjiminaa majcho: “La comida de nuestra gente

el resto de la colectividad. Son sociedades que deberian servir de
ejemplo porque detentan una identidad basada en la conjuncién de
multiples factores y expresiones culturales (gastronomia, practicas
rituales, saberes en torno al manejo del entorno, etcétera), en espacios
que nos brindan la posibilidad de entender la estrecha relacion entre
saber culinario y patrimonio cultural inmaterial.

En sociedades como éstas se entiende a la alimentacién como
un proceso social y cultural en el que intermedian las nociones
de cuerpo y de territorio; constituyen contextos en los que se
deben impulsar trabajos de investigacién que metodolégicamente
permitan desarrollar etnografias de la alimentacién que ponen
de manifiesto diversos procesos sociales, histdricos y culturales,
también evidentes en el cuerpo y en el territorio.

En el ambito del patrimonio inmaterial, la investigacién de
contextos como el mirafia, mas alla de posicionar su saber cu-
linario en la realidad sociocultural del pais y proyectarlo en el
medio gastrondmico nacional e internacional como uno de los
tantos simbolos representativos de la identidad colombiana, hace
posible, ante todo, que se resalten las estructuras y sistemas so-
ciales, econémicos y culturales, asi como las relaciones todavia
vigentes en sociedades como las amerindias, para las que el
alimento adquiere un significado simbdlico tejido alrededor de
fogones y tiestos de cerdmica.

En estos espacios, al igual que en muchos otros existentes en
los &mbitos nacional, regional y subcontinental, se refleja la triada
gastronomia-patrimonio cultural inmaterial-manifestaciones y/o
expresiones culturales, en la que se imbrican un lenguaje propio,
la descripcion de espacios cotidianos, los rituales y las fiestas, y
hasta la seleccion y elaboracion de objetos indispensables para la
preparacion, conservacion y almacenamiento de los alimentos. Son
espacios que en su conjunto contribuyen a completar los mapas en
los que se represente la diversidad cultural latinoamericana y que
ayudan a posicionar las tradiciones culinarias a la par de aquellas
recetas a las que erroneamente se les ha atribuido un caracter
identitario dnico en el &mbito local, regional y nacional.

71



Culturales

Bibliografia consultada

Arnen, Kai, et al., Etnografia makuna: tradiciones, relatos y
saberes de la Gente de Agua. Bogotd, Goteborg: Instituto
Colombiano de Antropologia e Historia, Acta Universitatis
Gothjoburgensis, 2004.

Guvor, MirewLLg, “Le systéme cultural Bora — Mirafa: culture sur
Brulis et evolution du milieu forestier en Amazonie du Nord”,
en Jirg Gasche y Alicia Lourteig (eds.), Culture sur briilis
et évolution du milieu forestier en Amazonie du Nord-Ouest,
Bulletin de la Société Suisse D’Ethnologie, Paris, 1975.

LaRorra, Constanza, Especies utilizadas por la comunidad Miraria:
estudio etnobotdnico. World Wildlife Fundation, Bogot4, 1988.

Sanchez, EstrEr, Recetas de la abundancia: patrimonio gastrono-
mico de los paises del Convenio Andrés Bello: Bolivia, Chile,
Colombia, Cuba, Ecuador, Espaiia, Panamd, Peru, Venezuela,
Convenio Andrés Bello, Bogotd, 2001.

Scnurtes, Ricnarp Evans, v Rosert F. Rarraur, El bejuco del alma:
los médicos tradicionales de la Amazonia colombiana, sus
plantas y sus rituales, El Ancora Editores/Fondo de Cultura
Econdémica, Bogotd, 2004.

Secarr, Tuea, El casabe, fotografia de Thea Segall, Editorial Ex-
Libris, Caracas, 1988.

Seirart, Frank, El sistema de clasificacion nominal del miraria, Cen-
tro Colombiano de Estudios de Lenguas Aborigenes-Universidad
de los Andes, Bogot4, 2002.

Tapia, CARMENSUSANA, ‘“Muttd fiﬁttji: Nuestra tierra, nuestro mundo: his-
toria local mirafia desde la perspectiva de su comunidad educativa”,
tesis de grado, Universidad Nacional de Colombia, Bogotd, 2000.

Fecha de recepcion: 9 de agosto de 2008
Fecha de aceptacion: 3 de octubre de 2008

72





