Mas alla de la sociologia
Sobre catéstrofes, expertos y comunidades

José Angel Bergua Amores
Universidad de Zaragoza

Resumen. El catastrofismo forma parte de una situacion estable en la que el saber
del analista tiene una relacion directamente proporcional con la alienacion de los
actores. Los economistas saben que situaciones tan inestables como las de panico
dan lugar a fenémenos opuestos: el analista no sabe muy bien lo que pasa, pero el
actor sabe desenvolverse bastante bien. Si el mercado, ademas del funcionamiento
estable, admite la inestabilidad, quizds la evitacion de catdstrofes, ademas de la
solucién catastrofista, admita otra inestable, similar al panico. Llegados a este punto,
propondré algunos conceptos que permitan pensar lo inestable y anticatastrofista.
Se trata de nociones que dan protagonismo al emergentismo, la autonomia y la
incertidumbre. Estas aproximaciones nos llevaran a la frontera donde la sociedad
se codea con lo imposible, su afuera. Acerca de ese no ser, el tinico hacer y el tinico
saber posibles son los que proporciona la sociosofia.

Palabras clave: 1. profecias, 2. autopoiesis, 3. constructivismo, 4. sociosoffa.

Abstract. The catastrophic discourse takes part in a stable situation in which the ana-
lyst knowledge is directly proportional to the actor alienation. Economist knows that
unstable situations like panic produce an opposite phenomenon: the analyst does not
know very well what is going on but the actor knows how to manage. If the market,
as well as a stable operation, permits instability, the prevention of catastrophes could
admit an instable one, similar to panic and together with the catastrophic solution.
This paper suggests some concepts to think about this unstable and ant-catastrophic
situation. They are notions which give prominence to “emergentism”, the autopoi-
esis and uncertainty. The reinterpretation of hobbesian natural state developed by
Foucault, the analysis of the mobilization power of fear made by Bataille and the
unpolitical reflections of the community which have been proposed by Esposito,
Nancy and Agamben, will be reinterpreted in order to achieve this goalt.

Keywords: 1. Prophecies, 2. autopoiesis, 3. constructivism, 4. sociosophy.

cllrales
VOL. V, NUM. 9, ENERO-JUNIO DE 2009
ISSN 1870-1191

7



Culturales

1. El discurso catastrofista

Dice Duruy (2002:102-103) que conviene distinguir las situaciones
de riesgo de las situaciones inciertas. Las primeras tienen que
ver con acontecimientos que se producen mas de una vez y con
cierta regularidad, como pasa con las gripes de todos los afios.
Su ocurrencia se puede prever en términos probabilisticos y
la politica que cabe aplicar con base en esa informacién es la
prevencion. En cambio, las situaciones inciertas tienen que ver
con acontecimientos que s6lo se dan una vez y que, por lo tanto,
tienen frecuencias inobservables, como ocurre con el peligro de
una guerra nuclear o con los efectos del calentamiento global. En
este caso la unica politica posible es la que inspira el principio
de precaucién. Dicho principio aparece formulado en el punto
15 de la Declaracién de Rio de Janeiro de 1992. En Europa se
introdujo con el Tratado de Maastricht de 1992 y en Francia
forma parte del ordenamiento juridico desde la Ley Barnier, de
1995. Literalmente, dice lo siguiente: “cuando haya peligro de
daiio grave o irreversible, la falta de certeza cientifica absoluta
no deberd utilizarse como razon para postergar la adopcion
de medidas eficaces en funcion de los costos para impedir la
degradacion del medio ambiente”.!

Al margen de la delatadora referencia a los costos, conviene
subrayar el papel que juega la incertidumbre en las situacio-

"' Obsérvese como el principio parte de una alianza implicita, dada por
supuesta, entre la politica y la ciencia, en el sentido de que parece que debe
ser esta ultima la que fije la actuacion de la primera o le dé cierto auxilio.
Sin embargo, el texto afirma explicitamente algo mds; sugiere que la falta
de certeza cientifica no deberd impedir la toma de decisiones politicas.
Dicho de otro modo, aunque la ciencia deba guiar la accién politica, la
“falta de certeza cientifica”, en lugar de paralizar la accion politica, debe
liberarla. Esto da a entender que la 16gica de la accién politica es superior
a la 16gica de la verdad cientifica. Dando un paso mds, podemos suponer
que la ciencia s6lo es el pretexto o la coartada de la accién politica. Dicho
de otro modo, las verdades cientificas estdn en funcién de las decisiones
politicas. En fin, que lo social se va haciendo a través de decisiones politi-
cas que posteriormente son legitimadas (o no) por reflexiones cientificas.

8



Mas alld de la sociologia

nes inciertas. Si bien los fendmenos de riesgo y los inciertos
tienen ambos que ver con la falta de informacidn, en el caso
de los riesgos esa falta de informacién es objetiva u objeti-
vable (aunque sea en términos “blandos” o probabilisticos),
mientras que en los eventos de ocurrencia incierta la falta de
informacidn es subjetiva. En efecto, en este segundo caso no
hay una realidad exterior a la que se pueda acudir para asegurar
que lo que se teme vaya a ocurrir (Dupuy, 2002:132-136).
La pregunta es inevitable: si no hay ningtn indicio externo,
,por qué se presume que va a ocurrir algo? Segin Dupuy, es
la propia precaucion la que crea la exterioridad, el peligro
incierto.

Obsérvese que hemos llegado mas alla de las profecias que
se cumplen a si mismas (Merton, 1987:505 y ss). En efecto, no
sucede exactamente que el peligro existe porque lo hace aparecer
la precaucion. Puesto que lo hace aparecer no como algo seguro
o probable sino como algo incierto, la politica de la precaucién
inventa un peligro a la vez que lo conjura. Estamos, pues, ante
una profecia que se niega a si misma.? Esta clase de profecias
dan lugar a un orden u organizacion social que tiene como eje o
pilar central los peligros inciertos. Su discurso es el catastrofismo
(Gil Calvo, 2003:207 y ss).

Afirma Dupuy que en la actualidad las catastrofes, aunque se
hable mucho de ellas, no son creibles. Lo que quiere decir es que
no inducen los cambios de actitud necesarios para que no tengan
lugar. Por eso propone inscribir la catédstrofe en el futuro de un
modo mads radical: “hay que volverla ineluctable” (2002:164).
Y hay que hacerlo para que no se cumpla.

2 Lamo de Espinosa (1990:132-163) se refiere a ellas cuando analiza
las interferencias que se producen entre la “reflexividad” de la ingenieria
social y la “reflexividad inmediata” que se produce en la vida cotidiana
utilizando la informacién producida por la reflexividad anterior. Los
resultados de la interferencia son sorprendentes: “muchas de las mas re-
levantes predicciones en ciencia social han fallado por su éxito practico:
han llegado a conocimiento de los actores cuya conducta se predecia; han
sido aceptadas y creidas por ellos; finalmente han orientado y alterado su
accion” (1990:138).

9



Culturales

2. Situaciones estables y alienacion

(Como volver la catéstrofe ineluctable? Dupuy sugiere inspirarse
en el funcionamiento del mercado.® Alli los agentes econdmi-
cos interactian (compran y venden) tomando los precios que
con sus actuaciones contribuyen a fijar como si fueran datos
fijos, independientes de la accion de los agentes. Dicho de otro
modo, los agentes “no saben” que son ellos quienes construyen
la realidad, en este caso la de los precios. En cambio, quien sabe
que los precios son construidos por los agentes es un observador
exterior, el analista. Por lo tanto, el saber del analista y el saber
del agente son inversamente proporcionales.

Este escenario, en el que los agentes construyen una realidad
gracias a que creen que esa realidad ya est4 construida, es una
tipica profecia que se cumple a si misma. En ella los agentes
anticipan un futuro que no saben que contribuyen a producir.
Sin embargo, el catastrofismo ya hemos mostrado que da lugar a
una situacién distinta. Forma parte de una profecia que se niega
a s{ misma. En este caso, el acontecimiento indeseable que se
prevé, aunque sea posible, no se realizara. Es lo que pasa con la
disuasion nuclear. La anticipacion de la catastrofe no tiene como
correlato que se produzca la catdstrofe. Sucede justamente lo con-
trario: la enunciacion de la profecia provoca que no se cumpla.*
Quizas con la amenaza del calentamiento global que nos lanzan
Al Gore y sus incondicionales suceda algo parecido.

Pues bien, del mismo modo que ocurre en el mercado, lo que
hace que el mecanismo “catastrofista” funcione tan bien es que
los agentes sociales intervinientes “no saben”. En el mercado
los actores no saben que producen los precios; en el catastrofis-
mo los actores no saben que van a hacer que la catdstrofe no se
produzca. Pero en los dos casos, ademas de que “no sepan” que

3 En este punto, la reflexién de Neyrat (2006), menos interesada por la
16gica liberal, se separa de la propuesta de Dupuy.

* Acerca de los juegos que trabajan en el ambito de las relaciones inter-

nacionales y las profecias que se niegan a s{ mismas, véase Poundstone
(1995:292 y ss).

10



Mas alld de la sociologia

son ellos los que producen la realidad, es necesario que crean
en el caricter objetivo y exterior de la realidad. En concreto, es
necesario que en el mercado los agentes crean que los precios
tienen vida propia. En el caso del catastrofismo es necesario
que se crea que la catastrofe, se haga lo que se haga, aparecera.
Este es el escenario que plantea Dupuy para volver la catastrofe
ineluctable.

El problema es que los agentes que impiden que la catéstrofe
se produzca no saben lo que hacen. Quien sabe todo (que los
agentes no saben, que sus creencias falsas son necesarias y que
la realidad no es real sino inventada) es el analista u observador
externo. Sélo €l puede darse cuenta de que los precios son crea-
dos por los actores y que la catastrofe sélo esta en las mentes
de la gente.

Por lo tanto, aunque este escenario permita conjurar la aparicion
de la catastrofe, tiene el grave problema de que exige la alienacion
de la gente. Por ello es necesario buscar un escenario distinto en
el que tal alienacién no sea imprescindible. No estamos, pues,
de acuerdo con la ineluctabilidad de Dupuy.

3. Desalienacion e inestabilidad

Ese escenario distinto, tanto para el mercado como para las catas-
trofes, es aquel en el que los analistas no saben qué ocurre y, en
cambio, los actores demuestran “saber” desenvolverse bastante
bien. Sucede en las situaciones metaestables, bien distintas a las
estables que hemos tenido en cuenta hasta ahora. Por ejemplo,
en los momentos de panico financiero, sin precios estables, los
actores sobreviven imitdndose mutuamente y los analistas no
saben analizar ese desenfreno mimético. Por lo tanto, cuando el
mercado se vuelve inestable, los agentes saben y los analistas
u observadores no saben. Dicho de otro modo, la desalienacion
de los actores trae consigo un no saber en los analistas (Orlean,
1992:113-143).

11



Culturales

Segtn los especialistas, el mundo financiero funciona més cerca
de esta situacion inestable e impredecible que del viejo equilibrio
smithiano. En este escenario el analista debiera ser mas modesto,
reconocer que no sabe y que su no saber es un buen indicador de
la autonomia y desalienacion de los agentes colectivos.’ O sea
que cuanto menos sepa el analista mejor le ird a lo social.

En el caso de las catastrofes hay que proponer un escenario
similar al del pénico financiero. Un escenario en el que los
actores todavia puedan actuar a pesar de no haber prognosis de
catdstrofes Si en la situacidn estable que nos planteaba Dupuy
los analistas sabian que la mejor manera de evitar las catés-
trofes era que se creyera que iban a ocurrir, en las situaciones
inestables, donde desaparece el miedo a las catastrofes, los
analistas comprobarian que el sistema seguiria funcionando
normalmente, sin provocar la catastrofe real... ja pesar de que
ya no se cree en ella! Los analistas, en fin, comprobarian que
se seguiria evitando la catdstrofe pero sin saber exactamente
por qué ni cémo.

Con un poco de sosiego, los aturdidos analistas podrian re-
conocer que el mundo puede funcionar perfectamente sin la
prognosis de catéstrofes. El problema es que resulta muy dificil
pensar ese otro modo de ser del mundo. Para hacerlo hay que ir
mas alld de la modernidad.

4. ;El hombre es un lobo para el hombre?

Las situaciones estables que gravitan en torno al miedo a una
catdstrofe no son ni mucho menos excepcionales. En realidad,
reproducen formal y sustancialmente la situacién que dio lugar
al nacimiento del Estado moderno.

> A una conclusién idéntica ha ido a parar Rosset (2004:176-183). En
su opinidn, el panico tiene lugar cuando lo real (lo insignificante que
precede y excede nuestras re-presentaciones) se le aparece stibitamente
al espiritu sin darle tiempo para reflexionar, sin darle la posibilidad de
rehacer las cosas.

12



Mas alld de la sociologia

En el plano formal, el contrato hobbesiano sustituye relaciones
interindividuales de cardcter horizontal por relaciones verticales
que convergen en un punto fijo exdgeno, puesto a distancia de los
individuos. Ese punto trascendente es el Estado. Y su existencia
es muy similar a la de los precios y las catastrofes en las situa-
ciones estables. En todos los casos es necesario que los agentes
no sepan que dan vida a esas realidades que se creen exteriores.
En cambio, el analista si que tiene conocimiento de ello.

Por lo que respecta al contenido, el argumento de Hobbes es
conocido: el miedo y el terror que inspira el otro es eliminado
haciendo que sea el Estado quien los provoque. En esto consiste
la paz hobbesiana, en que el terror sea reorientado. Espodsito
(2003:43) ha sefialado la paradoja que este contrato instaura:
los individuos pasan a vivir de la renuncia a con-vivir, “la vida
es conservada propiciando su sacrificio”. De todas formas, para
nuestro propdsito, mas importante que la paradoja es la cons-
tataciéon de que, segin Hobbes, como sucede en el mercado,
antes del Estado hay una situacién inestable, sin puntos fijos
trascendidos. En esta situacion prepolitica el miedo circula libre
y andrquicamente por lo social. Segtn las interpretaciones al uso,
esta situacién en la que el “hombre es un lobo para el hombre” es
poco menos que insufrible. Sin embargo, Foucault (1992:99-101)
asegura que este estado de panico no debe ser interpretado en
términos tan apocalipticos; simplemente, da lugar a un distinto
modo de regulacién de la violencia y del miedo.

En efecto, “la guerra primitiva, la guerra de todos contra todos
—dice Foucault— es una guerra determinada por la igualdad, na-
cida de la igualdad y que se desarrolla dentro de esa igualdad”.
Ese estado original de rivalidad entre iguales da lugar a una
paz social muy distinta a la que tutela el Estado. En concreto,
Foucault entiende que se garantiza con base en tres series de
elementos. Primero, “yo me represento la fuerza del otro, me
represento el hecho de que el otro se representa mi fuerza, y asi
sucesivamente”. Segundo, “se hace ver que se quiere la guerra,
se hace ver la intencion de no renunciar a ella”. Y tercero, “temo

13



Culturales

tanto hacer la guerra que estaré tranquilo sélo si ti llegas también
a temerla por lo menos tanto como yo y en lo posible un poco
mas”. De modo que en el Estado de Guerra Primitiva de Hobbes
no hay armas ni fuerzas salvajes sino un Teatro que se encarga
de contener el peligro de la violencia dramatizandola, jugando
a hacerse miedo.°

En definitiva, si en las situaciones estables, tuteladas por
el Estado, el tipo de regulacion es alopoiético (deriva de un
punto fijo exdgeno, el Estado), en las situaciones inestables,
dominadas por las relaciones interindividuales, la regulacion
es autopoiética (emana de un punto fijo endégeno, la totalidad
interindividual).”

La posicion del participante es en ambas situaciones diferente.
En la primera no sabe que da vida a ese Estado que cree que es el
Unico garante de la seguridad, mientras que en el teatro prepolitico

¢ En otro lugar he interpretado algunas de las violencias juveniles, que
tanto temen nuestras ordenadisimas sociedades, a partir de la idea de
juego (Bergua, 2002:91 y ss). Por otro lado, con relacién a la violencia
no conviene olvidar a Clastres. En su opinién, una de las funciones que
cumplen en las guerras a las que son tan aficionados los yanomami (que
viven entre Venezuela y Brasil) es la de inducir cierto grado de inestabili-
dad social que bloquee la emergencia de cualquier metanosotros politico.
Y es que el Estado sélo es posible en un entorno de paz generalizada
(Clastres, 1981:184). Por eso Deleuze y Guattari (1988:365) entendieron
que la guerra, la “méquina de guerra”, es exterior al Estado. Més atin, “la
guerra es el mecanismo mas seguro para impedir la formacién del Estado”.
Finalmente, conviene tener en cuenta a Benayag y Del Rey (2007:157 y
ss): las guerras totales contemporaneas que buscan la aniquilacién del
contrario son el resultado inevitable de un deseo de paz total; las guerras
antiguas y primitivas son menos destructivas porque reconocen que la
discordia y el conflicto estdn en la base del mundo.

7 Acerca de las diferencias entre autopoiesis 'y alopoiesis, véase Matu-
rana 'y Varela (1994:71). Por otro lado, la situacién alopoiética tiene que
ver con la “hegemonia” de Laclau (2005). Dicha hegemonia depende del
establecimiento de relaciones de equivalencia entre elementos a través
de puntos fijos exdgenos que €l denomina “significantes vacios”. Por
su parte, la situacion autopoiética tiene que ver con la heterogeneidad
constitutiva que precede a los puntos fijos exdgenos, a las relaciones de
equivalencia e incluso a las mismas diferencias entre elementos (2005:95-
97 y 78-88).

14



Mas alld de la sociologia

tiene control sobre su vida y contribuye a crear un orden distinto,
autopoiético. El analista, por su parte, tiene un saber o conoci-
miento de lo que sucede en ambas situaciones que es exactamente
inverso al de los participantes. En la situacion estable sabe que
el Estado es una ficcion y que su existencia depende de la fe y
colaboracion de los individuos. En cambio, en la situacion ines-
table, aunque pueda percibir ese teatro de fuerzas que menciona
Foucault, no sabe explicar cémo se genera el orden.

5. ...y el miedo os hard libres

El problema es que muchos analistas que se enfrentan a situa-
ciones inestables no saben que no saben. Les pasa eso cuando
utilizan explicaciones basadas en la existencia de puntos fijos
exdgenos. Como tales explicaciones s6lo valen para las situacio-
nes estables, la inestabilidad quedara sin explicar. En esos casos
el analista no sabe que no sabe.

Esto es precisamente lo que ocurre con Beck (1991 y 1993).
En su opinidn, ante las catastrofes, el vinculo interindividual que
suele emerger se alimenta de distopias o utopias negativas. Esto
quiere decir que no desaparecen los metarrelatos o ideologias;
simplemente cambian de signo. Pasan de recrear paraisos a
evocar infiernos. Ese cambio, en realidad, no es tal, pues tanto
los paraisos como los infiernos son puntos fijos exégenos que
inspiran la vida colectiva. Y de lo que se trata es de explicar la
inestabilidad sin esos apoyos externos.

Esta fue precisamente la apuesta de Bataille (1993:3-7). Su reco-
nocimiento de que las situaciones inestables exigian explicaciones
enddgenas le llevaron a reconocer que en tales situaciones el saber
experto no valifa. En efecto, dicho con sus propias palabras, cualquier
colectivo adquiere vocacién rupturista, y por lo tanto dice “no”
expresa o implicitamente al orden instituido, a partir de la expe-
riencia afectiva de una conciencia desgarrada por la certidumbre o
experiencia de la muerte, el sufrimiento, la privacion, la imposicidn,

15



Culturales

etcétera, presentes. Pues bien, afiade Bataille que en esa situacion
(inestable) “‘el porvenir no descansa sobre los mindsculos esfuerzos
de algunos agrupadores dotados de un optimismo incorregible, pues
depende de la desorientacién general” (1993:6).

Obsérvese como esta explicacion es enddgena, mientras que la
de Beck introducia puntos fijos exdgenos (las distopias o utopias
negativas). Por otro lado, al desautorizar a los lideres Bataille
estd cuestionando el punto de vista experto. En tercer lugar,
reconociendo la importancia de la desorientacion general esta
asumiendo que no sabe explicar lo que ocurre en la inestabilidad.
En definitiva, a diferencia de lo que sucede con las explicaciones
clésicas, como la de Beck, Bataille sabe que no sabe.

6. La comunidad “no es”

Es el momento de dar un paso decisivo. Todas las reflexiones
anteriores nos han encaminado a la inestabilidad y al prota-
gonismo que tiene en ella lo interindividual. Podemos afiadir
ahora que lo interindividual, por su caracter prepolitico, tiene
que ver con la nocién de “comunidad”, muy presente desde sus
origenes en el pensamiento politico y sociolégico moderno.
Sin embargo, a pesar de ocupar un lugar central en la reflexion,
resulta desconocida para el analista. Lo prueba el hecho de que
las explicaciones cldsicas y contemporineas oscilan entre exage-
rados optimismos y exacerbados pesimismos. LLos primeros para
recrear las bases miticas adjudicadas al Pueblo que debe tutelar
el Estado; los segundos para sustituir ese pueblo, que nunca esta
a la altura de lo que se espera de él, por parlamentos, partidos
politicos, sindicatos, movimientos sociales, etcétera. En fin, que
la comunidad siempre ha sido pensada a partir de distintas clases
de puntos fijos exdgenos.

Jean-Luc Nancy (2000) escribi6, en el prologo para la edicién
en castellano de La comunidad inoperante, que después del
exterminio nazi, realizado precisamente en el nombre de la co-

16



Mas alld de la sociologia

munidad, se cerr6 la posibilidad de pensar cualquier “ser” de la
comunidad (por ejemplo, el linaje, la sangre, la lengua, etcétera),
pero se alumbr6 la tarea de pensar el estar-en-comtn. En mi
opinidn, la posibilidad de pensar un “ser” para la comunidad no
debe cerrarse en absoluto. Sélo exige un pensamiento mas sutil y
refinado. Por ejemplo, el que estimula la nocién de imaginario.?
De todas formas, mi intencién en lo que sigue es hacer caso a
la sugerencia de Nancy y pensar la comunidad no en términos
ontolégicos (o de “ser”) sino en términos de “estar’.

Este “estar” puede ser captado si atendemos a la etimologia
de “comunidad”. Dice Espodsito (2005:14-16) que el término
deriva del latin munus, que significa carga o deuda que debe
intercambiarse entre individuos. Munus, a su vez, deriva de la
raiz indoeuropea mei-, que significa “cambiar”, “mover”, “ir”,
y estd relacionado con términos que aluden al intercambio de
bienes y servicios (Roberts y Pastor, 1997:103-104). Si lo pro-
pio de la comunidad es la circulacién de cierto munus, y dicho
munus, a su vez, implica cambio y movimiento, resulta que la
comunidad tiene que ver con un intenso y excitado estado de
contagio o propagacién. Y esto porque lo importante no son
los sujetos, bienes o signos que se puedan intercambiar (y que
remiten al ser u ontologia que Nancy propone evitar), sino el
hecho de intercambiarlos, de moverlos y de moverse entre y
con ellos. Esa propagacion supera cualquier limite y, en conse-
cuencia, “interrumpe” (Nancy, 2000:107) cualquier comunidad
instituida. Sin embargo, esa interrupcion no crea nada nuevo;
mads bien impulsa el regreso a su inmanencia, al puro movimiento
y contagio. Lo propio de la comunidad es, pues, morir en esa
inmanencia. De ahi su caricter “inoperante”.

Garcia Calvo ha hablado del “pueblo” de un modo parecido.’

¢ Véase, por ejemplo, el magnifico trabajo de Carretero Pasin (2006)
sobre la eficacia de lo imaginario en el campo de la ideologia.

° Agustin Garcia Calvo pertenece a una interesante tradicion de las letras
castellanas que no tiene parangén en el resto de Europa (quizas la excepcién
sea Rabelais), pues ha puesto al pueblo en el centro de su reflexion y figura-
cién. Dos ejemplos de este interés son las conocidas reflexiones de Juan de

17



Culturales

En cierta ocasién llamo la atencion sobre el hecho de que la voz
latina para nombrarlo (populus) tiene una gran proximidad ono-
matopéyica con la voz utilizada para designar al dlamo (poopulus)
—llamado tremolera en castellano, tremoleta en aragonés—, y ex-
ploté esta relacion para sugerir que el pueblo o la gente, como el
alamo, es trémulo, vaivén, movimiento incesante (Garcia Calvo,
1999). La ocurrencia puede ser comprendida mejor si observamos
lalengua cuando es hablada, el campo preferido por Garcia Calvo
para tratar del pueblo. En ese hablar sucede que los deicticos y
otros indices mostrativos, como ‘yo’, aqui’, ‘ahora’ (que tienen la
particularidad de producir sentido no apelando a significados ya
establecidos sino al propio proceso de enunciacion), no cesan de
moverse y de sefialar sujetos, lugares y tiempos distintos (Garcia
Calvo, 1993:91-117). Pues bien, “es la perpetua disponibilidad
del “yo” (o de cualquier otro indice) para mudar de sitio o estar en
cualquier lugar lo que permite tener a tal indice una inestabilidad
similar a las de las particulas elementales”. Esta parte de la lengua
—aflade Garcia Calvo— pertenece al pueblo y no tiene nada que
ver con las gramdticas y palabras con significado que vigilan los
expertos, especialidades e instituciones preocupadas por el buen
hablar. A diferencia de la lengua establecida, la del pueblo es un
torbellino, un panico especular, un sistema metaestable. Curio-
samente, el término “Estado” deriva de la raiz std-, que incluye,
ente otros significados, los de “pararse”, “detener”, “establecer”,
“destinar”, etcétera (Roberts y Pastor, 1997:168).

Hardt y Negri (2000) utilizan de un modo parecido la nocion de
“multitud”. Frente al Pueblo, ese producto ideoldégico moderno
defendido por Hobbes y que debia encajar como en un guante
en el uniformizador Estado-Nacién moderno, la “multitud” que
Spinoza defendi6 para reflejar la dinamicidad y creencia de la
Holanda del xvi1 era —dicen Hardt y Negri— “una multiplicidad,
Mairena (heterénimo de Antonio Machado) sobre el pueblo y las menos leidas
de José Bergamin (2000:23-57) sobre el analfabetismo. De todas formas, des-
de el Arcipreste de Hita a Umbral, Delibes o Sastre, pasando por Cervantes,

Quevedo, Baroja, Cela, etcétera, hay muchas mas reflexiones y figuraciones.
Toda esa rica tradicién merecerfa una visita de la sociologia.

18



Mas alld de la sociologia

un plano de singularidades, un juego abierto de relaciones que
no es homogéneo ni idéntico a si mismo”. Dicho de otro modo,
“mientras la multitud es una relacion instituyente inconclusa, el
Pueblo es una sintesis constituida que ya estd preparada para la
soberania”. Sobra afiadir que en la polémica gané Hobbes y que
desde entonces el término “multitud” pasé a tener connotaciones
igual de negativas que la “canalla” o la “plebe” en otro tiempo.

Aunque los tedricos impoliticos (como Nancy) o Garcia Calvo
y la politica radical de Hardt y Negri parecen tener bastante en
comun, en realidad hay una gran diferencia entre ambos. Mien-
tras los primeros no cesan de quitar significados de toda clase
(incluso politicos) al pueblo, la gente o la comunidad, los segun-
dos (aunque con mas respeto que los marxistas de otro tiempo)
no cesan de introducirselos a la multitud. Alld donde unos ven
heterogeneidad y diseminacion, los otros perciben potencia re-
volucionaria. Y si para los primeros tanto el conocimiento como
la accién politica son imposibles, para los segundos siempre
hay algo que se puede hacer. En mi opinién es mds consistente
y acertada la opinién del primer bando.!°

7. Variaciones sobre lo real

Una caracteristica que tienen en comin la comunidad, el pueblo (o
la gente) y la multitud es que no acaban de pertenecer a la sociedad,

10 Fiske (1989:159-194) ocupa una posicién intermedia. Opina que es
posible una politica para el pueblo pero también entiende que la politica
en general, y la de izquierda en particular, tiene serias limitaciones para
entender a la gente. Primero, porque la izquierda siempre le ha adjudicado
capacidad para protagonizar cambios revolucionaros, cuando la cultura
popular es mas bien “progresiva”’. Segundo, porque la politica siempre se
ha interesado por los niveles de realidad macro, cuando la cultura popular
actda a un nivel micro. En tercer lugar, porque la politica ha sido incapaz
de elaborar una teoria sobre el placer popular, a menudo vinculado a la
sociedad de consumo. En cuarto lugar, porque la politica tampoco le ha
dado mucha cabida a las evasiones y resistencias que la cultura popular
impulsa en la vida cotidiana.

19



Culturales

ese mundo que solidariamente construyen las élites politicas (junto
con las profesionales) y cientificas. En efecto, si en algo se parecen
todas esas nociones segun las retratan Nancy, Esp6sito, Garcia Cal-
vo, Negri, etcétera, es en el hecho de que tienden a refractar tanto la
reflexién cientifica como las intervenciones politicas y profesionales.
Y es que, como “s6lo podemos describir y explicar el fracaso justa-
mente con aquellos conceptos que hemos utilizado para construir las
estructuras fracasadas, eso jamas puede transmitirnos una imagen
del mundo al que pudiéramos hacer responsable del fracaso”. Esto
dice Von Glasersfeld (Watzlawick, 1995:74-75), uno de los mas
insignes representantes del constructivismo.

Hemos llegado al lugar falto de esencialismos que nos sugeria
Nancy, pero comprobamos que es un lugar politica y cientifica-
mente incomodo ya que no permite hacer ni pensar nada.'' Sin
embargo, es justamente en ese lugar donde comparece lo real, la
realidad. En efecto, segiin Heidegger (1993:230-231), la realidad
“es resistencia, o0 mas exactamente, condicion de resistente”.
Quiere esto decir que la comunidad es lo que resiste a la sociedad.
Es lo que insiste pero sin adquirir nunca consistencia. En el psi-
coandlisis lacaniano, el registro de lo real (distinto del simbdlico

1 Badiou (1990:52 y ss) no opina asi porque interpreta la politica de
un modo poco convencional. En efecto, la politica es para él una “inter-
vencion” que propaga los “acontecimientos’” mds alla de sus situaciones
originales. La “intervencion” debe entenderse como el conjunto de enun-
ciados y hechos que interpretan el acontecimiento. Y el “acontecimiento”
es lo que pasa de lo social instituyente (la comunidad segtn la estamos
interpretando) a lo social instituido (o sociedad) haciendo cortocircuitar
este segundo nivel. Dicho de otro modo, “el acontecimiento, por su
poder de interrupcién, remite a suponer que lo admisible ha dejado de
valer” (1990:76). Pues bien, “lo inadmisible es el referente principal de
una politica digna de ese nombre”. En efecto, como un acontecimiento
es algo absolutamente a-normal (no estd incluido en la estructura de re-
presentaciones de la sociedad), lo que trae consigo es no sélo un vacio
(respecto a la sociedad) sino una fundacién (relativa a la comunidad).
De nuevo Badiou: “s6lo desde la perspectiva del acontecimiento y de la
intervencion se puede hacer justicia al exceso del ser” (1999:317). (Nota:
en este texto se interpreta el No Ser en el mismo sentido en que Badiou
habla del Ser.)

20



Mas alld de la sociologia

y del imaginario) es interpretado de un modo muy parecido. En
uno de sus seminarios, el psicoanalista francés dice: “hablo de lo
real como imposible en la medida en que creo que lo real es sin
ley” (Lacan, 2006:135). Zizek (2005:156), buen conocedor de la
obra lacaniana, utiliza el filme Matrix'? para explicarlo mejor: lo
real “no es la verdadera realidad” (es decir, la que pudiera estar
“detras de la simulacion virtual” —y, por lo tanto, resultara mas
verdadera y consistente que la aparente—), sino “el hueco” que
hace a la realidad (cualquier realidad —la que esta instituida y
las que, en otro espacio-tiempo, puedan ocupar su trono—) tener
un caracter “incompleto/incoherente”. Precisamente, la funcién
de Matrix es ocultar esa incompletitud, incoherencia o falta de
ley.”® De la sociedad podria hablarse del mismo modo: una de
sus misiones fundacionales es ocultar los cortocircuitos que la
comunidad (inoperante) no cesa de provocar.

8. Plus-de-goce, plusvalia y apropiacion

Una vez mostrado que la comunidad no es y que tiene un carac-
ter real, refractario y sustractivo respecto a la sociedad u orden
instituido, hay que ver las relaciones que el “no ser” tiene con el
“ser”. Para ello nada mejor que inspirarse en un tipo de reflexion,
el psicoandlisis, que ha puesto en el centro de su indagacién otro
“no ser”, el in-consciente, asi como las relaciones que tiene con
su respectivo “ser”, la conciencia.

Un interesante concepto acufiado por Lacan para mostrar la
compleja relacién entre el ser y el no ser es el plus-de-goce.

12 Mas lecturas y usos de Matrix pueden verse en Badiou et al. (2003).

13 Hardt y Negri (2004:170-171) dicen de ese fondo de indefinicién
que tiene un cardcter demoniaco. Recordando la conversacién con un
endemoniado que protagoniza Jesucristo (cuando éste pregunta “;Quién
eres?” y aquél le contesta “mi nombre es legion porque somos muchos”),
sugieren que “la confusion entre el sujeto singular y el plural es en si mis-
ma un atributo demoniaco” pues “destruye la propia distincién numérica”.
Del mismo modo, “el nimero definido de la multitud amenaza todos los
principios de orden. Tales artimafias son obras del diablo”.

21



Culturales

Para empezar, el goce lacaniano no tiene nada que ver con el
significado que se le suele reconocer al término y que es si-
nénimo de “placer”. Para el psicoandlisis lacaniano significa
algo bien distinto. Tiene que ver con algo que Freud descubri6
en 1920, la pulsién de muerte (Freud, 1993:272-333). En la
“compulsién de repeticion” de situaciones desagradables que
ejecutan los neuréticos en la transferencia y algunos nifios con
sus juegos —por ejemplo, el de desaparicion (“fuera”) y reapari-
cion (“aqui”) con el que uno de los nietos de Freud representaba
las desapariciones y reapariciones de su madre—, aunque en
principio sirve al sujeto para dominar una violenta impresion,
también tiene que ver con la insistencia de algo implicito al
simbolo. Freud dijo de esa insistencia que tiene que ver con
“una tendencia de lo orgénico vivo a la reconstruccién de un
estado anterior”. Dicho de otro modo, la vida no seria sino un
rodeo forzado por las derivas de la evolucién que la muerte
intentaria amortiguar. Por lo tanto, la muerte es una pulsién
que lleva a regresar a lo preconstituido, la base informe sobre
la que se asienta el orden. Creo que de la comunidad (gente o
multitud) podria hablarse del mismo modo, pues también ella
es el fondo inmanente en el que inexorablemente terminan
diluyéndose todas las Sociedades.

Si el goce tiene que ver con el exceso (respecto a lo instituido
y lo soportable) al que conduce la pulsion de muerte, el plus-de-
goce hace referencia a cierta relacion que llega a establecerse
entre el orden y su inconmensurable afuera. Dicha relacién tiene
que ver con el hecho de que el deseo (proveniente precisamente
de la escision o separacion entre lo instituido y su exterior), a
pesar de estar re-presentado (vuelto a presentar —es decir, su-
plantado, ausentado...—) por las cadenas de signos que sostienen
al sujeto y su Sociedad, extrae cierto plus de placer cada vez
que el sujeto se encarna en tales signos (Lacan, 1992:47-54).
Lo que sucede entonces es que el afuera es desactivado al anu-
darse al orden instituido y proporciona a partir de ese momento
un plus de goce propio del nudo. Por lo tanto, si el goce cae

22



Mas alld de la sociologia

del lado de lo Otro, lo absolutamente diferente a lo instituido
(que es la sociedad para los socidlogos, la conciencia para los
psicélogos), el plus de goce es la bisagra, membrana o frontera
que articula uno y otro mundo. Si con el goce estamos ante un
“no ser” absoluto, inconmensurable, excluido desde los propios
origenes y fundamentos del orden, con el plus de goce la exte-
rioridad ha sido igualmente excluida pero por el procedimiento
de la inclusion.

Lo curioso es que, si bien Lacan inspiré sus analisis sobre el
plus-de-goce a partir de los anélisis de Marx sobre la plusvalia,
ambas reflexiones eran radicalmente distintas pues partian
de sensibilidades y puntos de vista diferentes. En efecto, el
plus-de-goce implica un retorno de lo apartado que, desde
el punto de vista lacaniano, comprometido como esta con el
orden subjetivo instituido, resulta insoportable.'* En cambio,
Marx parti6 de un afuera, representado por el trabajo, que
podia redimir el orden que el capital habia instituido. De ahi
que la aparicién del trabajo en la plusvalia evocara sensacio-
nes distintas.

La confrontacién no es menor, pues, cuando lacanianos y mar-
xistas han visitado los campos de andlisis que sus contrarios han
llevado consigo el mismo tipo de analisis. Por eso los lacaniannos
han solido calificar de ilusoria la posibilidad de liberacién que
impulsan los marxistas.'> Y por eso los marxistas han cuestionado

4 La psicologia transpersonal (Wilber, 1995:95-97) lo ve de otro
modo. En su opinién, ese fondo de indistincién al que atrae la pulsién
de muerte cumple la funcién de permitir deshacer el orden instituido
y facilitar asi la emergencia de nuevas estructuras. Esta funcién de
la pulsién de muerte es muy parecida a la que cumple Shiva, el dios
mas venerado del hinduismo. El esquizoandlisis de Deleuze y Guattari
(1985:332 y s) interpreta del mismo modo la pulsién de muerte cuando
apuesta por el “cuerpo sin érganos”, plano de inmanencia caracterizado
por la libre circulacién de flujos y que tiende a refractar la organizacion,
la significacion y la subjetivacion.

15 Esto es algo que se puede comprobar en una sesion de los seminarios
de Lacan que tuvo lugar el 3 de diciembre de 1969. Acudieron a ella unos
cuantos revoltosos sesentayochistas que pusieron en jaque a Lacan y mos-

23



Culturales

el cardcter necesario e inevitable que los lacanianos otorgan a
la represion. '

En mi opinién, lacanianos y marxistas muestran puntos de
vista absolutamente contrarios respecto a un fenémeno que no
solo es formalmente idéntico, ya que, en el fondo, ambos hablan
de las relaciones entre lo instituido y lo instituyente que se dan
tanto en la subjetividad como en lo social. Pues bien, si damos
por validas ambas interpretaciones deberiamos concluir que la
relacion entre lo instituido y lo instituyente (entre la sociedad
y la comunidad, la conciencia y el inconsciente) es paraddjica.
Lo es porque, como recuerda Purroy Chicot (1997), una para-
doja esta formada por lados que se complementan de un modo
contradictorio. Tal es el lugar al que inexorablemente llevan los
sistemas jerarquicos cualquiera que sea su clase.

Este caricter paradgjico del vinculo entre lo instituido y lo
instituyente puede verse mejor en la nocién de apropiacién de
Lefebvre (1984:111), que tan util ha resultado en sociologia
urbana y en el andlisis del caricter activo que tiene la recep-
cién de los productos medidticos. Segun el sociélogo bearnés,
la apropiacion “aprehende las coacciones, las transforma y las
cambia en obras”. De modo que, si hacemos caso literalmente a
la definicidn, los mismos instrumentos utilizados por la sociedad
para construir cierto orden son reutilizados por la comunidad
para escapar de dicho orden y dar lugar a algo nuevo. Un mag-
nifico ejemplo de apropiacion lo proporcioné Michel de Certeau
(1990:xxxvi-xxxvim):

Hace tiempo que se viene estudiando el equivoco que cuarteaba por
dentro el “triunfo” de los colonizadores espafioles con respecto a las

traron la enorme diferencia que separa a psicoanalistas y revolucionarios
(Lacan, 1992:211-223).

16 El primer autor que lo hizo fue Wilheim Reich, al denunciar que Freud descu-
bri6 una represion inconsciente que con su psicoandlisis transformé en una repro-
bacion y renuncia conscientes (Reich, 1985:40). De ahi su propuesta de eliminar
de la terapia la atencién a los impulsos secundarios o “antisociales” (basados en
la “coercién moral”) para dar paso a una “autorregulacion sexual” (1985:51).

24



Mas alld de la sociologia

colonias autdctonas: con frecuencia esos indios insumisos, € incluso
consintientes, hacian con las liturgias, las representaciones o las leyes
que se les imponian otra cosa distinta de lo que el conquistador creia
conseguir a través de ellas; las subvertian, no rechazandolas o cam-
bidndolas, sino utilizandolas de una manera, con unas finalidades y
en funcion de unas referencias extrafias al sistema del que no podian
escapar. Eran distintos desde lo mas profundo del orden que los asimi-
laba exteriormente; esos indios se le iban de la mano al conquistador
pero sin abandonarlo.

La cita es interesante, entre otras cosas, porque pone en un
primer plano el caracter paraddjico que tiene el pueblo, ya que
no se puede decidir en qué medida lo que se denomina “cultura
popular”, uno de sus atributos, es producto de las relaciones
de dominacién o de la potencial autonomia que la gente acti-
va a través de la apropiacion (O’Sullivan, Hartley, Saunders,
Montgomery y Fiske, 1997:232). Dice Fiske (1992:157) que
las dos lecturas son posibles: “el orden social constrifie y opri-
me al pueblo pero, al mismo tiempo, le ofrece recursos para
luchar contra las instituciones”. Si esto es asi, la opresion y
la apropiacion sélo son nombres distintos dados a un mismo
fenémeno.

Hemos llegado a un escenario en el que el orden instituido
no sélo ha excluido su afuera. Al excluirlo via inclusién, ha
inventado un mundo paradéjico en el que la demagogia, el ci-
nismo, la artimafia, el engafio y otras sociabilidades paraddjicas
ocupan un lugar central. Aunque habra quien diga que el mundo
tal cual lo tenemos no da para algo distinto, otros opinardn que
hay muchos mas mundos. Uno de ellos puede hacerse aparecer
simplemente reflexionando sobre si los dos lados de lo social,
ademads de relaciones dialécticas que inevitablemente desem-
bocan en sintesis paraddjicas, son capaces de entablar vinculos
de otro tipo. Vinculos que no tengan que ver con imposiciones
(que oscilan entre el despotismo y el paternalismo) a las que
inevitablemente suceden resistencias (que oscilan entre la con-
frontacién y la apropiacidn).

25



Culturales

9. Mds alld de las paradojas

La Autonomous Network Theory (ant) (Esp6sito, 2005:38-51;
Capra, 1998:87-291), al reflexionar sobre los procesos de in-
munizacion, ha dado a entender que ese otro mundo es posible.
Este ambito de reflexion es pertinente para ver las relaciones de
la comunidad con la sociedad pues, etimolégicamente, “inmune”
es lo que interrumpe el munus y, en consecuencia, se opone a
la comunidad. Por eso los antiguos llamaban “inmunes” a los
ingratos y calificaban como “munificos” a los agradecidos y ge-
nerosos. Por otro lado, la referencia a la inmunologia es necesaria
porque la interpretacion cldsica trabajaba con una paradoja muy
similar a la que se da entre la sociedad instituida y la comunidad
(pueblo, gente o multitud) instituyente. Segiin esa interpretacion,
es necesario administrar homeopéaticamente lo otro para que el
sistema se proteja mejor contra ello.

Lanueva inmunologia ha deshecho la paradoja tras demos-
trar que los anticuerpos enlazan con todo tipo de células,
no sé6lo con “sus” antigenos. También ha mostrado que los
enlaces no tienen como finalidad la destruccién del Otro.
Finalmente, la persistente tolerancia de los anticuerpos
frente a los antigenos invasores ha obligado a abandonar
las metaforas bélicas. Para aceptar estas conclusiones, los
nuevos analistas de la ant han terminado concluyendo que
los antigenos y anticuerpos son elementos de una misma red
que, de manera alternada o también simultdnea, desempefian
uno u otro papel. Obsérvese que para esta explicacion des-
aparece el afuera, lo Otro. El cuerpo, “antes que como barrera
de seleccion y exclusion respecto de lo externo, funciona
como caja de resonancia de su presencia en el interior del
yo” (Espésito, 2005:240). Asi que “el equilibrio del sistema
inmunitario no es el fruto de una movilizacién defensiva
contra lo otro sino el punto de convergencia de series dife-
rentes” (2005:247). Esta constatacién de que lo exterior y
negativo es también interior y positivo lleva a cuestionarse

26



Mas alld de la sociologia

la pertinencia de distinciones tales como interior/exterior,
positivo/negativo, etcétera.'’

Con la ant no sélo desaparece la diferencia anticuerpo/
antigeno. También han comprobado sus investigadores que
la distincion entre los sistemas inmune, endocrino y nervioso
no es muy consistente, pues hay una familia de entre 60 y 70
macromoléculas, los péptidos, que relacionan los anticuerpos,
los 6rganos y el cerebro dando lugar a un conjunto psicoso-
matico en el que la distincidén de partes o subconjuntos deja
de ser pertinente.

En definitiva, la nueva inmunologia ha dejado de lado la
mirada que s6lo sabe ver diferencias y trabajar con distincio-
nes para empezar a tomarse en serio las conexiones. Como
consecuencia de esta nueva mirada desaparecen las jerarquias
y emergen las totalidades. Esta nueva mirada esta exigiendo
una praxis terapéutica que la medicina convencional ain no
puede proporcionar.

En mi opinidn, en el ambito de lo social es necesario abrir
la puerta a una reflexién similar. Se encargaria de dejar de
lado la distincién comunidad/sociedad, asi como sus vinculos
paraddjicos, para pasar a ver lo social (es decir, todo) en su

17 La microbiologia ha observado un fenémeno parecido investigando
el apn de las bacterias. Gracias a unas particulas genéticas llamadas
“replicones” que las visitan aportando material genético, pueden
llegar a recibir un 50 por ciento de genes nuevos sin alterarse. “Si se
aplicaran las propiedades genéticas del microcosmos a criaturas de
mayor tamafo, nos encontrariamos en un mundo de ciencia ficcidon
en el que las personas podrian exudar perfumes o producir marfil
consiguiendo los genes a partir de una rosa o un elefante” (Margulis y
Sagan, 1995:104-105). Esta propensién a la mezcla e hibridacién (més
poderosas que las 16gicas de la distincién y de la competencia) estd
también presente en un fendmeno ciertamente singular al que Margulis
ha puesto el nombre de “simbiogénesis”. Por ejemplo, en las células
con nicleo, bésicas para cualquier forma de vida, las “mitocondrias”
fueron originalmente bacterias que acabaron ocultindose en el interior
de células bacterianas mayores. Allf obtuvieron nutrientes, y a los
huéspedes les vino bien que consumieran oxigeno, pues éste resultaba
nocivo para su aon (pp. 143-149).

27



Culturales

conjunto. La sociologia no puede practicar esta otra mirada
porque s6lo sabe trabajar con distinciones y jerarquias. En
efecto, el logos (como dijo Descartes) sélo debe ver cosas
claras y distintas.'® Por su parte, la ciencia, que deriva de
la raiz indoeuropea -skei, que significa “cortar”, “separar”,
tampoco sabe tratar con totalidades.

10. Por una sociosofia

Para practicar una reflexién no sociolégica sobre lo social hay,
en primer lugar, que tomar nota del mundo que queremos pensar.
Se trata de un mundo en el que las partes (no sélo la comunidad
y la sociedad) no estdn separadas por distinciones jerarquicas
sino relacionadas por conjunciones. Por ejemplo, en lugar de esa
separacion entre individuos que instituy6 la Modernidad, interesa
lo que une, el “entre” o el “con” (el ser-uno-con-otro) que media
entre los individuos (Nancy, 2006a:21-23). El mismo gesto (de
apostar por la conjuncién en lugar de hacerlo por la distincion)
podria realizarse con relacién a los grupos, las (sub)culturas, et-
cétera, pues todas esas “realidades” han sido creadas a partir de
actos de distincion que han separado a unos grupos, (sub)culturas
y situaciones de otros.

El vinculo o “con” del que hablamos no tiene mucha consisten-
cia fisica. Es simplemente una disposicion del sujeto a disolverse
en la interioridad del socius. Dice Simondon (1989:191-194),
a propdsito de esto, que cada sujeto lleva consigo ese fondo
preindividual y que se activa cuando contacta con otros. Esta
realidad que emerge “entre” o “‘con” tiene, pues, un caracter tran-
sindividual. Se diferencia de lo interindividual en que no pone en
conexion a los seres individuados sino que los atraviesa. También
implica que, en lugar de comunicacién, provoca la resonancia y
sinergia entre los sujetos. Sloterdijk (2003:226-227 y 343-349)
ha situado el estimulo psiquico de ese “ser-con”, no en el Edipo,

18 Véase Serres (1991:41 y ss).
28



Mas alld de la sociologia

origen de todas las distinciones (asi como de su subproducto
l6gico, la paradoja),'® sino en la relacion del todavia-no-nacido
con la placenta.”

Dice Sloterdijk que ese vinculo preedipico y preindividual
obliga a hablar de lo social en términos de “ambiente”, “at-
mosfera” o “clima”, pues los sujetos, al tender a recrear los
vinculos amnidticos y placentarios, generan inevitablemente
realidades gaseosas (Sloterdijk, 2004:131-132) que evocan la
calidez del utero (2004:178). Por lo tanto, si cierta sociologia
habla de liquidos y fluidos que habrian disuelto las estructuras
fisicas de otro tiempo, también es posible prestar atencién a la
evaporacion de los fluidos y a la sublimacién de los sélidos.?! De
todas formas, la importancia del contexto gaseoso no es nueva.
Yala supo ver Aristdteles cuando hablé de un quinto elemento
(ademéds de la tierra, el fuego, el aire y el agua), o quintaesen-

¥ Deleuze y Guattari (1985:85) lo han expresado mucho mejor: Edipo
“obliga al deseo a tomar por objeto las personas parentales diferenciadas
y prohibe al yo correlativo que satisfaga su deseo con esas personas, en
nombre de las mismas exigencias de diferenciacion, esgrimiendo las
amenazas de lo indiferenciado” (es decir, la castracion). La autoridad
terminara salvando al sujeto de la trampa edipica. Frente a un psicoanalisis
que no sabe ni quiere ver més alld de Edipo, Deleuze y Guattari proponen
el esquizoandlisis, cuya inspiracion viene del mundo que trae consigo y
no puede terminar de realizar el esquizofrénico. En ese mundo no hay
carencias o faltas sino produccion incesante. Y en lugar de papd y mama
estd el mundo con toda su diversidad (véase pp. 395 y ss).

2 Con relacidn a esto, conviene dejar constancia de que el individuo
moderno surgi6 al tiempo que la placenta termind en la basura (Sloterdijk,
2003:350). Sin embargo, més tarde, primero las industrias cosméticas y
después las investigaciones médicas no han cesado de experimentar con
ellas. Esto ha sucedido a la par que cierta sociologia disolvia al individuo
en su humus. De modo que el orden actual parece querer desanclar y re-
anclar una dimensién de lo social que en los origenes de la Modernidad
no merecié mucha estima.

2 Con Concha Martinez, Miguel Montafiés, Pilar Negrete y Teresa
Martinez, hemos querido analizar la creatividad en el dmbito de la
moda prestando atencién a las atmdsferas estéticas que disefiadores y
tribus, cada uno de distinto modo, crean y transpiran (Bergua et al.,
2007).

29



Culturales

1174

cia, que llam6 “éter”. Los poetas antiguos, menos prosaicos,
habian utilizado ese mismo término para designar la sustancia
sutil que llena el cielo y que “corre constantemente (aeither)
en un tiempo eterno” (2004:347). También se refirieron a ese
sustrato utilizando otra nocidn, la de pneuma (espiritu), que
en el cristianismo, a pesar de lo dificil que resulté hacerle un
hueco, ocupé un lugar fundamental. En la actualidad, Sloterdijk
ha sugerido recuperar ese modo de ver y estar en el mundo con
su “esferologia”.?

A finales del siglo diecinueve Eliphas Levi acuii6 el término
“ocultismo” para referirse a la reflexién que exigen los climas,
ambientes y atmdsferas relacionados con la presencia del éter y
del pneuma. Segun este punto de vista, “todo objeto pertenece a
un conjunto Unico y posee con todos y cada uno de los elementos
de dicho conjunto relaciones necesarias, intencionales, no tem-
porales y no espaciales” (Amadou, 2003:47). El ocultismo se
ocupa, entonces, de los vinculos o correspondencias que ponen
en relacion todo. La relacién concreta que vincula las cosas es
la analogia.

Otra interesante sugerencia de los saberes ocultos es que no
disocian la reflexién de la accién. Asi lo expresé Giordano
Bruno (2000) al referirse a la magia:** “el mago designa a un
hombre que alia el saber al poder de obrar”. Por lo tanto, no

2 Sloterdijk (2004:187) afiade que los dioses también tienen que ver
con ese amnios. Simondon (1989:105) concluye algo parecido cuando
asegura que “la espiritualidad es el acto por el que el individuo recupera
su preindividualidad a través de lo colectivo”.

3 “Mago ha significado en primer lugar sabio: lo eran los trimegis-
tos en Egipto, los druidas en la Galia, los gimnosofistas en India, los
cabalistas entre los hebreos, los magos en Persia (desde Zoroastro)...”
(Bruno, 2000:7). Al parecer, los sabios griegos aplicaron en lo social un
saber-hacer de cardcter magico u ocultista que algunos autores han pre-
ferido aplicarle el calificativo de “chamanico” (Vernant, 1992:21; Dods,
1986:138 y ss; Culiano, 1993:136 y ss, y 1994:31 y ss). Dicho saber-hacer
solucionaba los problemas sociales a través de distintas clases de rituales
que provocaban la anamnesis de sus causas originales. Tales causas no
eran politicas sino espirituales.

30



Mas alld de la sociologia

estamos ante la distincidn entre €lites cientificas y politicas
que prevalece en el mundo de las distinciones y jerarquias.
Lo interesante es que esta relacién entre el saber y el hacer
es también la que nos encontramos en las multitudes, gentes
o comunidades, pues en su vida cotidiana utilizan una “razén
comuin” que se caracteriza (ademds de por ser comdn —no
personal—) por tener un caracter practico y situado. Lo que
diferenciaria al mago de la gente es que ésta practica su saber-
hacer de un modo automatico y subconsciente, mientras que
aquél es perfectamente consciente.

Hoy sabemos que los cientificos (tanto duros como blandos)
suelen sacar adelante su trabajo reflexivo dejandose guiar mas
por su razén comun que por las reglas y métodos de la ciencia.
Quizas con los politicos y profesionales (con sus protocolos de
actuacion) suceda algo parecido.?* Por lo tanto, la ciencia, la
politica y la profesionalidad se diferencian del ocultismo o la
magia en que las primeras o son ignorantes (porque no saben
que usan un saber practico) o cinicas (pues hacen como que no
lo saben), mientras que las segundas explicitan la relacién entre
el saber, el hacer y el contexto.

Otra importante caracteristica de la sociosofia es que, como
el ocultismo y la magia, se ocupa de lo oculto. Es decir, del
“no ser”’, de sus vinculos analdgicos con el ser y del éter o

2 Con relacién al uso del “saber comtn” segun lo utiliza la sociolo-
gia, véase Watier (2000:91 y ss). En cuanto a la permanente presencia
del “conocimiento tdcito” en la ciencia, véase Feyerabend (1999:81,
128 y 161). La expresion “razén comin”, que en mi opinién engloba
las dos anteriores, es de Garcia Calvo. Dice el zamorano que estd ya
presente en algunos fragmentos de Hericlito, que él mismo se encarga
de traducir y comentar. Heraclito: “comun a todos es el pensar” (113
D-K) y “razonando deben hacerse fuertes en lo comun de todos” (114
D-K), “pero siendo la razén comun, viven los mas como teniendo un
pensamiento privado suyo” (2 D-K). Comentarios de Garcia Calvo: “la
contradiccidn de que, siendo la razén comin a todos..., los hombres no
tengan conciencia de lo que hacen y se muestren extrafios a la razon,
consiste precisamente en que cada uno cree que su inteligencia, lo que

dice y las ideas que se le ocurren son propias y personales” (Garcia
Calvo, 1985:37-43).

31



Culturales

espiritu que facilita la vinculabilidad entre todo. Pues bien,
para ser coherente con ese mundo oculto, la sociosofia, como
sucede con los saberes esotéricos, debe permanecer también
oculta. Esto quiere decir que no debe divulgarse y ensefiarse
como la ciencia.”® Debe utilizar otros medios de transmision.
Por ejemplo, la conversacién y la ejemplaridad. Asi, al menos,
ensefiaba el indio Don Juan a Carlos Castaneda.? Otro recurso
es la parabola.”

» Por eso difiero de Santos (2005:160). Estoy de acuerdo en que “lo
que no existe es producido como no existente... (y que) su objetivo
empirico es imposible a la luz de las ciencias sociales convenciona-
les por lo que su simple formulacién representa ya una ruptura con
ellas”. En lo que no estoy de acuerdo es en la sugerencia de que una
“sociologia de las ausencias”, combinada con una “sociologia de las
emergencias”, podria recuperar lo imposible. No lo estoy porque las
ciencias sociales, por més flexibles que sean, nacieron en un orden
basado en dominaciones y exclusiones, por lo que, si bien pueden de-
tectar lo inexistente, no pueden ni podran saber nada de él. El orden,
llevado por la autocritica (a su vez estimulada por un sentimiento de
mala conciencia), s6lo puede reconocer que no sabe (cientificamente)
y que nada puede hacer (politicamente) con aquello que ha decidido
que no sea. La sociologia de las ausencias s6lo puede registrar esas
ausencias, interpretar las exclusiones y analizar los rastros o las huellas
que han quedado de lo excluido. Nada més. La “sociologia de las emer-
gencias” (pp. 167-171) presume que en lo excluido anida la posibilidad
de aparicion de algo nuevo. Aunque esta presuncion esta justificada, es
imposible saber y hacer nada con esa potencia o posibilidad porque el
saber y el hacer provienen los dos de lo instituido. La imposibilidad de
lo excluido obliga a dejar de lado instrumentos utilizados por el orden
como son la ciencia y la politica.

2 Véase, por ejemplo, el que en mi opinién es el mejor volumen de las
enseflanzas de Don Juan (Viaje a Ixtldn, Fondo de Cultura Econémica).

2 Dice Nancy (2006b:12-14) que las pardbolas de Jesucristo no
tienen como mision aclarar la visién y el entendimiento. No proceden
de una pedagogia de la ilustracién, sino, muy al contrario, de “un
rechazo o una negacion de toda pedagogia”. Y es que es necesario
tener ya una disposicidn receptiva para recibir, que no tiene que ver
con ningun misterio religioso, sino que es la condiciéon misma de la
receptividad, de la sensibilidad y del sentido en general: “las palabras
divino y sagrado podrian perfectamente no haber designado nunca
otra cosa que esa pasividad o esa pasion iniciadora en los sentidos,

32



Mas alld de la sociologia

Otra caracteristica que la sociosofia podria copiar de los sabe-
res esotéricos es el tender permanentemente puentes hacia los
saberes exotéricos, como la filosofia y la ciencia. El problema
es que estos otros saberes no han cesado de repudiar el contacto
con los primeros. Aun asi, hay destacados pensadores que, si
bien la ciencia y la filosofia ha considerado como propios, en
realidad cultivaban también el conocimiento de lo oculto. Es
el caso, por ejemplo, de Giordano Bruno, aclamado como un
librepensador que murié en la hoguera pero que —esto no se
subraya lo suficiente— fue también mago. Es igualmente el caso
de Newton. En efecto, segiin Prigogine y Stengers (1990:93-95),
la nocidn de fuerza (“‘que permitia dar una formulacién comin
a fendmenos que en principio no tenian ninguna elacién entre
si”’) fue el resultado de treinta afios de estudio y exploracion
alquimica, paralelos a sus estudios matematicos. De modo que
Newton unio el saber superior de la matematica con el oculto de
la alquimia. Sin embargo, la historia oficial de la ciencia nunca
ha prestado mucha atencién a este vinculo. Ha preferido ocultarlo
y mantener asf la superioridad de la ciencia y la invisibilidad de
los otros saberes.?

Finalmente, mas alld de lo que la sociosofia pueda tomar o
copiar de los saberes ocultos, debe tener como caracteristica
propia el ocuparse de lo social, que es todo. No tiene que ver con
la sociedad (u orden instituido) ni con la comunidad (producida
como exterioridad por la autoinstitucién de la sociedad, des-
pués incorporada imaginariamente y finalmente realizada como
simulacro)® ni con las relaciones paraddjicas entre ambas partes.
lo sensitivo o lo sensual”. Pues bien, la pardbola cumple la funcién
—parafraseando a San Mateo— de dar al que ya cultiva esa disposicién
(pues entenderd) y de quitarsela a quien no la ejercita (pues no podra
comprender nada).

% Por cierto, tampoco ha prestado ninguna atencién al hecho de que
un gran e influyente cientifico del siglo veinte, Keynes, pagara una gran
cantidad de dinero en una subasta por los manuscritos alquimicos de
Newton.

» En parte, ésta es la tesis de Barcellona (1996). El nacimiento del
Estado moderno, al tiempo que acabé con los vinculos de servidumbre,

33



Culturales

Lo social tiene ver con el todo que convierte en inapropiados
todos esos términos.*

Bibliografia

Awmapou, R., El ocultismo. Las doctrinas, las prdcticas y la reli-
gion de lo oculto, Alamah, México, 2003.

Babiou, A., jEs posible la politica?, Nueva Vision, Buenos
Aires, 1990.

——, Ser y acontecimiento, Manantial, Buenos Aires, 1999.
Babiou, A., Tu. Benatour, E. During, P. ManiGLEr, D. RasouN v J.-P.
ZaraDER, Matrix. Machine Philosophique, Ellipses, Paris, 2003.
BarceLiona, P., Postmodernidad y comunidad, Trotta, Madrid,

1996.

Barawie, G., El Estado y el problema del fascismo, Pre-textos,
Valencia, 1993.

Beck, U., “La irresponsabilidad organizada”, Debats, 35/46, pp.
30-37, 1991.

——, “De la sociedad industrial a la sociedad del riesgo. Cuestio-
nes de supervivencia, estructura social e ilustracién ecoldgica”,
Revista de Occidente, 150, pp. 19-40, 1993.

Benasayac, M., v A. peL REy, Eloge du conflit, La Découverte,
Paris, 2007.

Bercawmin, J., La importancia del demonio, Siruela, Madrid,
2000.

Beraua, J. A., La gente contra la sociedad. Impacto sociocultural
de un divertimento juvenil, Mira, Zaragoza, 2002.

——, Lo social instituyente. Materiales para una sociologia no

eliminé también las relaciones basadas en la cooperacion orgénica. En
su lugar prometié y construyé una comunidad de ciudadanos, formada
por individuos libres e independientes, que nunca ha dado la talla. En
el paisaje de simulacros que han realizado esa promesa debe incluirse el
comunismo.

30 Con relacion a la sociosoffa, puede verse Bergua, 2007:81-84, 22-127,
58-163, 194-197 y 229-232.

34



Mas alld de la sociologia

clasica, Prensas Universitarias de Zaragoza, Zaragoza, 2007.

Bercua, J. A, et al., Coolhunting. Disefiadores y multitudes es-
téticas en Aragon, Diputacion General de Aragén, Zaragoza,
2007.

Bruno, G., De la magie, Editios Allia, Paris, 2003.

Carra, F., La trama de la vida. Una nueva perspectiva de los
sistemas vivos, Anagrama, Barcelona, 1998.

Carretero Pasin, E., Pouvoir et imaginaires sociaux. La légi-
timation de I’ordre social dans les societés postmodernes,
L’Harmattan, Paris, 2006.

Certeau, M. pE, L’invention du quotidien, 1. Arts de faire, Ga-
llimard, Paris, 1990.

Crastres, P., La societé contre I’Etat, Minuit, Paris, 1974.

Couuiano, L. P., Mas alld de este mundo. Paraisos, purgatorios e
infiernos: un viaje a través de las culturas religiosas, Paidos,
Barcelona, 1993.

——, Experiencias del éxtasis, Paid6s, Barcelona,: 1994.

Decevze, G., v F. Guarrari, El Anti-Edipo. Capitalismo y esqui-
zofrenia, Paidés, Barcelona, 1985.

——, Mil mesetas. Esquizofrenia y capitalismo, Pre-Textos,
Valencia, 1988.

Dobs, Los griegos y lo irracional, Alianza, Madrid, 1986.

Duruy, J.-P., Pour un catastrophisme éclairé. Quand 'impossible
est certain, Seuil, Paris, 2002.

Esrosito, R., Comunitas. Origen y destino de la comunidad,
Amorrortu, Buenos Aires, 2003.

——, Inmunitas. Proteccion y negacion de la vida, Amorrortu,
Buenos Aires, 2005.

Feveraseno, P. K., Ambigiiedad y armonia, Paidés, Barcelona,
1999.

Fiske, J., Understanding Popular Culture, Routledge, Londres,
1989.

——, “Cultural Studies and the Culture of Everyday Life”, en L.
Grossberg, C. Nelson y P. Treichler, Cultural Studies, Rout-
ledge, Londres, 1992.

35



Culturales

Foucaurr, M., Genealogia del racismo, Ediciones La Piqueta,
Madrid, 1992.

Freup, S., Textos de psicoandlisis, Altaya, Madrid, 1993.

Garcia Carvo, A., Razon comiun. Edicion critica, ordenacion,
traduccion y comentario de los restos del libro de Herdclito,
Lucina, Zamora, 1985.

——, Contra el tiempo, Lucina, Zamora, 1993.

——, “El hombre contra la gente”, Cuchard y paso atrd, nim.
7, pp. 65-77, 1999.

Gu Cavwvo, E., El miedo es el mensaje. Riesgo, incertidumbre y
medios de comunicacion, Alianza, Madrid, 2003.

Haror, M., v T. Necri, Empire, Harvard University Press, Cam-
bridge, 2000.

—, Multitud. Guerra y democracia en la era del imperio, De-
bate, Madrid, 2004.

Hemwecaer, M., El ser y el tiempo, Planeta-Agostini, Barcelona,
1993.

Lacan, J., El seminario, 17. El reverso del psicoandlisis, Paidos,
Barcelona, 1992.

——, El seminario, 23. El sinthéme, Paidés, Buenos Aires,
2006.

Lacirav, E., La razén populista, Fondo de Cultura Econémica,
Buenos Aires, 2005.

Lawmo pe Espinosa, E., La sociedad reflexiva, cis, Madrid, 1990.

Leresvre, H., La vida cotidiana en el mundo moderno, Alianza,
Madrid, 1984.

Lourau, Rent, El estado y el inconsciente, Kairds, Barcelona, 1980.

Marcuuss, L., vy D. Sacan, Microcosmos. Cuatro mil millones
de afios de evolucion desde nuestros ancestros microbianos,
Tusquets, Barcelona, 1995.

Marurana, H. R., vy F. Varera, De mdquinas y seres vivos. Auto-
poiesis: la autoorganizacion de lo vivo, Editorial Universitaria,
Santiago de Chile, 1995.

Merron, R. K., Teoria social y estructura social, Fondo de Cultura
Econdémica, México, 1987.

36



Mas alld de la sociologia

Nancy, J.-L., La comunidad inoperante, Universidad Arcis,
Santiago de Chile, 2000.

——, Ser singular plural, Arena Libros, Madrid, 2006a.

——, Noli me tangere. Ensayo sobre el levantamiento del cuerpo,
Trotta, Madrid, 2006b.

Nevrar, F., “Biopolitique des catastrophes”, Multitudes, nim.
24, pp. 107-117, 2006.

Oreean, A., “The Origin of Money”, en F. Varela y J. P. Dupuy
(eds.), Understanding Origins, Kluwer Academic Publishers,
Londres, 1992, pp. 113-143.

O’SurLivan, T., J. HartLEY, D. SaunDERS, M. MonTGOMERY Y J. FiskE,
Key Concepts in Communication and Cultural Studies, Rout-
ledge, Londres, 1997.

Pounnstone, W., El dilema del prisionero, Alianza, Madrid,
1995.

Pricoong, 1., e . Stencers, La nueva alianza. Metamorfosis de la
ciencia, Alianza, Madrid, 1992.

Purroy Cuicor, P., “La musica como propuesta de otra for-
ma evolucionada de racionalidad”, ponencia presentada
en la Conferencia Internacional sobre Evolucionismo y
Racionalismo, Seminario Interdisciplinar, Zaragoza, 1997
(inédito).

Reicn, W., La revolucion sexual, Planeta-Agostini, Barcelona,
1985.

Roserts, E. A., v B. Pastor, Diccionario etimologico indoeuropeo
de la lengua castellana, Alianza, Madrid, 1997.

Rosser, C., Lo real. Tratado de la idiotez, Pre-Textos, Valencia,
2004.

Santos, B. pe S., El milenio huérfano. Ensayos para una nueva
cultura politica, Trotta, Madrid, 2005.

Serres, M., El paso del noroeste, Debate, Madrid, 1991.

Smvonoon, G., L’individuationpsychique et collective, Aubier,
Paris, 1989.

Scoterouk, P., Esferas I, Siruela, Madrid, 2003.

——, Esferas 11, Siruela, Madrid, 2004.

37



Culturales

Varios Autores, “Investigacién-Accién-Participativa”, Documen-
tacion Social, 92, 1993 (nimero monogrifico).

Vernant, J. P., Mito y religion en la Grecia antigua, Ariel, Bar-
celona, 1992.

Warer, P., Le savoir sociologique, Desclée de Brouwer, Parts,
2000.

WarzLawick, P., El sinsentido del sentido o el sentido del sinsen-
tido, Herder, Barcelona, 1995.

WiLser, K., Al este del Edén, Kairds, Barcelona, 1995.

Zizex, S., La suspension de toda ética, Fondo de Cultura Econé-
mica, México, 2005.

Fecha de recepcion: 11 de noviembre de 2008
Fecha de aceptacién: 3 de marzo de 2009

38





