Encuentro de voces
en exhibiciones de etnogratia.
Yumanos, el mundo, Jalkutat y
la serpiente divina como ejemplo’

Alejandro Gonzélez Villarruel
Natalia Gabayet

Museo Nacional de Antropologia e Historia, INAH

INTRODUCCION

La frase “Los kiliwa ya no queremos reproducirnos” fue lapidaria desde que
apareci6 en un diario nacional. Esta sentencia tuvo serias repercusiones: en
términos de la investigacion se someti6 a una intensa btisqueda de los lti-
mos hablantes de las lenguas yumanas para testimoniar su estado actual.
En el &mbito de las instituciones como la Comisién Nacional para el Desarro-
llo de los Pueblos Indigenas (cp1), el Instituto Nacional de Lenguas Indigenas
(mvALI) y el gobierno del estado de Baja California se atendieron apresura-
damente sus demandas.

En el Museo Nacional de Antropologia (MNA) se revisaron los acervos
y la exhibicién temporal y permanente. Se concluyé que los kiliwa y sus
grupos vecinos, llamados, en general, yumanos, habian sido sujetos de
exclusién, ya que ni en los acervos ni en la exhibicién habia una ponencia
significativa, apenas se contaba con la presencia de algunos objetos de
chaquira y poca cerdmica, incluso en la salas de etnografia habia un silen-
ciamiento sobre los yumanos.

Aquella frase lapidaria describe el deseo de los grupos yumanos de
ser tomados en cuenta. A los investigadores del MNA nos estimulé para
acercarnos a ellos, con el objetivo de realizar un estudio y proponer una

! Las virtudes de este articulo se deben a la inteligencia y experiencia de los colegas en
el norte de México: Julia Bendimez, Daniela Leyva y al investigador Donaciano Gu-
tiérrez, curador de la sala noroeste. La exposicion fue preparada con apoyo del 11ic de
la UARC, agradecemos a su director, doctor Luis Ongay.

Cuicuilco nimero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

294 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

exhibicién para visibilizarlos. Para dar voz a estos grupos, se desarrolld
la teoria y la practica para un nuevo tipo de exhibicién temporal de carac-
ter dialdgico, colaborativo y con vistas a exponer sus propios reclamos.

Alallegada de los espafioles, en la peninsula de Baja California habitaban
mas de 5000 indigenas, actualmente no suman mds de 2000, residen princi-
palmente en los municipios de Ensenada, Tecate y Mexicali, y en distintos
ecosistemas como valles, sierras, desierto y costa. Esta diversidad ecolégica
es observada en los materiales y funciones de los objetos de uso cotidiano,
doméstico, ornamental y ritual que elaboran, asi como en sus actividades.

La poblacioén kiliwa esta formada por un reducido niimero de personas,
de ellos sélo cinco conocen y practican su lengua original. Habitan en la
comunidad Arroyo de Ledn en el ejido Tribu Kiliwas. Esta region se ubica
en el Valle de la Trinidad, en el municipio de Ensenada, y debido a las
caracteristicas del tipo de suelo en Arroyo de Le6n, desértico y con poca
agua, los kiliwa salen de su comunidad para buscar empleo en otros ejidos
del valle de la Trinidad donde existe riqueza forestal y ganadera.

Los cucapd viven en las vegas del rio Colorado o Hardy, al sur del valle
de Mexicali, en las localidades Cucapé El Mayor y Cucapd Mestizo. Tam-
bién habitan en el Ejido Pozas de Arvizu, municipio de San Luis Rio Colo-
rado, en Sonora, y en la reserva de Somerton, Arizona, en Estados Unidos.
Se dedican a la pesca, a la agricultura y trabajan también como jornaleros
en campos de cultivo.

Los pai pai habitan en las sierras de Juarez y San Pedro Martir, en el
municipio de Ensenada, en las comunidades Santa Catarina, Jamao y San
Isidoro cerca del valle de la Trinidad. Hoy en dia los pai pai se dedican a
la crianza de ganado y a diversas actividades agricolas, entre ellas la reco-
leccién de yuca, pifién, jojoba, miel y el corte de lefia, también a la ela-
boracién y venta de artesanias. A veces salen de sus comunidades a ejidos
cercanos para trabajar como jornaleros en campos de cultivo y ganaderia.
Por su lengua, los pai pai estan estrechamente relacionados con los grupos
yavapai, hualapai y havasupai, habitantes del estado de Arizona (Estados
Unidos), con quienes ademas tienen similitudes culturales.

Los kumiai residen en comunidades de los municipios de Tecate y
Ensenada, principalmente en San José de la Zorra, Juntas de Neji, La Huerta
y San Antonio Necua. Se dedican a labores agricolas y ganaderas, ya sea
dentro de sus propios terrenos o contratindose como jornaleros en los
pueblos cercanos.



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 295

LA EXPOSICION

Iniciamos este proyecto tomando en cuenta a las personas a quienes ibamos
a tratar. Sobre todo, escuchamos sus opiniones, sugerencias y critica para
hacer una muestra apegada a sus deseos. Creamos, por lo tanto, un espacio
donde se pudiera realizar la exploracion colaborativa para construir un
ejercicio de curaduria original, y lo dialégico seria lo central [Sleeper-Smith
2009]. Asi, se consideraria la subjetividad de los yumanos, su propia reflexién
sobre si mismos [Delvecchio et al. 2008].

La exhibicién etnogréfica temporal se presentd en el MNA durante un
ano, del 2012 a 2013. Durante los afos subsecuentes, se ha presentado en
el Museo del Instituto de Investigaciones Culturales de la uaBc, en Mexi-
cali, y en el cecut de la ciudad de Tijuana, ambos en Baja California. En
la actualidad espera presentarse durante el afio 2014 en las ciudades de
Tecate y Ensenada, Baja California, y en 2015 en una sede de la Alta Cali-
fornia en Estados Unidos.

Esta exposicién contiene una serie de reflexiones que hemos hecho en
la Subdireccién de Etnografia del MNA. Se efectuaron talleres dialégicos y
trabajo de campo de investigacién en las comunidades yumanas en esta
regién multicultural escasamente explorada por la antropologia mexicana.
El guién curatorial explora el tema complejo de interpretar en un museo
otras culturas para un publico con una cultura diferente.

El punto de partida fue incrementar el apoyo de los propios habitantes
de esta region para estrechar la colaboracién entre el museo y las comu-
nidades étnicas vivas. Se intenta responder a la insatisfaccién que frecuen-
temente causa entre las poblaciones étnicas una exposicion etnogréafica de
ellos mismos, donde usualmente se les excluye de los procesos de inter-
pretacion en la puesta en escena y en el montaje. Muchos de los objetos
exhibidos (de los casi 250) son propios de su historia material, algunos sagra-
dos, otros representan asuntos de secrecia cultural. En suma, este ejercicio
es por un lado una reflexion museolégica de la exhibicién etnografica en
el MNA a 50 afios de su fundacién, a la vez que es un ejercicio de colabo-
raciéon para adoptar otras formas de practica en los museos en relaciéon
con las culturas vivas [Boas 1907; Karp 1992].

Hay cuatro lineas argumentativas para comprender nuevas formas
de presentar las culturas étnicas vivas. En primer lugar, practicas de inclu-
sién; inaugurar de manera distinta estas practicas al relacionar al museo
con los indigenas mediante una curaduria colaborativa para generar una
auto-presentacion y auto-expresion [Fuller 1992]. En segundo lugar, rea-
lizar una mediacion con las lenguas autéctonas para descentrar la relacion

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

296 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

lingtiistica de la hegemonica a otra subalterna (espafiol/lenguas autécto-
nas) [Simpson 2001]. En tercer lugar, valerse de mejores formas de media-
cién audiovisual al enfatizar la dindmica cultural, los cambios, las
continuidades y la vida cotidiana [Magubane 2009], para lo que se presen-
tan siete videos, donde también los hablantes son las figuras centrales y
unicos narradores, y dos videos interactivos, para permitir un dialogo
intercultural. En cuarto lugar, cambiar la perspectiva de presentacién de
las comtinmente llamadas “piezas de museos” a presentaciones de objetos
de cultura material [Hicks 2010].

Con este cambio nos impusimos presentar narrativas asociadas a los
objetos, es decir cada objeto puede contarnos historias de las personas que
los elaboraron y utilizan. Nos valimos de tres animaciones para dar voz
a los creadores de estos objetos de cultura material yumana. Por ejemplo
Aurelia Ojeda, indigena kumiai, nos doné una canasta que ella elabor6 y
deseaba exhibirla en la exposiciéon junto con su narracién. He aqui lo que
nos pidid contar sobre las ideas museoldgicas de la exhibicion:

[...] entonces empecé a pensar. Por ejemplo, le puse que es la Nacién kumiai,
que es una flor, porque la Nacién kumiai es grande, va desde La Huerta, para
acd, y llega hasta Estados Unidos. Y era muy bonita, porque antes no habia
todo lo que hay ahorita, aunque estd bonito todavia, ;no? Y lo rojito es lo
bonito, todo eso es la nacién.

A esto le dibujé que es un territorio ancestral que nos quedd, que por
derecho nos pertenece, pero ante la ley no tenemos nada, entonces lo puse de
negro porque no lo tenemos. Estd como de luto porque no lo tienes, no estas
seguro que te diga un documento de que es tuyo y que nadie mas se va a meter.
Lo puse de negro, como la tristeza de todo lo que tenemos, todo lo que nos
dejaron nuestros antepasados.

;Qué es lo que nos queda y que adn no es de nosotros? Aunque es de
nosotros por derecho, y aunque saben que es de nosotros, no nos lo quieren
reconocer. Después le puse una serpiente, que es Maija awi, que es el dios
vibora que estuvo en la Pefia Blanca. Estuvo en una olla de barro, pero estaba
en la Pefa Blanca, metida en una cueva. Cada vez que iba creciendo la vibora
se va llenando de sabiduria hasta que lleg6 el punto en que la olla de barro se
reventd por que la vibora crecié demasiado, es un mito leyenda que me contaba
mi tia Gloria y mi nanita. Entonces se revento la olla, los pedacitos de la olla
de barro se fueron a cada comunidad: los Cucapd, Santa Catarina, San José,
todas las comunidades; los pedacitos de barro se fueron con toda la sabiduria
que la vibora tenia. A unos les tocé su lengua, sus cantos, los cuentos, las
historias, todo.



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 297

Todos venimos de la misma familia, cada quien tiene sus cuentos diferentes,
cada quien tiene algo especial; y aunque venimos de la misma familia todos
tenemos algo que nos representa, por eso dibujé la serpiente. Aca dibujé a
nuestros antepasados, mi tia Gloria, otros cantantes. Luego a mi hermana
Arcelia, que comenz6 a formar su grupo Shiaw kayumi. Entonces dije: lo voy
a plasmar en la canasta.

Cuando falleci6é mi tia Gloria ya nadie cant6, por muchos afios, ya nadie
se enfermo, nadie bailaba, nadie cantaba, nadie danzaba..., ni nada de eso. A
ellos [los cantantes] los puse de rojo, del color natural de la raiz del junco. Hay
muchos mas cantantes, que todos los recuerdo. Pero como yo casi no estuve
con ellos no los puse en color tan especial como mi tia Gloria.

Acd estan los nifos, porque ella siempre nos transmitié los cantos, los
juegos, los cuentos, las danzas: siempre nos ibamos. Una vez nos fuimos con
ella a la Ciudad México a bailar, a Mexicali, Tijuana, a todas partes. Cuando
Arcelia hizo su grupito, me inspiré porque no hay otra persona que dijera voy
a hacer esto de nada, de salir de ella, porque los nifios se lo piden y estan
animados, por eso dibujé a los nifios.

También dibujé las aguilas, que nos protegen, porque es un animal que es
de todos los indigenas, no s6lo de los kumiai, es de todos, aunque no tengamos
un aguila especial, las dguilas con sus alas protegen a todos, entonces dibujé
alas aguilas para que ellas protegieran al grupo, a todos los nifios que quisieran
rescatar lo que es la cultura. En la tapaderita les hice sus bules, en sus manos
tienen sus bules. Mi tia Gloria, a este sefior, con su bule arriba.

Le dibujé el aire, que aunque pasen los segundos, los minutos, las horas,
los dias, las semanas, los afios, decenas de afos y miles de afios, el aire da
vueltas y te devuelve lo bueno de los antepasados, la sabiduria. Tal vez caimos
en perder mucho, pero hay ese aire de energia buena que te pone en tu mente
y tu corazén que tienes que rescatar esto. Tu lo tienes que hacer, por eso es
que le puse estas formitas de aire en espiral. Uno puede decir: es que yo lo
voy a hacer. Pero si tii no estds inspirado para hacerlo o todavia no te han
dicho tus antepasados “Te toca a hacerlo”, no lo puedes hacer. Tt puedes
luchar y de todo, y si no te llega un aviso, no lo puedes hacer, por mas que
quieras no lo vas a hacer. Pero llega el momento en que te ponen en tu mente
y tu corazén que lo tienes que hacer, entonces no ocupas nada mas, sino lo
que traes en tu mente y tu corazén de las ganas de rescatar las cosas. Por eso
le puse en la tapaderita, ya casi lo tltimo, porque aunque hayan pasado tantos
anos en que hemos perdido tanto, tal vez todo.

En esta canasta me inspiré en todo de que es la canasta: en la lengua, los
cantos, la historia. Por ejemplo, hay un mito leyenda que va a aqui, los cantos, lo
que ellas nos ensenaron, nuestras tierras, el aire, y en nuestra tierra va todo,

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

298 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

todo va, porque no puedes decir “soy indigena” si no hablas la lengua, no
hago los cantos, no bailo, no hago los ritos espirituales que hay. ;Cémo puedes
decir que algo te identifica de ser indigena si no haces eso? Si dejas de hacer
todo eso, no eres nada.

A mime gusta decir que es arte indigena porque es muy diferente, ahi va
tu energia, todo lo que ti piensas. Te entregas a la canasta y la amas, porque
es parte de tu vida, desde que yo la empecé a imaginar y dije: cuando yo la
termine no la voy a cambiar por nada. Me siento bien contenta de que mi
abuela me haya ensefiado a tejer, los cuentos, los mitos, las leyendas y es lo
mismo que quiero transmitir.

Nuestra tarea intenta ir més alla de los antiguos museos etnoldgicos
y de artes y tradiciones populares, tanto en su planteamiento teérico glo-
balizador, como en su proyecto expositivo. Frente a la separacién de lo
propio y lo ajeno, a la dicotomia del nos/otros, busca intencionalmente la
unidad en la descripcién y comparacion de similitudes y diferencias cul-
turales, con el &nimo de difundir los valores del pluralismo y la compren-
sién intercultural [Kuper 2001].

Del concepto de exhibicién etnogrdfica

Como norma, los museos etnograficos nacidos en el siglo x1x recogen culturas
exoticas, diferentes de la nuestra, mientras la mayor parte de los museos etno-
gréficos creados durante el siglo xx se centran en la cultura occidental, en el
mundo europeo, en las particularidades de los propios paises, excluyendo
las comarcas o pequefias localidades.

En el siglo xx1, el evolucionismo ya no puede usarse como un esquema
motriz simple, pues de aquellas culturas primitivas expoliadas apenas
queda nada. A cambio, los intelectuales se hacen cada vez mas conscientes
de que la continua modernizacion hace desaparecer formas de vida antigua
que se mantenian con el “pueblo”, eso que hoy llamamos la “vida tradi-
cional” y con mas propiedad deberiamos denominar “vida preindustrial”,
para ir diluyendo la identidad de sus naciones.

Ya en el siglo x1x, algunos eruditos se alarmaron por la pérdida de
las tradiciones orales e iniciaron su estudio. Al ocaso de la oralidad,
desaparecia la indumentaria “popular”. Sin tardar mucho se unieron las
técnicas y utillajes de la ganaderia, agricultura, pesca... y practicamente
todos los oficios de artesanos: habian nacido los museos etnogréaficos del
mundo occidental.



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 299

Algunos investigadores observaron, con una clara falta de conocimiento,
lo que significa la dinamica social, que en nuestra propia cultura habia
rasgos mas o menos antiguos que no correspondian al momento histérico
en el que viven, que solian asentarse en las capas populares, es decir, pobres
y generalmente campesinas, del mundo occidental. Supervivencias a cuyo
estudio se dedicaron con pasién en las zonas rurales, selvas cercanas y
menos peligrosas que las de las colonias.

Su ciencia se llamé folk-lore, “saber del pueblo”, aspecto etnocéntrico,
aunque muy a menudo se considera inferior, cultural e “histéricamente”,
a ese pueblo llano que estudiaban. No era socialmente admisible que la
ciencia de los salvajes entrara en el mundo civilizado. No se podia con-
sentir que los mismos métodos y principios con que se estudiaba a los
aborigenes australianos sirvieran para analizar la cultura superior de la
civilizacién occidental, una interpretacion presentista, y aquellos autores
ni siquiera se plantearan la posibilidad de una ciencia tinica para ambos
campos de estudio [Kuper 2001].

Aun cuando muchos afos més tarde la antropologia comenzé a pene-
trar en nuestra cultura, hubo resistencia al autoanalisis antropolégico. Los
museos etnoldgicos se supone que tratan de las cosas distintas a la cultura
hegemonica, son los museos de los otros. En cambio, eso que antes llama-
mos “museos de etnografia europea”, en realidad no suelen denominarse
museos etnograficos, sino museos de artes y costumbre populares, museos
de artes y tradiciones populares, museos del pueblo, o de la cultura popu-
lar; son los museos de nosotros. No son propiamente museos de la cultura
en cuestion, sino museos de “historia reciente”, basados en dos conceptos
problematicos: la identidad y lo popular. Si se analizan las aplicaciones
ordinarias del término popular, se puede observar que resulta en un adje-
tivo genérico para denotar “retardatario”, “imperfecto”, “obsoleto”, “inculto”
y s6lo en los tltimos tiempos o en determinados ambientes ideoldgicos
“auténtico” o “con raigambre”.

No estamos hablando de exposiciones etnoldgicas, que tratan de exhi-
bir culturas [Kuper 2001], sino de museos que atesoran algunas manifes-
taciones estéticas de nuestra historia reciente, o para expresarlo mejor,
algunos objetos de uso cotidiano a los que su paso a la historia ha conferido
un cardcter estético que antes no tenian, y en los que la comunidad o sus
representantes ideoldgicos buscan la identificacién frente a la actual nor-
malizacién de los elementos materiales.

Por el contrario, los museos de artes y tradiciones son de carécter
sentimental. En ellos uno puede solazarse con aquellos tiempos en que el
trabajo no contaba, en que los artesanos hacian su obra con amor, en que

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

300 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

las mujeres tenian tiempo para bordar enormes piezas de algodoén, en
que los hombres se sentian duefios de su actividad, sin sufrir la esclavitud
de las cadenas de montaje.

Sin embargo, una exposicién antropolégica deberia ser un centro donde
se analice diddcticamente la diversidad de las culturas y se explique el
necesario relativismo en su consideracién para valorar los objetos no por
su propio interés formal, sino como elementos significativos de las cultu-
ras representadas; que sean unificadas la descripcién y comparacién de
similitudes y diferencias, con el &nimo de difundir los valores del plura-
lismo y la comprensién intercultural, pues en gran medida lo que cono-
cemos de otros pueblos (lo que es guardado de su patrimonio en nuestro
museo) forma parte de nuestra historia.

En todo caso, nos encontramos ante un camulo de datos dificil de
delimitar, por lo tanto no todos ellos son o pueden ser objetos para colo-
carse en un museo. La coleccién y la exposicién serdn siempre una seleccion
dentro de esos rasgos significativos de las conductas culturales [Appadu-
rai 1986].

(Qué elementos de nuestra préctica cultural seleccionar? ;Cémo inter-
pretar y contextualizar cientificamente los elementos materiales, que en
su mayor parte han sido seleccionados por generaciones anteriores de
profesionales y coleccionistas, y que encontramos ya como patrimonio en
los almacenes del museo?

Un primer criterio delimitador clasico es el distanciamiento de lo que
propiamente se denomina “patrimonio artistico”, caracterizado por la obra
maestra, el objeto tinico con propiedades intrinsecas de valoracién estética,
finalidad bésica de la muestra en los museos de Bellas Artes.

A su manera particular, también los museos etnograficos han caido a
menudo en la valoracién estética del objeto como criterio de seleccién y
de formacion de colecciones. Nuestra meta seria musear (sic) la “vida
ordinaria yumana”, la descripcion y explicacién de las practicas sociales
comunes, las conductas que desarrollan la mayor parte de los miembros
de la sociedad, a través igualmente de objetos de uso comtn (o del uso
comun que se hace de los objetos).

Ahora bien, “ensefiar” o describir en una sala de museo la practica
cotidiana de los individuos puede no tener mayor interés y ser redun-
dante con la propia vida exterior, si esos elementos no explican algo de su
conducta. Cuestién similar cuando mostramos los objetos que utilizaban
sus padres, o abuelos si su simple exhibicién convierte al museo en una
mera muestra historica.



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 301

Los fondos museogréficos no son el mensaje, como en el caso de la
“obra maestra”, sino meros signos transmisores de los significados; el
mensaje tampoco puede ser simple descripcién, sino el analisis de los
hechos, lo que nos deja prisioneros de la amplitud de la documentacién
etnogréfica y del nivel cientifico alcanzado en el estudio de nuestra cultura.

Sobre la coleccion a exhibir en Yumanos

El volumen y distribucién cultural, temética y temporal de los fondos museo-
graficos disponibles que localizamos fueron dialégicamente determinados
para ser utilizados y ello vino a simplificar, en parte y de manera factica, nues-
tras dudas, aunque no a limitar el problema de difusién. Asimismo, nos interesé
conjuntamente elaborar narrativas de los objetos y conjuntos de objetos.

Respecto de la contemporaneidad o historicidad de la muestra, debe
tenerse igualmente en cuenta que el grueso de las colecciones que presen-
tamos fueron adquiridas durante el proceso de creaciéon de la exhibicién.
Aunque algunos objetos son antiguos podemos sefalar que en general son
ahora mismo utilizados. Otra parte de éstos fueron prestados de fondos de
museos situados en Baja California y otros mas son de colecciones privadas.

Queriamos dar una vision actual de las culturas con estos fondos, tal
es nuestro interés, aunque tratamos de incluir expositivamente en el mundo
de “lo tradicional”, marcando de manera complementaria, y con mas
informacién gréfica y audiovisual que objetual, el cambio cultural. La
permanencia y el cambio.

La exhibicién muestra al visitante la vida cotidiana y la presencia actual
de los pueblos indigenas de Baja California a través de su cultura material,
haciendo énfasis en su produccion artistica relacionada con su cosmogonia.
Dentro de este contexto, se presentan los cambios de estos grupos étnicos
y su relacién con otras culturas, asi como la situacién actual de sus lenguas.

Yumanos, el mundo, Jalkutat y la serpiente divina estd dividida en cinco
apartados: auka, mitos, obras maestras, frontera y centro de documentacién
yumano. Es una exposicién bilingiie y la informacion se presenta en lengua
indigena con subtitulos en espafiol. Con esto intentamos difundir y fomen-
tar el respeto a las lenguas originarias con la colaboracién y aporte de los
propios yumanos.

Es una exposicion etnografica que trata de responder a la situaciéon de
desplazamiento lingiiistico y exclusién que viven los grupos del tronco
lingtiistico yumano de Baja California: kiliwa, cucapa, pai pai y kumiai. Y
que sin duda es el tema que estos pobladores siempre nos enfatizaron en
la préactica dialdgica.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

302 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

Ejemplo de lo dialégico en la exposicion son los testimonios de tres
habitantes que expresan la relevancia de sus culturas a exhibir y que fue
manifestada en el trabajo de campo donde realizamos un ensayo de taller
para conocer sus opiniones para la exhibicién:

Leonor Farlow indigena kiliwa, Arroyo de Leén, Ensenada Baja California.
Darles gracias a ustedes y a todos aqui en México, por habernos invitado,
si, por tener un lugar en donde vamos a tener todo el trabajo de nosotro
lo que nunca hemos pensado nosotros, porque siempre vendiamos nada
mas, pero gracias a Dios que va ‘star en un lugar el trabajo de nosotro y
el dia que ya ni vivemos, que ya no estemos los nostros fietos o hijos, yo
no sé, pueden venir a ver, que ellos digan jtrabajo de mi abuela o bisabuela!
Oyo quesé, jverdad? Entonces, jésa es la cosa méas grande para mi!, porque
va a quedar un recuerdo muy grande de todos los que estdn escuchando
aqui y tanto de ellos y tanto mio y pues ustedes que estan aqui.

Pamiotrespi el camiot naitl hapujai memomi mujat el pajai, te mefie mua
dotk kuspi, el kafiiotot magai ijai fiap ta mio osaguet mugai jai.
Todo lo que yo veo estd bien hecho y ta muy firme y yo les agradezco todo.

Nicolas Tamboo, indigena cuacapa, San Luis Rio Colorado, Sonora.
Em tepei kepakak tepeyao apendejandibi mijambi anteperecoro ecornun eyuvini
mas a yo mas am ella mam, en lo que dicen pel tupei copeapepaspanigiii gui pei
a tupeigiii kuakiuni mikoyas meyao.

Los kukapa, pues nunca hemos tenido asi la costumbre la jeeeh! De
nosotros, era todo desaparecer, no, pero nunca nos ha quedado indicio del
kukapa, lo tenfan en en ningtin lado. ;Por qué? Porque la costumbre es de
quemar todo lo que pertenece una familia de los kukapa, pero es que vene
que con ustedes que van a ver lo que ahora hacemos, a no son antiguas
pero vamo a hacer las réplicas artesana, son las mismas nomas que de esos
tiempos se quemaba todo y nunca quedaba un solo cosa que podia quedar,
qué bueno, pues me da mucho orgullo deben ver, no nada mas para mi
sino a toda la gente que vengan a conocer nuestra cultura kukapa.

Stanley Rodriguez, indigena kumiai de la Alta California.
Estoy contento con ver esta muestra aqui, en un lugar donde no se conoce
nuestra tierra. Aqui se ven los conocimientos de nuestros antepasados, la
fuerza de nuestra tierra tan lejana, nuestra fuerza se transmite a aquellos
que no la conocen.
Me gusté mucho trabajar para realizarlo y ver plasmada nuestras
ideas.



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 303

Las lenguas yumanas habladas en México son kiliwa, cucapa, paipai
y kumiai. Todas ellas pertenecen al tronco lingtiistico cochimi-yumano.
Una variedad dialectal del kumiai llamada ko’ahl parece haberse separado
tanto del kumiai que puede ser una lengua diferente. Estas lenguas viven
un proceso acelerado de desplazamiento, donde el espafiol ha sustituido
los espacios de uso de la lengua indigena; los hablantes de kiliwa, cucap4,
paipai, kumiai y ko’ahl son mayores de 40 afios y los nifios yumanos en
su casa hablan espafiol. El kiliwa es la mas amenazada de todas porque
sOlo tiene cinco hablantes; las demés las hablan entre 25 y 60 personas.

Las cinco secciones de la exhibicién fueron concebidas de la siguiente
manera:

1. AukA. Es el primer tema de la exhibicién y es a sugerencia de los
propios habitantes, para dar la cara y presentarse a todos los demads
mexicanos.

Durante el proceso de creacién del guién en el trabajo de campo en las
comunidades de Baja California, los pobladores siempre enfatizaron la
necesidad de que los mexicanos los conocieran. De tal manera que juntos
acordamos hacer un documental donde los propios yumanos se presentan
con la palabra auka, que es el saludo tipico de los yumanos en general. En
este documental vemos a dos decenas de habitantes, hombres, mujeres,
viejos y nifios hablar en su lengua saludando a los mexicanos, dan la cara
y se presentan.

En la exhibicion de objetos se presenta a los grupos yumanos, su his-
toria, el medio en el que habitan y su lengua, mostrando similitudes que
los asocian y diferencias que los distinguen.

2. mitos. Este tema fue decidido conjuntamente porque en opinién
de todos ellos, de lo cambiante, lo que permanece para ellos es su
pensamiento mitico. Lo presentamos con su propia narrativa y uti-
lizando objetos etnograficos asociados.

A través de relatos los indigenas yumanos explican y comunican el
origen del mundo, de la naturaleza, del cielo, la tierra, la luna, las estrellas,
de los hombres y animales. Estas historias son realizadas por espiritus
humanos, héroes antropomorfos, animales con caracteristicas humanas
buenas o malas y monstruos. En estas narraciones se puede observar el
vinculo entre el origen del mundo y la cultura material.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

304 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

Kiliwa: La creacién del mundo. Entre los kiliwa, el dios Melti ipa, el dios Coyote-
gente-luna, crea el mundo y la sonaja al arrancarse uno de los testiculos. Una
vez que obtiene la sonaja le es posible crear el universo y los animales, como
el venado y las aves, o las plantas y la luz. Este mito es narrado por Leonor
Farlow, y la comunidad kiliwa de Arroyo de Leén determiné los objetos a
exhibir que estan asociados al mito y las imégenes que deberian aparecer.

Cucapd: Sipa y Komat / La lucha del bien y el mal. Los hermanos gemelos crean
el mundo y hacen, con barro, a todas las personas y animales, les ensefiaron
cémo sobrevivir, les dieron semillas de todos colores para que se alimenta-
ran. Este mito es narrado en lengua por Nicolds Tamboo, gobernador cucapé
y la comunidad de Pozas de Arvizu. Eligié él mismo los objetos asociados
a esta narracion y las locaciones e imagenes necesarias para grabar.

Pai pai: Jalkutat. En el mito pai pai el guerrero que queria matar a Jalkutat
llevaba un gorro de junco y sandalias de fibra vegetal. Para matar al animal
usé la flecha que calenté previamente para hacer saltar al animal al agua.
Este mito fue narrado por Daria Mariscal, y se trata de una animacién donde
se recogen los dibujos elaborados por nifios de una primaria, a quienes les
solicitamos darnos sus interpretaciones de Jalkutat. Las locaciones y los
objetos fueron elegidos por la comunidad de Santa Catarina.

Kumiai: Maija awi/Dios serpiente de agua. En el mito de la creacién los kumiai
narran que una gran serpiente vivia en el océano, hacia el oeste, se llamaba
Maija awi, y habia digerido todo el conocimiento, todas las artes estaban
dentro de su cuerpo (cantos, bailes, como hacer cestos, y todo lo demas). Un
dia explot6 y lanzé ese conocimiento a los grupos yumanos. Este mito fue
referido en lengua por Juan Aguilar, y la comunidad de la zona determiné
cudles objetos podrian ser exhibidos por la narracién. También ellos eligieron
las locaciones de la grabacion.

3. GRANDES OBRAS MAESTRAS Y CULTURA MATERIAL. Era necesario que
se mostrase en la exposicion el alcance en la destreza de creaciéon
de los objetos materiales y qué significado les otorgan.

Ademas de las actividades de recoleccién, ganaderia y agricultura, los
yumanos elaboran objetos que por sus caracteristicas tienen un valor artis-
tico relevante. Cada grupo indigena produce un tipo de objeto que tiene
relacion con el medio ambiente, con el origen del universo y su cosmogo-
nia [Novelo 2005].



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 305

Los kiliwa hacen mufiecas de trapo con vestidos de cuero y sauce, colla-
res de semilla del campo, cucharas de palo, arcos, lanzas y flechas, bolsas
y objetos de gamuza y palma. Los cucapa elaboran pectorales de chaquira
con caracol del rio, collares, medallones, aretes, pulseras y gargantillas;
trampas para pescar hechas con ramas de sauce o cachanilla; faldas de
corteza de arbol de sauce; sonajas, juegos de balero, arcos y flechas.

Los pai pai realizan ollas de barro, mufiecas de trapo, redes y sandalias
de agave, canastos de pino y palma, flechas con punta de obsidiana, cuer-
das de cuero, flautas de carrizo, joyeria de chaquira, vara de huatamote
con caracoles y conchas y juegos tradicionales del piak.

Los kumiai elaboran canastos y figuras de animales hechos de palma,
pino, junco y sauce; collares, broches, atados de salvia, dibujos en piedra
talco, collares de higerilla, semilla de calabaza y piocha; aretes y collares
hechos de cuentas de chaquira, junco, quiote, bellota, jojoba y plumas.

A pesar de esta diversidad de objetos, cada grupo étnico se especializa
principalmente en un tipo: los kumiai, cesteria; los pai pai, alfareria; los
cucapd, joyeria con chaquira; y los kiliwa, mufiecas de tela, cuero y sauce. Ellos
mismos decidieron cuéles objetos deberian colocarse como identitarios de
cada etnia y cémo colocarlos para mostrar los alcances de su arte. Con ellos
hicimos una descripcién de la forma de elaborarlos y su simbolismo.

Todos estos objetos se usan de manera doméstica, personal o ritual.
Algunos tinicamente son elaborados para uso ornamental, en este caso las
técnicas y materiales son utilizados de forma diferente a la tradicional
para darle un sello particular que represente a cada artista.

Cultura material. En este lugar junto con los indigenas determinamos exhibir
objetos que narran hechos de la vida cotidiana y que forman parte de su
cultura.

Kumiai: Jalmd/ Bule, vientre sonoro. Es el compafiero eterno del cantante; voz
e instrumento son uno. El bule (jalmd) sélo puede ser tocado por el intérprete.
Sino se usa debe permanecer cubierto para protegerlo de cualquier mal. Al
morir el cantante, perece también el sonido de su bule, las semillas no dan-
zaran mas en su interior, no emitiran mas voz porque se van a la tumba con
él. Para elaborar el bule se usan guajes y se rellenan de semillas de palma
de coco, la cantidad depende del tono para afinar con la voz del cantante.

Cucapd Chaquira: Asi como las redes de pesca, los pectorales de chaquira
tienen la misma estructura geométrica. Simboélicamente recuerdan a las
constelaciones astrales y son reflejo de estrellas y diamantes que adornaban

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

306 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

los pechos femeninos cucapd. La coloracién tiene significacién cultural, el
blanco lo asocian con el norte, con el lucero de la mafiana; el azul con el este,
el alba; el amarillo con el oeste, la puesta del sol y la enfermedad; el negro
con el sur, representacion de la muerte. Originalmente se fabricaban con hilo
de fibras vegetales, conchas, huesos y madera; actualmente han sido susti-
tuidos por hilo sintético y chaquira de plastico y vidrio.

Kiliwa: Jil6 mukwin/Palo de caceria. El palo de caceria se usaba para atrapar
liebres, conejos, venados y otros animales. Generalmente estos palos son
curveados y tienen filo en una de sus orillas. Su forma aerodindmica permite
cazar animales a larga distancia lanzandolo a la presa con la intencién de
quebrar sus patas.

Kiliwa: Oméu pilkuyak/Borrego cimarron. Melti ipd puso un borrego cimarrén
en cada una de las cuatro montafias. Sobre sus cuernos extendi6 su piel y
asi cre¢ el cielo. Para los yumanos este animal es sagrado. Es parte de la
fauna endémica de la regién desértica de Baja California. Sus cuernos nos
indican la edad que tienen y su posicién dentro de la manada. La poblacion
de borrego cimarrén ha disminuido dréasticamente en el dltimo siglo y ahora
es una especie bajo proteccion.

OTROS OBJETOS

También nos pidieron presentar a los llamados lideres yumanos. Los curan-
deros, chamanes o hechiceros, kusiyai, kwisiyaya, kessiyé, que fueron tam-
bién lideres sociales con funciones especiales en las practicas espirituales y
ceremonias. Existen objetos relacionados con las acciones rituales. Las ta-
blas ceremoniales eran utilizadas ya sea como instrumentos de ensefianza
anifios iniciados o de curacién, o bien como emblemas clanicos. Los munecos
tallados o de bulto representaban al espiritu del difunto en el rito funerario
o lloro (takey kna) ofrecido un afio después. El sonido del bule, jalma, y la voz
solia acompafiar a todas estos rituales, estos tres jalma eran utilizados en
ceremonias distintas.

4. FRONTERA. Para los yumanos es necesario enfatizar que la frontera
del norte del pais es vista por ellos de una manera diametralmente
distinta a como se ve desde el centro. Dada la dificultad de exhibir
esta abstraccién, con ellos determinamos encargar a un artista de
Baja California para que desarrollara una instalacién artistica que
mostrara la narrativa de la frontera.



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 307

La frontera entre México y Estados Unidos es un espacio en donde
conviven culturas milenarias y modernas, cuyas caracteristicas han sido
moldeadas por un pasado de raices indigenas, colonizacién y olvido, es
una linea imaginaria que para muchos de los que viven en esa zona repre-
senta una divisién intrusiva, carente de sentido y distinta de la antigua
forma de vida de los grupos nativos, quienes durante miles de afios se
movieron con toda libertad, siguiendo los ciclos de la naturaleza. En tanto
que para algunos parece ser infinita e inalcanzable, para otros es el fac-
tor que estructura su vida cotidiana.

En el contexto mexicano, la palabra “frontera” evoca por lo menos dos
imdagenes recurrentes. Una es la reiterada percepcién de las oportunidades
para un futuro mejor. La otra representa la orilla y el simbolo de la mar-
ginalidad. Entre una y otra representacion se ubica la “cultura nortefia”
dotada de aspectos peculiares que podemos reconocer en su musica, sus
corridos, su literatura y en cada una de sus manifestaciones.

En el margen de ambas naciones y de, por lo menos, dos culturas,
surgi6é un hibrido cultural formado por diversos grupos entre indigenas,
exploradores, comerciantes, turistas y hasta traficantes, creadores de la
“cultura de la frontera” con sus suefos, pesadillas, virtudes, perversiones,
oportunidades y prohibiciones. Estos y otros elementos han formado un
abigarrado cuadro multicolor en el que se mezclan desde las tradiciones
prehispanicas hasta las costumbres de mayor actualidad.

En este mismo lienzo también se puede observar una expansién de
culturas hegemoénicas y subalternas atrapadas en la frontera natural y
politica [Bonfil 1990]. Tal es el caso de los grupos yumanos, que han sido
arrastrados y afectados por la espiral de violencia fronteriza, que se carac-
teriza por el contrabando de drogas, armas y personas. En suma, la cultura
de frontera es una comunidad imaginada [Anderson 1984].

5. CENTRO DE DOCUMENTACION YUMANO. Este espacio fue sugerido por
los investigadores del museo con el objeto de ofrecer toda la infor-
macién conocida sobre las culturas yumanas, sobre todo para saber
mas. Con el objeto de crear un 4rea de consulta dentro de la misma
exposicién. Se trata también de ofrecerle a los yumanos toda la
informacién tanto cientifica como de divulgacién que los ha tenido
a ellos como tema central.

El centro de documentacién yumano retine y difunde documentacién
bibliografica, hemerogréfica y visual sobre la poblacion étnica del noroeste
de México: cucapd, kiliwa, kumiai y pai pai. Es una herramienta de apoyo

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

308 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

al proceso de aprendizaje que esperamos inculcar en los publicos que la
visiten. Nuestra finalidad es servir de referencia y ayuda a los visitantes
interesados en conocer aspectos no tratados en la exposicién y que quieran
profundizar en aquellos que consideren importantes a través de la revisién
del material disponible en formato digital. De esta manera sera un espacio
para saber mds y conocer con mayor profundidad los temas abordados en
la exhibicion.

A MANERA DE CONCLUSION

¢De qué manera es posible definir y autodefinirse yumano en la actualidad?
Es la pregunta que quiza logramos responder a partir de esta curaduria en
conjunto, que nos permitié realizar un didlogo entre quienes viven la cultura
y quienes la estudian.

Es el encuentro entre la vision ernic/etic, cuyo primordial objetivo era
visibilizar a los pueblos yumanos y sacarlos de su exclusién de todo tipo,
como resultado de este ejercicio los investigadores concluimos que hemos
aprendido mds con su apoyo, que si se hubiera realizado la exhibicién de
manera tradicional.

Dentro de la exhibicién se hace una reflexion sobre los procesos iden-
titarios para proponer la distincién con los demas grupos étnicos de México.
Es heuristica porque expone que los yumanos son una unidad y no grupos
étnicos distintos que los investigadores establecen. Usualmente se sefala
consistentemente que los cucapa, pai pai, koleos y kumiai son grupos
étnicos claramente diferenciados y aqui vamos a abonar en sentido con-
trario con una serie de razonamientos.

En primer lugar, la antropologia social mexicana tiene claras tendencias
para identificar grupos etnolingtiisticos a través de la delimitacién de comu-
nidades [Aguirre Beltran 1950; Brading 1997; De la Pefia 1999]. De esta
manera hay un isomorfismo entre lengua/grupo/comunidad, a tal grado
que se podria intentar encontrar alguna relaciéon entre grupo familiar y
variante dialectal al interior de un grupo etnolingiiistico. En el caso yumano
la idea de comunidad no existe tal y como se usa para Mesoamérica.

En segundo lugar, el parentesco, y con mayor precision el clan y la
familia, han sido y son los delimitadores étnicos, s6lo después la lengua.
Esto es asi debido a la poca poblacién hablante de las cuatro lenguas que
supone que el apellido es origen en los grupos yumanos, a tal nivel que se
identifican familias/apellidos con grupo étnico. Y al revés también es ope-
rativo, porque identifica a cudl grupo étnico se adscriben.



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 309

En tercer lugar, dado lo sefialado, los yumanos nunca tuvieron un asen-
tamiento perenne. Son poblaciones con alta migracién en circuitos de largo
aliento para poblar la Baja California, de migracion para lograr asentamientos
y migraciones en circuito anuales. El poblamiento de la peninsula se dio a
través de oleadas de grupos que provenian desde la Alta California para
conseguir zonas de caza y recoleccién, y mas tarde, al hallar superficies de
agua permanente, lograron asentarse sin convertirse a plenitud en seden-
tarios. Solo el reparto agrario y la dotacién ejidal establecen un tipo de
asentamiento jamds conocido por los yumanos.

No obstante, esta determinacién no impide la otra migracién. Nos
referimos a los circuitos anuales temporales en busca de la caza y la reco-
leccién, ya sea por el crecimiento fotosintético de plantas y la bisqueda
de presas para caza, ambas tareas determinadas por las estaciones climé-
ticas entre el frio y el calor.

Por dltimo, la otra migracion es la obligada por la escasez o desapari-
cién de las fuentes superficiales de agua. Al desaparecer este recurso limite
para la poblacién, se vieron en la necesidad de mover sus asentamientos
en pos de aguajes, rios o escurrimientos. Por lo tanto, la estabilidad en un
asentamiento se debe al agua como variable independiente.

En cuarto lugar, dada la filiacién parental que establece linajes patri-
lineales, y por lo tanto una alianza matrimonial exégama con otros clanes
del grupo lingiiistico y con otros grupos lingiiisticos, la prole pertenecia
siguiendo la prescripciéon de filiacién/alianza al grupo clanico o lingtiistico
del padre. Sin embargo, dada la poca densidad poblacional, la escasez de
mujeres y el establecimiento de matrimonios extra yumanos, se fue res-
quebrajando la prescripcién de filiacién hasta llegar a una de caracteristica
casi matrilineal. Esta modificacién fuerte en términos de filiacion sucedié
paulatinamente, ya sea por la aparicion de madres solteras, la poliginia y
las alianzas con mestizos que llegaron a establecerse en el territorio yumano,
o bien por todos estos factores juntos que fueron modificando estos prin-
cipios. Entonces se pas6 de una filiacién patrilineal, a una matrilineal, y a
la actual bilateral. Estos cambios establecen un rompimiento con los ances-
tros unilineales.

Asi, tenemos que los yumanos tienen tipos de asentamiento disperso
con formas de tenencia de la tierra diferentes: unos ejidales, otros de co-
munidad indigena y otros por bienes comunales, no existe el sentido de
comunidad ni de poblado, ni hay una organizacién social antes ejidal, y
s6lo aparece un tipo de jefe tradicional con poco poder sobre los demas
habitantes. Establecemos que la tinica diferencia entre los yumanos se da
por grupo familiar (ya sea por la identificacion de los ancestros comunes

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

310 ALEJANDRO GONZALEZ VILLARRUEL ® NATALIA GABAYET

conocidos, es decir sus muertos), por la lengua, con mas exactitud por la
variacion dialectal de la misma; por los sitios donde se asentaron y donde
quedaron los restos de sus muertos; y en dltimo lugar por la memoria e
historia oral de sus sitios ceremoniales, fundacion de los asentamientos y
de los mitos fundacionales. Las diferencias son resultado de los procesos
migratorios por la bisqueda de sitios de caza y recoleccion, por la distan-
cia en el establecimiento de alianzas matrimoniales y porque el nombra-
miento del paisaje desde dentro remite a historias diferentes.

Concluimos que yo varén o mujer yumana establezco mi pertenencia por
el lugar donde fui educado, la lengua con la que se me socializé y el tipo
de paisaje nombrado con el que creci. Es decir, mi pertenencia se establece
por mi asentamiento familiar, aunque este grupo de filiaciéon migre al morir
alguno de sus miembros bajo el principio de abandonar la casa de un
muerto. Puedo casarme con miembros de mi grupo lingiiistico que no sean
de mi grupo familiar, con otros miembros de otro grupo lingiiistico, y mi
prole estard definida por variables que no son ya de parentesco, sino por
razones econémicas fundamentalmente.

Este principio, junto con la creencia de objetos antropomorfos-protec-
tores, el establecimiento de mitos delimitadores del paisaje y las practicas
mortuorias, tanto del trato del cuerpo como de los ritos funerarios, son
caracteristicas comunes en los yumanos con diferencias insignificantes en
la mayoria de los casos. Por ello concluimos que las diferencias son de
lengua, no de cultura ni de sociedad. Y a esto se debe el titulo de la expo-
siciébn como yumanos.

REFERENCIAS

Aguirre Beltran, Gonzalo

1958 El proceso de aculturacién. uNaM. México.
Anderson, Benedict
1984 Comunidades imaginadas: reflexiones sobre el origen y desarrollo del nacionalis-

mo. Fondo de Cultura Econémica. México.

Appadurai, Arjun (ed.)

1986 La vida social de las cosas. Perspectiva cultural de las mercancias. Grijalbo/
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. México.

Boas, Franz

1907 Some Principles of Museum Administration. Science (25).

Bonfil Batalla, Guillermo

1990 Meéxico profundo. Una civilizacion negada. Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes/Grijalbo. México.



ENCUENTRO DE VOCES EN EXHIBICIONES DE ETNOGRAFIA 311

Brading, David

1994 Origenes del nacionalismo mexicano. Secretaria de la Defensa Nacional.
Meéxico.

De la Pefia, Guillermo

1999 Territorio y ciudadania étnica en la nacion globalizada. Desacatos, Revista
de Antropologia social, primavera.

Delvecchio, Mary-Jo [T. S. Hyde, S. Pinto y B. ]J. Good (eds.)

2008 Postcolonial disorder, University of California Press. Oakland, Cal.

Guerrero, Raul

1962 Historia general del arte mexicano. Epoca colonial. Ed. México. México.

Fuller, Nancy

1992 The Museum as a Vehicle for Community Empowerment: the Ak-chin Indian
Community. Museums and Comunities. Smithsonian Books. Washington,
D.C.

Hicks, D. y M. Beaudry

2010 The Oxford Handbook of Material Culture Studies. Oxford. University. Press.
Great Britain.

Karp, I., Ch. Mullen y S. Lavine

1992 Museums and Communities. Smithsonian. Books. Washington, D. C.
Kuper, Adam
2001 Cultura. La version de los antropélogos. Paidds. Espana.

Magubane, Zine

2009 Etnographic Show Cases as Sites of Knowledge Productions an Indi-
geneous Revistance, en Consteted knowledge museums and indigenous
perspectives. University of Nebraska Press. Lincoln.

Novelo, Victoria

2005 La tradicion artesanal de Colima, Conaculta-ciesas-Universidad de Colima-
Gobierno del Estado de Colima-Cencadar. México.

Sleeper-Smith, Susan

2009 Contested Knowledge, Museums and Indigenous Perspectives. University of
Nebraska Press. Lincoln.

Simpson, G. Moira

1996 Making Representations, Museums in the Post-Colonial Era. Routledge.
New York.

Complementarias

La Jornada. Nota que expone las razones de un supuesto suicidio cultural de los
kiliwas. <http://www.jornada.unam.mx/2006/11/21/index.php?section=estado
s&article=038nlest>.

Youtube.
<http://youtu.be/jL3loaTHC6Q>.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015





