Crianza y nifez en dos comunidades
indigenas de la Argentina
(gom y mbya)

Mariana Garcia Palacios
Ana Carolina Hecht

Noelia Enriz
Universidad de Buenos Aires
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas

RESUMEN: La antropologia en Sudamérica se ha dedicado en las iiltimas décadas con creciente
impetu a las investigaciones con nifios y nifias en diversos contextos. En nuestras indagaciones
etnogrificas con nifios y nifias de comunidades indigenas de las tierras bajas y altas sudamerica-
nas, hemos considerado de especial relevancia las categorias que delimitan socialmente los diversos
modos de ser nifio y nifia, para facilitar la ruptura con los modelos monoliticos de abordaje de la
nifiez. En este trabajo nos proponemos dar cuenta de esta primera etapa de vida, delimitindola
desde sus referencias nominales y desde los procesos de crianza y las experiencias formativas en
las cuales los nifios y las nifias participan. Asi, pondremos especial atencion a la red de relaciones
sociales en las cuales se desarrolla este periodo, contemplando cuestiones relativas a la lengua,
la religion y el juego. EI cruce de estos tres intereses temdticos nos permitird tener presente la
complejidad de los conocimientos y saberes que se ponen en juego durante el desarrollo de la nifiez.

PALABRAS CLAVE: nifiez, comunidades indigenas, crianza, experiencias formativas, saberes.

ABSTRACT: In recent decades, anthropology in South America has focused on research related to
children in different contexts. In our ethnographic research with children from indigenous com-
munities, in both the lowlands and highlands of South America, we have paid special attention to
the variety of social categories that define the different ways of being a boy and girl, so as to break
away from the monolithic models traditionally used regarding childhood. The aim of this paper is
to cover the first stage of life, demarcating their nominal references and their upbringing from the
formative experiences in which children participate. In this way, we focus on the network of social
relationships throughout childhood, placing special attention on language development, religion
and play. The intersection of these three thematic interests allows us to consider the complexity of
knowledge, along with the skills that come into play during child development.

KEYWORDS: childhood, indigenous people, child-rearing, formative experiences, knowledge.

Cuicuilco nimero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

186 MARIANA GARCIA PALACIOS ¢ ANA CAROLINA HECHT ® NOELIA ENRIZ

INTRODUCCION

En la antropologia argentina, asi como sucede en la antropologia sudame-
ricana en general, los estudios referidos a nifios y nifias han adquirido mayor
relevancia recientemente. Esto puede observarse en el crecimiento de los
grupos de trabajo sobre el tema en congresos locales y regionales, en la
produccién de tesis y tesinas centradas en la problematica y en la publicaciéon
de libros especificos. Como demuestran Szulc y Cohn [2012] para el caso de
América Latina, el campo de investigaciones antropolégicas con nifios y
nifas se ha revelado como un espacio legitimado de produccién antropolé-
gica en las tltimas dos décadas.

Este interés no es nuevo en la antropologia, pues en diversos campos
de la disciplina pueden rastrearse abordajes referidos a los nifios, por
ejemplo, en los estudios sobre educaciéon y con comunidades indigenas.
Sin embargo, si son novedosos los objetivos que las investigaciones mas
recientes persiguen. De modo general, podriamos arriesgar que la antro-
pologia interesada por la infancia y la nifiez en el d&mbito local, entre
otros propositos, pretende dar cuenta de los diferentes puntos de vista de
los nifios y nifias sobre diversos fendmenos y procesos sociales. Lejos de ser
algo monolitico, reportar sus perspectivas supone el reconocimiento de
que los nifos y nifias no son un colectivo homogéneo, sino que tienen
diversos puntos de vista sobre el mundo. A su vez, recuperar sus voces
también figura, en muchas ocasiones, un desafio metodolégico. Asi,
estos estudios conjeturan un avance para los diversos estudios sociocul-
turales referentes a la nifiez, la educacion y los pueblos indigenas, de mas
larga data, en la medida en que dentro de su caracter multivocal procuran
incluir las perspectivas de los nifios y las nifias.

Las investigaciones més actuales de este campo en Argentina permiten
ver el nuevo lugar que los nifios y nifias ocupan en la escena ptblica en
términos generales [Carli 2002]. También muestran las particularidades
de los nifios y nifias en escenarios formativos dentro y fuera de la escuela
[Novaro 2011; Batalldn y Neufeld 2011, entre otros], asi como en lo referente
a derechos especificos [Villalta 2006] y a las demandas politicas que muchas
veces protagonizan [Batallin y Campanini 2008]. La combinacién de
estos cambios hace pensar que en la sociedad como conjunto se postulan
nuevas formas de ser nifio o nifia, a la vez que las generaciones recientes
van dando cuenta de esos roles, resignificindolos de manera activa. En
ese sentido, vale sostener que las acciones y expectativas de los nifios y
nifas presentan nuevas variaciones histéricas.



CRIANZA Y NINEZ EN DOS COMUNIDADES INDIGENAS DE LA ARGENTINA (QOM Y MBYA) 187

En nuestras investigaciones de licenciatura y doctorado hemos ana-
lizado etnograficamente diversas construcciones sociales acerca de la
ninez, reflexionando en torno de contextos educativos o formativos dife-
rentes: espacios escolares [Hecht 2006 y 2010; Enriz 2011; Garcia Palacios
2012], socializacion lingiiistica [Hecht 2006, 2010 y 2012], practicas lidicas
[Enriz 2006 y 2011] y &mbitos de formacioén religiosa [Garcia Palacios 2006
y 2012; Enriz 2011].

Respecto de la nifiez indigena hemos realizado indagaciones con nifios
y nifias de comunidades indigenas de las tierras bajas y altas sudamerica-
nas —Hecht y Garcia Palacios en un barrio toba (qom) de Buenos Aires, y
Enriz en comunidades mbya guaranies de Misiones (véase mapa)—, ahon-
dado en la bisqueda de relaciones entre las nominaciones particulares de
cada etapa de la vida y las experiencias formativas de los nifios y las nifias
de las colectividades. De esas aproximaciones se nutre el presente texto,
es decir, el material analizado proviene de trabajos de campo prolongados,
en muchos casos de cohabitacion, llevados a cabo por las autoras en diver-
sos periodos a lo largo de una década en distintos lugares de residencia
de las colectividades mencionadas.

Antes de adentrarnos en las lineas principales de nuestros estudios,
introduciremos brevemente algunas de las caracteristicas principales de
los pueblos indigenas con los cuales trabajamos.

La poblaciéon guarani habita en una amplia regién de América del Sur
que abarca zonas de Argentina, Bolivia, Brasil y Paraguay. En total, en toda
la regiéon y considerando todas las parcialidades existentes (aché, ava o
fanadeva, mbya y pai o kaiowa) suman mas de 100000 personas. En Argen-
tina viven en las provincias de Salta y Misiones, en esta tiltima, donde desa-
rrollamos nuestro trabajo de campo, habitan unas 6 500 personas de la
parcialidad mbya, en nticleos' —tekoa— en el area rural [Grumberg 2008].
Las condiciones de vida de los distintos nticleos mbyd en la provincia de
Misiones presentan grandes diferencias, enfocadas especialmente en los
vinculos que éstos tienen con las instituciones del Estado.

Los grupos tobas, cuyo etnénimo es gom, forman parte del grupo étnico
y lingtiistico denominado guaycurt, que comprende también a los moco-
vies, a los pilagas, a los kadiwéos (o caduveos) y a los ya desaparecidos
abipones, mabyds y payaguds [Messineo 2003]. De acuerdo con datos del
Censo Nacional de Poblacién 2010 realizado por el Instituto Nacional de

! Denominamos niicleos a los distintos grupos de familias que se condensan en diversas
regiones de la provincia y forman parte de la comunidad mbya. Esta categoria podria
ser analoga a tekoa.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Olicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

188 MARIANA GARCIA PALACIOS © ANA CAROLINA HECHT © NOELIA ENRIZ

Fuente: mapoteca, Ministerio de Educacion de la Nacién, <http://mapoteca.educ.ar/>.



CRIANZA Y NINEZ EN DOS COMUNIDADES INDIGENAS DE LA ARGENTINA (QOM Y MBYA) 189

Estadistica y Censos (INDEC), las personas autorreconocidas como tobas/
qgom son 126 967, distribuidas entre la regiéon de Buenos Aires y el noreste
del pais y representan 13.3% del total de la poblacién indigena nacional.
El barrio del Gran Buenos Aires, donde efectuamos principalmente nues-
tras investigaciones, fue construido en 1995 por 32 familias que provenian
originariamente de comunidades toba rurales y semiurbanas de las pro-
vincias de Formosa y Chaco. En esta tltima también realizamos distintas
aproximaciones etnograficas.

La particularidad de nuestras propuestas de investigacion reside en
la inclusién de metodologias que den lugar a que los nifios y nifias expre-
sen sus puntos de vista, en el marco de una etnografia que recupera aspec-
tos que los toman en cuenta pero que atafien a todo el grupo. Teméticas
como la lengua, la religion, la educacion y la crianza se han investigado
ampliamente en el campo antropolégico, recuperando el punto de vista
de hombres y mujeres adultas; han sido pocos los intentos por retomar las
visiones de los nifios y nifias sobre si mismos, las practicas sociales y su
entorno.

A continuacién analizaremos, en primer lugar, las referencias nomi-
nales de la nifiez en las comunidades mbyd y qom, y, en segundo término,
los procesos de crianza y las experiencias formativas de los nifios y nifas,
considerando aspectos relativos a la lengua, el juego y la religion.

LA CONSTRUCCION SOCIAL DE LA NINEZ: LAS NOMINACIONES LINGUISTICAS
Y SUS DELIMITACIONES

Al conceptualizar la categoria de nifio, los usos corrientes de las politicas
publicas, las legislaciones y sus impactos sobre técnicos y profesionales
asociados al Estado suponen una delimitacién de corte universalista que
recupera, mayoritariamente, la definicién de la Convencién Internacional
sobre los Derechos del Nifo, en la cual se define como nifio a todo ser
humano desde el momento de su concepcién hasta los 18 afios de edad. Por
el contrario, en nuestras indagaciones hemos tomado las categorias nativas
que definen los diversos modos de ser nifo y nifia, porque considera-
mos que incorporar éstas al andlisis facilita la ruptura con los modelos mono-
liticos y eurocéntricos de abordaje de la nifiez? al desnaturalizar los sentidos

2 Para la reconstruccion de las denominaciones lingliisticas, nos basaremos en los
estudios de Enriz [2010], para el caso mbyd, y en los de Hecht [2005 y 2010], para el
caso qom.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

190 MARIANA GARCIA PALACIOS ¢ ANA CAROLINA HECHT ® NOELIA ENRIZ

hegemonicamente asignados a esa categoria. En ese sentido, el presente texto
se propone aportar a la reflexion sobre estas conceptualizaciones y los matices
particulares que puede adquirir en distintas poblaciones la nocién de nifio
y sus conceptos asociados, no s6lo en términos etarios sino también en sus
implicancias socioculturales.

Las categorias mbyé referidas a las distintas etapas de la vida nos per-
miten considerar las dimensiones que ésta adquiere. Se denomina al nifio
por nacer Mitd oikota va’e (“el que estd para ser un nifo”). Una vez que
nace es llamado pytd o pytd’i® (“nuevo o nuevito”). No obstante su gene-
ralizacion, esta categoria no puede usarse para cualquier ser que acaba de
nacer. Pyta puede estar acompafnado de algin término que indique el
género femenino o masculino (kufia pytd, ava pytd) o simplemente mitd pytd
(“nifo”) [Cadogan 1992].

Este primer periodo presenta algunas caracteristicas de comportamiento
para los nifios y nifias: permanecen muy ligados a la madre, padre y grupo
familiar mds préximo, compartiendo con ellos ambitos sociales: el fogén
o la casa de los ancianos. En las comunidades se practican ceremonias de
nominacién infantil, las fiemongarai, en cuyo marco el nifio o nifia adquiere
esa condicion. Una vez que se es poseedor de un nombre, con sus prime-
ras alocuciones y, fundamentalmente, ante al desarrollo de su capacidad
motora (ya cerca de los dos afios), comienza a ser denominado kiringue,
kiringue’i, kiri’i.

La diferenciacién entre los nifios varones se manifiesta en un periodo
de dos o tres afos; entre los 10 y los 13, muchos aspectos de la organizacion
cotidiana de sus vidas se modifican. Es un cambio en las actividades que
refleja una transformacién de categoria social: de 7ie’enguchu ramota va’e
(“el que esta para que se engrose su voz”, entre 11 y 12 afios) a mitan
ruchu (“el que tiene su voz engrosada”, de los 13 afios en adelante).

En el caso femenino, las trasformaciones comienzan de modo paulatino
y tienen su punto maximo en la primera menstruacién (menarca) como
paso necesario hacia la edad adulta. En el periodo previo a la menarca,
cuando empiezan a notarse ciertos cambios en el cuerpo de la nifia, ésta
es denominada Ifie’engue ramo va’e (“la que esta lista para escuchar las
palabras”). Esta designacién, como veremos mas adelante, estd asociada
a la posibilidad de escuchar los consejos femeninos que las mujeres adul-
tas refieren a las jovenes durante la ceremonia fiemondyid. Una vez que la
menarca se manifiesta, la joven es denominada kufia va’era, (“la que esta

® La “i” en posicion final indica el diminutivo del término referido.



CRIANZA Y NINEZ EN DOS COMUNIDADES INDIGENAS DE LA ARGENTINA (QOM Y MBYA) 191

lista para ser mujer”), y luego, una vez que da a luz a su primer hijo o hija,
se la denomina kufia tai (“mujer joven”).

Categoria Periodo

Mita oikota va’e (El/la que esté para ser un Antes de nacer.

nino/a).

Pyta /pyta’i Bebé recién nacido.

(kufia pytd, Ava pytd, mita pyta) (nuevo/a,

nuevito/a).

Kiringue, kiringue’i, kiri'i (nifo/a, nifito/a). Desde que deambula hasta la pre pubertad
(entre 2y 10 afos aproximadamente).

Ne’enguchu ramota va’e (el que esté Masculino, para nifos entre 11y 13 afios.

cambiando la voz).

Ifie’engue ramo va’e (la que estd lista para Femenino, para nifas entre 10y 12 afios.

escuchar las palabras).

Kura va'era (la que esta para ser mujer). Femenino, durante la menarca y el tiempo
posterior. Aproximadamente a partir de los
13 afios.

Respecto del caso toba, es importante sefialar que en la lengua qom
existe un término cuya traduccién equivaldria a “la nifiez y la juventud”:
nogotshaxac (nogot significa “nifo/joven” y shaxac “la manera de ser”;
literalmente “la manera de ser nino/a/joven”) [Hecht 2005 y 2010]. Este
periodo abarca desde el nacimiento hasta la llegada del primer hijo/hija
y comprende, a su vez, distintas etapas, evidenciadas en el uso de las
categorias que las denominan, que implican caracteristicas diferenciales,
actitudes y habilidades esperadas.

La primera de las etapas dentro de nogotshaxac comprende al periodo
de gestacion intrauterina: el nifio/nifia es mencionado como huete’o, en
los primeros meses, y hueta’o en los siguientes [Hecht 2010]. Tola [2007],
interesada en el analisis de la concepcién del cuerpo y de la persona entre
los qom de Formosa, expone elementos acerca de esa etapa. Como sostiene
la autora, las personas existen potencialmente en el cielo como Iqui’i,* antes
de descender al vientre y comenzar su transformacién en un cuerpo humano
[Garcia Palacios 2012].

* Es importante no confundir la idea de Iqui’i con la de alma, pues, siguiendo a Tola
[2007], existen en el cielo las lqui’i de nifios potenciales y, a su vez, no es una propiedad
exclusiva de los seres humanos, sino que muchos otros entes poseen un Iqui’i que les
da vida, les permite el movimiento y les confiere una imagen.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

192 MARIANA GARCIA PALACIOS ¢ ANA CAROLINA HECHT ® NOELIA ENRIZ

Con el nacimiento, la persona se convierte en ‘0’0’". Este periodo se
caracteriza por un estrecho contacto con el circulo doméstico y por una
atencion central dedicada a los/as pequefios/as. Cuando el bebé comienza
a hablar se considera que ha ingresado en la siguiente etapa: nogotole y
nogotolec (nifia y nifo). Cabria agregar a la destreza de caminar como
significativa para el cambio de estatus, si bien no es una caracteristica
explicitada por los sujetos como condicién de la transformacién. En esa
fase, crucial para la formacién social, los nifios y nifas participan mas
activamente de la economia y organizacién familiar, encargdndose de
cuidar a sus hermanos y de algunos quehaceres domésticos. La etapa
siguiente estd marcada por la menarca, en el caso de las nifas, y por el
cambio de la voz, en los varones. Las primeras pasan a ser gafiole (jovencita)
y los segundos nsogolec (jovencito), y se considera que ambos ya estan
listos para independizarse. Este lapso y todo el periodo nototshaxac de la
vida culminan con el nacimiento del primer hijo/hija [Hecht 2010].

Categoria Periodo

Huete’o - hueta’o. Antes de nacer (primeros meses de embarazo
y embarazo avanzado). Términos sin marca
de género.

‘O’o’ (bebé). Bebé recién nacido. Término sin marca de
género.

Nogotole (nifa). Desde la adquisicién del habla (y la
deambulacion) hasta la primera menstruacion

Nogotolec (nifo). (ninas) o el cambio/engrosamiento de voz
(nifios).

Qa'ani (joven mujer)/ ga’afiole (jovencita). Desde el cambio y engrosamiento de la voz

Nsogq (joven varén)/ nsogolec (jovencito). (jovencitos), y desde la menarca o primera
menstruacién (jovencitas), hasta el nacimiento
de su primer/a hijo/a.

LA CRIANZA, LAS PAUTAS DE CUIDADO Y LAS EXPERIENCIAS FORMATIVAS
DURANTE LA NINEZ

De acuerdo con Hirschfeld, “los nifios son criaturas valiosas en practicamente
todas las sociedades. Se reconocen précticas de cuidado y sustento peculiares
[...] Entodos lados y en todos los tiempos, las personas tienen ciertas creen-
cias acerca de lo que los nifios son y qué debe "hacerse” con ellos” [2002:
613-614, traduccion nuestra]. No obstante, mientras que aparentemente todas



CRIANZA Y NINEZ EN DOS COMUNIDADES INDIGENAS DE LA ARGENTINA (QOM Y MBYA) 193

las culturas han otorgado significaciones particulares a diferentes “edades
de la vida”, este contenido varia significativamente [Stephens 1995]. Hasta
aqui nos propusimos abordar las primeras etapas de vida para las comuni-
dades mbyd y qom, delimitandolas desde sus denominaciones lingiiisticas.
Ahora lo haremos considerando las pautas de cuidado y crianza, asi como
las experiencias formativas en las que los nifios y las nifias participan. Asf,
partiendo de las referencias nominales descritas, pondremos especial aten-
cion a la red de relaciones sociales en que se desarrolla la nifiez, considerando
la lengua, la religion y el juego para el caso, principalmente, de los dos
primeros periodos que siguen al nacimiento de la persona.

Tanto entre los mbyd como entre los gom, la caracteristica mdas promi-
nente del periodo que comienza con el nacimiento de la persona hasta que
empieza a hablar (pytd o pytd’i, para el caso mbyd y ‘0’o’, para el gom) es la
dedicacién con la que sus cuidadores (adultos, pero también nifios /nifias
mayores) se encargan de satisfacer sus demandas, sus ritmos y sus nece-
sidades materiales y afectivas [Hecht 2005; Colangelo 1994; Enriz 2006].

En muchos grupos sociales, el habla puede ser un instrumento para
marcar etapas en el ciclo de la vida, porque hablar se vincula con muchas
otras referencias e identificaciones, mas alla del uso de uno u otro recurso
léxico, gramatical o fonolégico [Saville 2005]. En el caso toba, como men-
cionamos, la primera etapa del ciclo vital concluye cuando el/la ‘00’
comienza a hablar. Por ese motivo, las madres y padres se preocupan si
notan que el nifo tiene alguna dificultad que le impide desarrollar esa
competencia y emplean recursos especializados para su estimulacién. Por
ejemplo, como analizamos en trabajos previos [Hecht et al. 2008], para
propiciar el habla infantil utilizan el fruto de una planta denominada ‘ele’
I'achaxat —la traduccion literal en qom es “lengua de loro”—, cuya forma
es la de una cdpsula inflada que se revienta dentro de la boca del bebé
produciendo un ruido que estimula a los pequefios. También se les da de
comer a los/las nifios/nifas el grillo o millic asado. En ambos remedios
tradicionales se observa una analogia entre el nombre o las caracteristicas
del animal o planta y su efecto de uso. Por ende, todos los recursos utili-
zados para propiciar el habla involucran animales o plantas que remiten
a un sonido, esperando que dicha propiedad se traslade al nifio/nifia
[Hecht et al. 2008].

Algunos miembros de la poblacién mbya utilizan objetos de la natu-
raleza que propician ciertas habilidades de los nifios, por ejemplo, capara-
zones de caracoles para favorecer la contenciéon de la orina, asi como
instrumentos musicales que protegen su alma de los peligros del monte
[Enriz 2011].

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

194 MARIANA GARCIA PALACIOS ¢ ANA CAROLINA HECHT ® NOELIA ENRIZ

Retomando la importancia otorgada al habla, es fundamental sefalar
que en el asentamiento toba estudiado son evidentes signos de desplaza-
miento del toba/qom por el espafiol en la mayoria de las interacciones
comunicativas que involucran a los nifios y nifias. También Colangelo
[1994] e Ibanez Caselli [2007], en investigaciones sobre las practicas de
crianza de nifios/nifias de otros barrios tobas de Buenos Aires, encuentran
que en el ambito doméstico se mantiene vigente la lengua toba en las
comunicaciones de los padres y madres con los bebés, aunque después,
paulatinamente, “la castilla” (el castellano) se va imponiendo, tanto por
el contacto con chicos/chicas no indigenas, como por la escuela. No obs-
tante este desplazamiento generalizado, la vinculacién de los ‘0’0" con la
lengua resulta curiosa, pues se desarrollan en un ambiente bilingiie, mien-
tras que con los demas nifios/nifnas priorizan el espanol, los padres para
comunicarse entre siy con los bebés privilegian el toba [Ibanez 2007].

En ese sentido, los bebés son socializados en escenarios lingtiisticos
complejos, ademas basta recordar que, segiin De Leon [2005], es importante
discernir la idea de “hablante” de la de “participante”, pues gracias a esta
participacién, los/las nifios/nifias observan interacciones verbales y no
verbales que contribuyen al impulso de sus competencias lingiiisticas. En
otras palabras, los/las pequefios/pequefias desarrollan su competencia
comunicativa como coparticipantes de las actividades en las cuales forman
parte [De Ledn 2005]. Por ello, es importante considerar los ambientes
lingiiisticos donde los bebés crecen.

Respecto de las experiencias formativas religiosas que involucran a
estos nifos y niflas mas pequenos en las comunidades mby4, se practican
ceremonias de nominacion infantil, las fiemongarai, en cuyo marco el nifio/
nifia adquiere esa condicién. Coincidimos con la antropéloga brasilefia
Pissolato [2007] en que estas ceremonias destacan el interés de la comuni-
dad por la nifiez. Ser denominado implica que el opygua (anciano, lider
espiritual) y los dioses se comunicaron, y que aquél logré saber de qué
regién provino el alma del nifio/nina. Como sostiene Pissolato [2007], la
obtencién del nombre establece las condiciones necesarias para ser consi-
derado persona. Se debe tener en cuenta también que en el periodo en que
los nifios y las nifas son incluidos en la 7iemongarai ya tienen cierto desarro-
llo, unos cuantos meses de vida o hasta un afio. Durante esta etapa, los
ninos y nifias adquieren habilidades: generalmente logran sentarse, emitir
algunos sonidos y deambular. Como en otras ceremonias importantes —por
ejemplo, aquellas que se encargan de la curacién de afecciones profundas—,
la vida de todo el nticleo esta dispuesta en torno a las practicas religiosas.
El valor de la palabra ante la posibilidad de consolidar a la persona es



CRIANZA Y NINEZ EN DOS COMUNIDADES INDIGENAS DE LA ARGENTINA (QOM Y MBYA) 195

innegable, en particular si se considera que palabra y alma forman parte
de un binomio.® Pero para poder tener nombre y ser interpretado a través de
las palabras de los dioses, el nifio/nifia debe haber tomado verdadero
asiento a través de otras practicas que lo acompanan en su establecimiento.

De lo observado en el barrio toba, podemos sostener que los cultos y
otras actividades de las iglesias del Evangelio® son espacios privilegiados
de sociabilidad, de interaccién comunitaria [Miller 1979; Tamango 2001;
Garcia Palacios 2012]. Asistir a la iglesia forma parte de la cotidianidad de
nifos/nifas y adultos que concurren desde que son bebés ('0’0"). Asu vez,
de acuerdo con Coldngelo, cuando se detecta una enfermedad o dolencia
en los bebés, suelen combinarse para la atencion infantil diversos recursos
terapéuticos: las estrategias “de cardcter tradicional popular, las de la
medicina oficial y los aspectos terapéuticos vinculados al culto pentecos-
tal” [2009: 122]. Lo anterior evidencia la importancia del Evangelio durante
toda la vida de las personas y no recién en el momento en que “se entregan”
[Garcia Palacios 2012].”

La siguiente etapa dentro de la nifez (kiringue, kiringue’i y kiri’i, para
el caso mbya, y nogotole y nogotolec, para el qom) comienza cuando los
nifos y nifias adquieren habilidades valoradas diferencialmente como
hablar y caminar. Es importante recordar que, en el caso toba, la transicién
a esta nueva fase se produce cuando el nifio/nifia empieza a hablar. El
hablar se asocia con el “entender” o el “razonar”, es decir, con el desarro-
llo intelectual del individuo; este momento es crucial para la constitucién
y la formacién de la persona como ser social. Respecto del habla, cumplen
un papel relevante en ese periodo las “6rdenes” que los adultos emiten a
los nifios, son instrucciones o consignas simples que los adultos profieren
a los hijos sobre como comportarse en la vida diaria [Hecht 2010]. A pesar

“Ne’e: canto de las aves, chirriar de insectos; excepcionalmente, palabra humana;
utilizada en una invocacion o plegaria, designa la “palabra’ de los dioses; alma de
origen divino” [Cadogan 1992: 125].

Evangelio es el movimiento religioso al que se adscribe la mayoria de las comunidades
gom y que fusiona dialécticamente elementos de la cosmovisién tradicional —vincu-
lada al chamanismo— con otros propios del pentecostalismo [Miller 1979; Wright 2008;
Tamagno 2001; Ceriani y Citro 2005], configurdndose como una “creacion cultural”
[Ceriani y Citro 2005].

“Entregarse” es una expresion nativa que designa el momento cuando una persona
deja de “estar en el mundo” y pasa a estar en el Evangelio. Para los creyentes, “estar en
el mundo” implica la realizacion de practicas que deben ser abandonadas cuando la
persona entra al Evangelio; éstas son tomar alcohol, ir a bailar y estar “de joda”, entre
otros.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

196 MARIANA GARCIA PALACIOS ¢ ANA CAROLINA HECHT ® NOELIA ENRIZ

de la importancia asignada al lenguaje para la ensefianza de ciertas pau-
tas de crianza, no deben descuidarse otros procesos de aprendizaje
vinculados con la observacion, la imitacioén y las acciones concretas.

En el caso de las comunidades mbya4, el paso a la nueva etapa se
vincula fuertemente con caminar. La movilidad permite a los/las nifios/
nifias recorrer distancias desde el fogén y la casa. Esos recorridos se
enmarcan en el drea de terrenos limpios, donde la vista llega y algunos
peligros son evitados. En ese espacio, los nifios y nifias suelen contar con
frutales, agua y otros elementos que les permiten gran independencia y
potencian las actividades. También en el barrio toba, los nifios y nifias
que empiezan a caminar consiguen mayor independencia al poder tras-
cender los limites del hogar y desplazarse por el entorno de su comunidad,
por lo que podemos sostener que en ambos grupos, cuando los nifios y
nifias comienzan a caminar, suelen circular con bastante libertad por el
area. La supervision de los/las nifios /nifias que circulan, y el cuidado en
esa etapa, no es ejercida exclusivamente por los padres y madres, pues
se confia también en la mirada atenta de los/las hermanos/hermanas y
primos/primas mayores.

Numerosas investigaciones [Colangelo 1994; Ibafiez 2007; Hecht 2010;
Garcia Palacios 2012] coinciden en sefalar que ese “estilo de cuidado”
gom no constituye un “descuido” o “negligencia”, como el sentido comuin
occidental sugiere, sino que se funda en una fuerte contencién familiar y
grupal de los/las nifios/nifias. Destaca que esta contencién, para nume-
rosos pueblos indigenas, no equivale a encierro, sujeciéon o aislamiento,
sino que se brinda a los nifios y las nifias a través de un sostén o marco de
referencia sélido que les da libertad y seguridad de movimientos.

En ese sentido, pareceria que la nifiez, segtin las concepciones adultas
nativas, es una época en la que las personas, viviendo la mayor cantidad
de experiencias posibles, aprenden los conocimientos que se esperan de
un adulto. Por ello consideramos que su autonomia para circular y su
amplio margen de decisiéon forman parte de una “pedagogia nativa” [Tas-
sinari 2007] que, habilitando a los nifios y nifias a caminar por los diversos
espacios y “verlo todo”, reconoce su agencia en el proceso de aprendizaje
[Garcia Palacios 2012].

El nifio que puede deambular con seguridad logra incorporarse pau-
latinamente al grupo de pares, junto a otros nifios y nifias de diversas
edades que lo acompanan en el conocimiento y el reconocimiento de su
entorno. Los nifios que caminan empiezan a formar parte de grupos de
juego. En este punto queremos detenernos, pues para los grupos mby4, las
précticas ladicas fueron experiencias formativas que privilegiamos en nues-



CRIANZA Y NINEZ EN DOS COMUNIDADES INDIGENAS DE LA ARGENTINA (QOM Y MBYA) 197

tro analisis siendo la etapa de kiringue la mas explorada en esta indagacion
en torno al juego. Ello se debe a varias razones, pero fundamentalmente a
que es un periodo durante el cual se desarrolla la experimentacion entre
pares. Los nifios y nifias recorren el territorio habilitindose, no estan a cargo
de la subsistencia y sus actividades se inscriben en dos grandes grupos: las
actividades ludicas (fieovanga) y los aportes a la comunidad (jajagua).

Referente a la relacién entre juego y etapas de la vida es importante
destacar que las practicas lidicas infantiles parten de la consolidacién de
un grupo de nifos y nifias de edades diversas. El grupo de juego, la comu-
nidad de juego, es una instancia grupal que trasciende los limites del juego
inmiscuyéndose en los demds dmbitos, de edades y géneros diferentes,
dindmicos y sostenedores de las experiencias formativas, tanto las vincu-
ladas a la subsistencia como las escolares y religiosas.

Asi, senalamos la amplia circulacién que los nifios y nifias poseen desde
pequeios por los distintos espacios sociales, y el valor formativo que esa
participacién conlleva. Esto es pertinente también para el caso de los dmbi-
tos religiosos.

Practicamente todos los nifios y nifias del barrio toba (fundamental-
mente en la etapa nogotole y nogotolec) van a la iglesia y salen y entran en
los cultos y en la “escuelita dominical” (destinada a los nifios/nifias).
También se deben considerar otras experiencias formativas de los nifios y
nifias, que por su cotidianidad pueden pasar inadvertidas: los viajes por
encuentros religiosos, algunas ceremonias especiales celebradas en las
iglesias, como aniversarios, casamientos y quince afos para las jovenes, y
otras que se organizan ocasionalmente, como la produccién y venta de
pan en el barrio, ademés de jornadas en las cuales se prepara la misica
del culto.

Esta circulacién por los espacios religiosos y la participacién que
conlleva, posibilita la construccién de muchos de sus conocimientos.
Por mencionar sélo un ejemplo, los nifios y nifias aprenden desde muy
pequeios que se debe orar cuando se tiene miedo, lo cual demuestra un
gran conocimiento del acto de orar y sus potencialidades [Garcia Palacios
e/py 2012].

En sintesis, habiendo revisado las distintas experiencias formativas
(religiosas, lidicas y lingtiisticas) de las dos primeras etapas de la nifez,
consideramos significativo sefialar, como lo hemos hecho previamente
[Hecht 2010], que el periodo en el cual los nifios y nifias son denominados
nogotole/c, en el caso qom y kiringue, en el mbya, es central para el creci-
miento, no s6lo porque ellos y ellas van madurando como seres sociales en
su entorno sociocultural, sino porque ademads, segin las concepciones

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

198 MARIANA GARCIA PALACIOS ¢ ANA CAROLINA HECHT ® NOELIA ENRIZ

nativas, durante esa fase se adquiere la mayor parte de los conocimientos
necesarios para la vida colectiva.

CONSIDERACIONES FINALES

Estas investigaciones, que contrastan experiencias formativas (religiosas,
lidicas y lingtiisticas) de diversas etapas de la nifiez, nos permiten sostener
que el periodo en el cual los nifos y nifias son denominados nogotole/c, en
el caso qom vy kiringue, en el mby4, es valiosa en tanto éstos van transfor-
mandose como seres sociales que forman parte de su entorno sociocultural,
y porque en ese proceso los sujetos agencian conocimientos necesarios para
la vida en comunidad.

Como se ha evidenciado en los acdpites precedentes, los procesos de
crianza y de ensefianza/aprendizaje entre los qom, entre los mbya, y otros
pueblos indigenas en América del Sur, frecuentemente implican la circu-
lacién de los nifios/nifias en grupos de pares por el territorio, auténoma-
mente o acompanando a los mayores en sus actividades de subsistencia, lo
cual es de vital importancia para el periodo en el cual se tornan competen-
tes en dicho entorno [Szulc 2011; Hecht 2010]. Son etapas de aprendizaje
fuertemente vinculadas a la experiencia y la accién concreta junto con otros
[Hecht 2010; Hecht y Garcia Palacios 2010].

Asimismo, interesa destacar la importancia de investigaciones que
permitan comprender la complejidad de conceptos tan naturalizados como
el de “nifo” o “bebé”, para advertir como distintas sociedades tienen
conceptualizaciones disimiles. De ese modo, no sélo se amplian los cono-
cimientos antropolégicos de ese periodo de la vida, sino que ademas se
pueden pensar estrategias para la intervencién, como, por ejemplo, en el
campo de la educacién intercultural: qué propuestas disefiar que partan
de las definiciones nativas de nifiez, con el fin de pensar en marcos inter-
culturales de trabajo.

Finalmente, creemos que es importante desarrollar una aproximacién
etnografica para acercarse a los puntos de vista de los nifos y nifias, lo
cual implica la observacion participante en las multiples situaciones de
interaccion de los nifios entre si, con los adultos y con el mundo social, asi
como la posibilidad de realizar entrevistas [Garcia Palacios y Hecht 2009].
Es relevante sefialar que esta metodologia permite reconstruir el entramado
social que involucra a los nifos y nifias més pequenos. Especificamente,
la observacion participante es fundamental en el estudio de los bebés, pues
con ellos se ven imposibilitadas las entrevistas. También para las investi-



CRIANZA Y NINEZ EN DOS COMUNIDADES INDIGENAS DE LA ARGENTINA (QOM Y MBYA) 199

gaciones con ninos y nifias, ya que se pueden documentar saberes y prac-
ticas de dificil sistematizacion a través del didlogo, como, por ejemplo, los
referidos a los usos lingiiisticos o la participaciéon en espacios lidicos. Sin
la observacion etnogréfica, perderiamos la viabilidad de conocer sus expe-
riencias y comprender la complejidad que subyace a la desnaturalizaciéon
de las definiciones de nifiez.

REFERENCIAS

Batalldn, Graciela y Silvana Campanini

2008 La participacion politica de nifi@s y jévenes-adolescentes: contribucion al
debate sobre la democratizacién de la escuela. Cuadernos de Antropologia
Social (28): 85-106 [online].

Batallan, Graciela y Maria Rosa Neufeld (coords.)

2011 Discusiones sobre infancia y adolescencia. Nifios y jovenes dentro y fuera de la
escuela. Editorial Biblos. Buenos Aires.

Cadogan, Leén

1992 Diccionario mbyd-guarani castellano. Fundacion Leén Cadogan. Asuncién.
Carli, Sandra
2002 Niriez, pedagogia y politica. Transformaciones de los discursos acerca de la infan-

cia en la historia de la educacién argentina entre 1880 y 1955. Mifo y Davila.
Buenos Aires.

Ceriani Cernadas, César y Silvia Citro

2005 El movimiento del Evangelio entre los toba del Chaco argentino. Una
revision historica y etnografica, en Pentecostalismo rural en América Latina,
Bernardo Guerrero Jiménez (comp.). Ediciones Campvs. Iquique: 111-170.

Colangelo, Adelaida

1994 Pautas de crianza en el grupo toba del barrio “Las Malvinas”. Informe de
Proyecto del cic. La Plata.

Enriz, Noelia

2011 Jeroky porid, juegos saberes y experiencias infantiles mbyd guarani en Misiones.
LINCcOM Studies in Anthropology, 14. Alemania.

2006 Etnografia del juego infantil en la comunidad mbya-guarani de la provincia de
Misiones, tesis de licenciatura. Facultad de Filosofia y Letras-uBa. Buenos
Aires.

Enriz, Noelia y Mariana Garcia Palacios

2008 Deviniendo Kufia va’era, en Mujeres indigenas en la Argentina, Silvia Hirsch

(coord.). Ed. Biblos. Buenos Aires: 205-230.

Garcia Palacios, Mariana

2006 La catequesis como experiencia formativa: las construcciones de los nifios acerca
de las formas simbélicas de la religion catélica, tesis de licenciatura. Facul-
tad de Filosofia y Letras-Universidad de Buenos Aires.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015



Glicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015

200 MARIANA GARCIA PALACIOS ¢ ANA CAROLINA HECHT ® NOELIA ENRIZ

2012 Religion y etnicidad en las experiencias formativas de los nifios y nifias de un
barrio toba de Buenos Aires, tesis de doctorado. Facultad de Filosofia y
Letras-Universidad de Buenos Aires. Buenos Aires.

En prensa Going to the Churches of the Evangelio: Children’s Perspectives on Reli-
gion in an Indigenous Urban Setting in Buenos Aires. Childhood’s Todays.
Special Issue on Children and Childhoods from LA.

Garcia Palacios, Mariana y Ana Carolina Hecht

2009 Los nifios como interlocutores en la investigaciéon antropolégica. Consi-
deraciones a partir de un taller de memorias con nifios y nifias indigenas.
Tellus, 17 (9): 163-186.

Grumberg, Georg (coord.) y Meliau Bartomeu (ed.)

2008 Guarani Reta 2008: Povos Guarani na Fronteira Argentina, Brasil e Para-
guai. Centro de Trabalho Indigenista. Brasil.

Hecht, Ana Carolina

2005 Hacia una revisién de las etapas de la infancia toba, en actas del Primer
Congreso Latinoamericano de Antropologia. Rosario, Santa Fe, Argentina.
2006 De la familia wichi a la escuela intercultural bilingtie: procesos de

apropiacion, resistencia y negociacién (Formosa, Argentina). Cuadernos In-
terculturales, 4 (6): 93-113.

2012 The struggle of being Toba in contemporary Argentina: Processes of Eth-
nic Identification of Indigenous Children in Contexts of Language Shift.
Childhood. A Journal of Global Child Research, 19(3): 346-359.

2010 Todavia no se hallaron hablar en idioma. Procesos de socializacion lingiiistica de
los nifios en el barrio toba de Derqui, Argentina. Lincom Europa Academic
Publications. Mdnich.

Hecht, Ana Carolina y Mariana Garcia Palacios

2010 Categorias étnicas en el entramado social. Un estudio con nifios y nifias
de un barrio indigena. Revista Latinoamericana en Ciencias Sociales, Nifiez y
Juventud, 8(2): 981-993.

Hecht, Ana Carolina, Gustavo Martinez y Paola Cineo

2008 Infancia toba y mundo natural: de la atencién del malestar fisico a las
pautas de socializacién infantil. Acta Americana, 16 (1): 81-105.

Hirschfeld, Lawrence

2002 Why don’t Anthropologist Like Children? American Anthropologist, 104

(2): 611-627.
Ibanez Caselli, Maria Amalia
2007 Lengua e identidad en el camino de la migracion de indigenas tobas. Una pers-

pectiva interdisciplinaria, tesis de doctorado. Universidad Nacional de La
Plata-Facultad de Ciencias Naturales y Museo. La Plata.

Leodn, Lourdes de

2005 La llegada del alma. Lenguaje, infancia y socializacién entre los mayas de Zina-
cantdn. ciesas/Conaculta/INAH. México.

Messineo, Cristina

2003 Lengua toba (guaycurt). Aspectos gramaticales y discursivos. Lincom Stu-
dies in Native American Linguistics, 48. Lincom Europa Academic Publisher.
Munich.



CRIANZA Y NINEZ EN DOS COMUNIDADES INDIGENAS DE LA ARGENTINA (QOM Y MBYA) 201

Miller, Elmer

1979 Los tobas argentinos: armonia y disonancia en una sociedad. Siglo Veintiuno
Editores. México.

Novaro, Gabriela (comp.)

2011 La interculturalidad en debate. Experiencias formativas y procesos de identifica-
cion en nifios indigenas y migrantes. Editorial Biblios. Buenos Aires.

Pissolato, Elizabeth

2007 A duragao da pessoa. Mobilidade, parentesco e xamanismo mbya (guarani), tese
de doutorado. Universidade Federal do Rio de Janeiro Museu Nacional.
Brasil.

Saville Troike, Muriel

2005 Etnografia de la comunicacién. Prometeo. Buenos Aires.

Schaden, Egon

1998 Aspectos fundamentales de la cultura guarani. Universidad Catélica.
Asuncion.

Stevens, Sharon

1995 Introduction. Children and the politics of culture in “late capitalism”, en

Children and the Politics of Culture, Sh. Stephens (ed.). Princeton University
Press. Princeton: 243-264.

Susnik, Branislava

1983 Los aborigenes del Paraguay. V. Museo Etnografico Andrés Barbero. Asuncién.

Szulc, Andrea

2011 Esas no son cosas de chicos. Disputas en torno a la nifiez mapuche en
el Neuquén, Argentina, en Etnografias de la infancia: discursos, pricticas y
campos de accion, David Poveda, Adela Franzé y Maria Isabel Jociles (eds.).
Editorial La Catarata. Madrid.

Szulc, Andrea y Clarice Cohn

2012 Anthropology and Childhood in South America: Perspectives from Brazil
and Argentina. Anthropo Children, 1.

Tamagno, Liliana E.

2001 Nam Qom Hueta’a na Dogshi Lma’. Los tobas en la casa del hombre blanco.
Identidad, memoria y utopia. Ediciones Al Margen. La Plata.

Tassinari, Antonella

2007 Concepgoes indigenas de infancia no Brasil”. Tellus, 13 (7): 11-25.

Tola, Florencia

2007 “Eundo estou sé(mente) em meu Corpo”. A pessoa e o corpo entre os toba
(gqom) do chaco argentino. Mana 13 (2): 499-519.

Villalta, Carla

2006 Cuando la apropiacién fue adopcién: sentidos, practicas y reclamos en

torno al robo de nifos. Cuadernos de Antropologia Social, 24: 147-173.
Wright, Pablo G.
2008 Ser en el suefio. Cronicas de historia y vida toba. Editorial Biblos. Buenos Aires.

Recepcion: 30 de abril de 2014.
Aprobacién: 5 de febrero de 2015.

Cuicuilco numero 64, septiembre-diciembre, 2015





