La Apantla: el agradecimiento
para que no falte el agua

Beatriz Elena Madrigal Calle
Pilar Alberti Manzanares

Beatriz Martinez Corona
Colegio de Postgraduados

RESUMEN: La Apantla es una fiesta en la que se celebra al agua en Santa Catarina del Monte,
Texcoco, Estado de México. En esta poblacion de origen nidhuatl los habitantes traducen la palabra
Apantla como “el cafio se limpia”. Seguin la tradicion oral, los habitantes de Texcoco la conservan
desde la época prehispinica como pervivencia de un legado ancestral heredado de Netzahualcoyotl.
El objetivo de este articulo es mostrar que este método local para la valoracién del agua, por
parte de los integrantes de dicha comunidad, pervive como elemento de un sistema de control del
recurso desde lo sagrado, que se convierte en un ejemplo para la educacion ambiental. Se hizo
registro de testimonios etnogrificos a partir de entrevistas a los diferentes actores locales, en las
que se indago la manera cémo se celebraba y como se celebra en la actualidad. Se consultaron
cronistas tempranos. Asimismo, se discute como opera esta nocién de lo sagrado en el control del
monte-agua. Se concluye que esta prdctica ritual ha contribuido al desarrollo de una conciencia,
no sélo de la importancia del liquido vital, sino también de su sacralidad, insertada en la tradicién,
la identidad y la ritualidad, e incluso en la vida cotidiana.

PALABRAS CLAVE: agua, ritualidad, limpia de canales, sagrado, conservacion.

ABSTRACT: The Apantla Festival, celebrated in honor of water, is held in the town of Santa
Catarina del Monte, Texcoco, State of Mexico. Among this population, of nahuatl origin, people
translate the name as “the ditch is cleaned.” According to oral tradition from pre-Hispanic times,
Texcoco’s inhabitants preserved this ancestral legacy from Netzahualcoyotl. The purpose of this
paper is to show that this local method for valuing water among the members of this community
has survived as part of a control system for the resource from the sacred practices, and has become
an example for environmental education. A record was made of ethnographic testimonies from
interviews with different local actors regarding the form in which the celebration of the Festival
was carried out in both the past and the present. Early chroniclers were also consulted. It also
discusses how this notion of the sacred practices applied in the control of this mountain-water
resource is operated. We conclude that this ritual practice has contributed to the development of
awareness, not only of the importance of this vital liquid, but also of its sacredness, embedded in
tradition, identity, ritual and everyday life.

KeywoRrbs: water, rituality, clean channel, sacred, conservation.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco numero 63, mayo-agosto, 2015

30 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

INTRODUCCION

La Apantla es una fiesta en honor al agua, realizada en la comunidad de
Santa Catarina del Monte, ubicada en la sierra del municipio de Texcoco,
Estado de México. Segtin sus nahuahablantes, la palabra apantla® significa
“el cafio se limpia”.?La fiesta del 3 de Mayo o de la Santa Cruz es su com-
plemento.

El objetivo de este articulo es dar a conocer la importancia de esta fies-
ta como una muestra de que los pobladores de la comunidad estudiada
cuentan con un método local para la valoracién del agua, el cual pervive
como parte de un sistema de control del recurso desde lo sagrado,® he-
redado de sus ancestros, que en la actualidad se convierte en un ejem-
plo para la educaciéon ambiental* sobre este recurso, y que estd en crisis
mundial. Se consultaron cronistas tempranos, cédices de la regién y docu-
mentos histéricos. Se hicieron entrevistas y una observacion participante
de campo durante 2011, 2012 y 2013 a los (as) encargados (as) del agua,
mayordomos(as), autoridades civiles, religiosas, jévenes, ancianos(as) y a
integrantes del Consejo Indigena Ndhuatl de Texcoco, con un enfoque cua-
litativo para conocer el sentir de los y las habitantes de la comunidad en
relacién con el agua, describir la practica e incluir la opinién de los diver-
sos grupos participantes; por lo que se incluyen citas textuales de personas
que pidieron permanecer en el anonimato.

Esta practica ritual® ha contribuido al desarrollo de una conciencia, no
s6lo de la importancia del liquido vital, sino de su sacralidad, insertada en

En el Diccionario de la lengua ndhuatl o mexicana de Remi Simedn [1988] apantli significa
cafio, acequia.

Al respecto, y a sugerencia de algunos integrantes de la comunidad, se elaboré un
video titulado Apantla: el agradecimiento por el agua, que fue entregado y presentado en
diversas ocasiones en la comunidad.

Para Durkheim [1991] lo sagrado es aquello superior en dignidad (valor) y poder,
lo que esta sujeto a prohibir, pero a lo que se puede acceder a través de los rituales
y la religién misma. Para Yolotl Gonzalez [1983] es lo “totalmente otro”, es la parte
dindmica de lo sobrenatural, contiene mana o fuerza, es irracional (estd mas alla de
la razén), es una parte esencial de la religién. Para una discusiéon mas amplia sobre lo
sagrado véase Madrigal [2013].

Con este fin se hizo el video sobre dicha fiesta, donde se expresa el sentir de la
comunidad en relacién con el agua.

Fiesta que cumple con las caracteristicas de una tipificacién del ritual: es ciclica, tiene
un tiempo y espacio propios, es llevada a cabo por un especialista, es de caracter
colectivo y simbélico, legitima practicas y creencias de origen sagrado, y contribuye
a la reproduccién de la sociedad. Consagra un espacio y es la representacién del mito



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 31

la tradicion, la identidad y la cotidianidad. Asimismo coadyuva al manteni-
miento de un control interno para el uso y manejo del recurso estrechamente
vinculado al monte (que se denominard monte-agua), presente en las cultu-
ras mesoamericanas y especificamente en la comunidad objeto de estudio.

De acuerdo con Caillois [1942], la fiesta tiene la mision de aligerar o
sobrellevar las prohibiciones que impone lo sagrado, donde el exceso y el
derroche tienen un sentido ritual que hace de la fiesta un estado de excep-
cién, el cual da comienzo a un nuevo ciclo de la naturaleza, con lo cual con-
tribuye a la renovacién de ésta y de la sociedad, y anticipa un comienzo de
abundancia para ambas. Caillois propone articular la fiesta con una teoria
del sacrificio.

El esfuerzo (“sacrificio”)® invertido para darle realidad y sentido a la
fiesta, afio con afio es alentado por el agradecimiento, fundamento de esta
préactica, obsequio espiritual que se materializa en las ofrendas, las que,
como plantea Broda [2009a: 21]: “Son un aspecto importante de la rituali-
dad mesoamericana [...] una invitacién que se dirige a las divinidades por
medio de oraciones, plegarias y manipulacién de objetos” para establecer
la comunicacién con sus entidades divinas. Sobre ese sustrato mesoameri-
cano se hicieron reelaboraciones simbdlicas de las creencias y las practicas
prehispanicas, asi como de sus divinidades; lo que Broda [2003 y 2009a]
define como sincretismo, y lo que, hasta cierto punto, dio como resultado
que se adaptara el culto a los santos catélicos, en una reinterpretacion de
sus divinidades con nuevas expresiones de la ritualidad asociada a ellas,
“lo cual acontece por lo general en un contexto de dominio y de imposicién
(sobre todo en un contexto multiétnico)” [Broda 2009a: 9].

Esta festividad representa una manifestacién de la pervivencia de préc-
ticas muy antiguas que atn se conservan en Santa Catarina del Monte, por
lo que se comenzara por abordar un aspecto histérico, para continuar con
una descripcién de la fiesta, dado que es poco lo que se ha encontrado sobre

(retomado de diferentes autores en el curso Mito, rito y religion, impartido por el
doctor José Andrés Garcia Méndez en la Escuela Nacional de Antropologia e Historia,
segundo semestre de 2010).

¢ Esta eslaidea que los mismos sacerdotes catélicos alientan: “Dar lo que cuesta, porque
asi Dios lo multiplicard enormemente”; lo que se aprecia en las siguientes palabras:
“Precisamente es una obligacién dar gracias, todo el afo ya ocuparon el agua, gracias a
Dios, ya Dios nos dio la agiiita, ahora vamos a empezar otro afo, por eso precisamente
hacen ese sacrificio de dar un taco, no mas de cada afo” (c.c.L., curandera). Para una
discusién mds amplia sobre el sacrificio y este sacrificio simbdlico véase Madrigal
[2013].

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

32 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

ella.” Posteriormente se realizard una discusion de como la fiesta contribu-
ye a recapitular la experiencia humana en su relacién con el entorno y, por
altimo, se expondrén las conclusiones pertinentes al objetivo del articulo.

Manifestaciones similares se encuentran en Pert, Bolivia, el noroeste de
Argentina y el norte de Chile, donde se tiene como ejemplo la limpia
de canales descrita por Matus [1993-1994] en Caspana, Chile, que también
es de caracter sagrado y de origen antiguo. Es una fiesta comunitaria en la
que intervienen las autoridades de la comunidad, hay participacién de ins-
trumentos musicales asociados a las ceremonias, rezos, palabras rituales de
agradecimiento, bailes y cantos, en un ambiente de intercambio de alimen-
tos, vino o chicha y carifio. La poblacién de esta comunidad le da especial
importancia al intercambio de carifio con el que se deben hacer las activi-
dades como una muestra de aprecio a sus tradiciones, aunque, como dice
la autora, “cada pueblo le imprime sus propios matices” [1993-1994: 65].2

Catherine Good [2005] habla de la fuerza o chicahualiztli en los nahuas de
Guerrero, la cual se intercambia en las fiestas, al interior de la familia, con
los antepasados y en el trabajo, estableciendo relaciones de reciprocidad ba-
sadas en el amor y el respeto; las cuales figuran de manera més importante
en la vida ceremonial, pues esta “fuerza o energia vital” se intercambia en
el ritual con otras entidades, como los santos, los manantiales, los cerros, la
lluvia y los dioses, a través de las ofrendas. Como se podra ver mas adelan-
te, en Santa Catarina del Monte el elemento que simboliza este intercambio
es la canasta.

ORIGEN Y ASPECTOS HISTORICOS DE LA APANTLA

A lo largo de este apartado se retomaran evidencias bibliogréficas que
describen las practicas, sus objetivos, condiciones en que se dieron y
creencias fundamentadas en lo sagrado, que fueron recopiladas por los cro-
nistas de la época colonial, principalmente los cronistas tempranos, y

7 Una descripcién complementaria a la presente es la de Veldzquez [2003].

8 También se la denomina fiesta del agua, en algunos lugares de Espafia, en las que
se celebra haciendo bailes, y como el Sabado de Gloria en México, arrojando agua
a los que pasan frente a la casa; en China ademas se arroja agua como simbolo de
purificacién para comenzar el afio nuevo con buena suerte. En otros paises se toma
el nombre del agua como elemento representativo de un lugar, un tema, un arte
(Colombia, India, Bangalore y Estados Unidos), siendo organizada principalmente para
aspectos culturales, ambientales, intelectuales, educativos y de diversion. En muchos
otros sitios son ceremonias al agua (consultado en diversas paginas Web).



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 33

otros documentos de interés, para después contrastarlos con la memoria
oral de los y las informantes de Santa Catarina del Monte y con el evento
en la actualidad. El fin de ello es conocer la raigambre prehispanica de
la Apantla, su transformacién y permanencia a lo largo de la historia de la
comunidad, y su funcién en el control del recurso desde lo sagrado, ha-
ciendo ademds evidente el valor pedagoégico de este ritual como parte
de la educacién ambiental nativa que generaron los sistemas tradicionales de
valoracién y conservacién del entorno natural.

Remonténdonos al arribo de los grupos toltecas a la sierra texcocana
en su peregrinar hacia el golfo, en el afio 1000 d. C.,° segtin Clavijero [1987:
51], “fueron los que colocaron en el Monte Tlaloc aquel idolo célebre, el
dios del agua”,” lo cual afirma también Pomar en la Relacion de Tezcoco
[Pomar 1891: 1-69]. Posteriormente llegan los chichimecas" de Xélotl, do-
minan el drea, se entremezclan con los toltecas, y entre 1302 y 1318, cuando
ya ha avanzado el proceso de toltequizacion de estos grupos, Quinatzin
funda Texcoco.”? En la lamina 7 del Cédice Xolotl se ve una migracién de los
cuatro barrios de la ciudad de Texcoco hacia la montafia [Dibble 1980: 97],
cuando muere Ixtlilxchitl en 1418 y Netzahualcdyotl debe huir de los te-
panecas hacia Tlaxcala, por recomendacién de su padre [Alva Ixtlilx6chitl
1985, t. 1], por lo que algunos relacionan la fundacién de los pueblos de la
montafia texcocana, entre ellos Santa Catarina del Monte, con la migracién
y también se la adjudican directamente a Netzahualcéyotl.” El director

° Comunicacién personal del cronista de Texcoco, el profesor Alejandro Contla
Carmona, septiembre de 2012.

10 Efectivamente, Parsons [2008: 169-171] se refiere a evidencias del Tolteca Tardio en
este centro ceremonial, entremezclados con los del periodo Azteca. Wicke y Horcasitas
[1957] enlistan varios cronistas que documentan el ascenso de los chichimecas al
Tlaloc, material de la etapa de las invasiones chichimecas (circa 1100-1300 d. C.) y
anterior, también fragmentos pertenecientes al Tula-Mazapén y al complejo Azteca
para concluir que no pudo haber sido construido antes de los toltecas.

I Palerm y Wolf[1972: 119] plantean que se reorganizan por 4reas ecolégicas, los agricultores
toltecas permanecen en la planicie lacustre y en el somontano, los chichimecas ocupan
el somontano y la sierra como territorios de caza, controlan el drea y dan proteccién
militar a los agricultores. Parsons [2008: 224] ubica en el Tolteca Tardio este comienzo
de la toltequizacién y la serie de eventos posteriores al periodo Azteca.

12 Comunicacién personal del cronista de Texcoco, el profesor Alejandro Contla Carmona,
septiembre de 2012.

3 Gonzélez Rodrigo [1993: 23], basado en un documento de Coy [s/f, y al parecer sin
publicar] refiere a la migraciéon de 1418 la fundacién de los pueblos de la montafia
texcocana que, aunque coincide con la huida de Netzahualcoyotl, no se la adjudica a él;
sin embargo, es de suponerlo, dado que huian de los tepanecas, eran aliados y estaban
sujetos a este sefor; quizas por ello Lorente-Ferndndez [2009: 100] deduce que los

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

34 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

del Comité de Participacién Ciudadana (Copaci), don C. D. M., explica
que entre 1650 y 1730-1740 hubo un asentamiento en las faldas del cerro
Hueyacixtlahuac, mds abajo del actual, en la zona que esta muy erosiona-
da, el cual fue producto de una migracién de los pueblos que habitaban la
ribera del lago, desplazados por las haciendas de la Colonia que “vieron el
terreno propicio por los manantiales”. Posteriormente hicieron la iglesia en
1747 y el pueblo se trasladé donde se encuentra en la actualidad. Segun
este informante, antes de esta época “no habia gente por aca”. La pobla-
cion habla de que recientemente se descubrieron ruinas arqueoldgicas que
evidencian asentamientos mas arriba de la ubicacion actual, en el llano.
Palerm y Wolf [1972] documentan que en la época de Netzahualcéyotl
se registr6 un auge del sistema hidrdulico complementado con terrazas de
cultivo, que coincidia con los limites de su sefiorio, el cual en parte estuvo
fuertemente motivado por una hambruna que hubo en el valle de México
a mediados del siglo xv,”* cuando la situacién alcanzé tal gravedad que la
gente se vendia como esclava a los habitantes del golfo a cambio de comida.
En “The Titles of Tetcotzinco (Santa Maria Nativitas)”, escritos en 1539
[McAfee y Barlow 1946], se manifiesta la relacién de Netzahualcéyotl con
el ordenamiento del agua de los manantiales de la sierra para las comuni-
dades de la montafia, y aunque no se nombra a Santa Catarina del Monte, '

pueblos de la montafia (entre ellos Santa Catarina del Monte), fueron fundados
por Netzahualcéyotl. Alva Ixtlilxéchitl [1985, t. 1] registra varias migraciones a las
sierras a causa de guerras por parte de sus antecesores. Parsons [2008: 143, 146, 148 y
151] encontré en los limites de Santa Catarina del Monte, ceramicas, tiestos y restos
escasos de estructuras residenciales pertenecientes mas al Azteca Tardio que al Azteca
Temprano; y unos cuantos tiestos del Tolteca Tardio [2008: 144].

!4 Palerm habla de cierta tecnologfa desarrollada en el 4rea: “Existian técnicas para exca-
var los manantiales con el propdsito de aumentar los caudales, asi como técnicas para
controlar el flujo de agua encerrandola en ‘cajas’ y ‘cercas”” [1990: 292-293].

15 Acerca de la sequia durante tres afios, dice Durdn: “En el afio de 1454 [...] y los dos
afios siguientes [...] los manantiales se secaron, las fuentes y rios no corrian, la tierra
ardia como fuego, y de pura sequedad hacia grandes hendeduras y grietas, de suerte
que las raices de los arboles y de las plantas, abrasadas con el fuego que de la tierra
salia, se les caia la flor y hoja y se les secaban las ramas, y los magueyes no daban su
acostumbrado jugo de miel, ni los tunales podian fructificar [...] el maiz en naciendo
se ponia luego amarillo y marchito y todas las demds legumbres” [1984, t. 2: 241]. Alva
Ixtlilx6chitl [1985, t. 2: 111] dice que fueron seis afios “que duraron estas calamidades”,
por lo que nacieron las guerras floridas para poder abastecer la solicitud de los
sacerdotes de hacer muchos sacrificios humanos.

16 Antes llamada Tepetlixpa, segtin algunos habitantes de la comunidad. Palerm y Wolf
[1972: 130] ponen entre paréntesis Sochiatiapan o Xochihuacan al referirse a Santa
Catarina del Monte.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 35

aun persiste en la tradicién oral que los manantiales (Texapo, Agua de Palo-
ma, Minastlateli, Atlapulquito, Rio Chiquito y Almeyatl) fueron utilizados
por Netzahualcéyotl para el sistema de riego del Tetzcutzingo' (lugar de
recreacién de los descendientes del linaje de X6lotl), hacia donde se condu-
cia el agua que brotaba de estos manantiales a través de canales de irriga-
cién (cafios) que pasaban por Cafio Quebrado:

Tenia Netzahualcdyotl sus ayudantes que venian a limpiar el cafo, el dia de la
Apantla, desde el manantial hasta el Tetcutzingo, y la poblacién de Santa Cata-
rina también participaba... como una muestra de purificar el agua de manera
religiosa... como limpiar el alma.'®

Netzahualcéyotl hacia un sacrificio de una doncella arriba en el Tldloc y otra en
el lago de Texcoco, el dia de la Apantla, y se limpiaban los cafios; él siempre lo
hacia un dia lunes," pero con la colonizacién se pasé a la cuaresma [...]. (P. J. E.,
integrante del Comité del Agua.)

Segtin los pobladores, Netzahualcéyotl les encomendd que nunca de-
jaran de celebrar esta fiesta. La participacion de las otras comunidades de
la regién en esta celebracion queda un poco confusa y se pierde en la me-
moria colectiva. Algunos informantes sefialaron que otras colectividades
de la montafa al igual la celebraban, y en fecha més reciente otras comu-
nidades que también usaban el manantial Agua de Paloma comenzaron a

7Y a la ciudad de Texcoco.

18 Esta idea de purificacién la describe Duréan [1995, vol. 2: 175-177], al celebrar a Chalchi-
uhcueye, los sacerdotes les ensefiaban del agua, “cémo en ella nacian y con ella vivian y
con ella lavaban sus pecados y con ella morian”. Al nacer lavaban las criaturas en fuen-
tes para los nobles y a los demds “en riachuelos o fuentes de poca estima [...] lavatorios
sobre los cuales habia grandes ofrendas de joyas en figuras de peces y de ranas y de
patos y de cangrejos de tortugas y joyas de oro que en ellas echaban los principales
Sefiores cuyos hijos en ellas se lavaban. Lavdbanlos sacerdotes y sacerdotisas diputa-
das y sefialadas asi de ellos como ellas para aquellos oficios”. Después de la fiesta de
Mecoatl se lavaban chicos, grandes y enfermos, “en lo cual tenian fe que quedaban
limpios en el &nima y libres de los pecados cometidos hasta aquel punto”, igual hacian
cuando una persona fallecia. Azar y Johansson anotan que al morir le decian: “Hijo
mio llega a vuestra madre la diosa Chalchiuhtlicue o Chalchiutlatonac, tenga ella por
bien de te recibir, y de lavarte; tenga ella por bien de apartar de ti la suciedad que to-
maste de tu padre y madre, tenga por bien de limpiar tu corazén, y de hacerlo bueno
y limpio; tenga por bien de te dar buenas costumbres [...]” [1992: 64].

19 Se observa la pérdida en la memoria histérica de la calendarizacién prehispanica del
tiempo.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

36 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

participar en la fiesta,” en la que “al menos contribuian con las ceras para
la celebracién”.

Ademas de la relacién de purificaciéon con Chalchiuhtlicue que anotan
Duran [1995, vol. 2: 175-177], y Azar y Johansson [1992: 64], podemos en-
contrar referencias escritas en algunos cronistas de la época prehispanica
relativas a la existencia de précticas de limpieza de los cafios o acequias y
de ceremonias asociadas a estas aguas en México.

Lopez de Gémara [2001: 187] explica, sobre el agua que se traia de Cha-
pultepec por medio de un acueducto en cafios dobles a Tenochtitlan: “La
traen por cafios tan gruesos como un buey cada uno. Cuando uno de ellos
esta sucio, la echan por el otro hasta que se ensucia”. Los calpixque,** entre
otras cosas, se encargaban “de repartir los oficios y obras ptiblicas”, y de la
limpieza de calles y acequias [Duran 1984, t. 1: 116]. Torquemada cita una
limpieza ritual de presas de agua en el mes de junio, junto al Templo Mayor
de Tenochtitlan:

[...] el dia que hacian fiesta en esta capilla y templo a estos dioses tlaloques, era
por el mes sexto, que llamaban etzalqualiztli, que en nuestra cuenta corresponde al
mes de junio; este dia lababan [sic] todas las albercas y presas de agua, y jugaban
con cafias de maiz verde y hacian baile, que llamaban etzalmacehualoya, en todo el
pueblo; y mataban en este lugar, en honra de estos demonios tlaloques, algunos
cautivos y ayunaban uno de sus ayunos [...] [Torquemada 1976, vol. 3: 220].

La ceremonia de un caso, mencionado por muchos de los cronistas, es
de interés para este trabajo por los elementos alli mencionados, cuando
Ahuitzotl quiso aumentar a la fuerza el agua para México a costa del ma-
nantial Acuecuexatl de Coyoacén:

Mando [sic] Ahuitzotl abrir un cafio y trajeron el agua con grandes ceremonias
y supersticiones, yendo unos sacerdotes incensando a la orilla del cafio, otros
sacrificando codornices y untando con su sangre las paredes de la zanja o atar-
jea, otros tafiendo caracoles y haciendo mtsica al agua, llevando uno de los

2 Las comunidades de San Dieguito, Tlaminca y Nativitas reciben de esta agua. Estas,
junto con un manantial al sur de Santa Catarina, dice Parsons [2008: 163], conformaban
la red sur de canales que abastecian al Tetcutzingo. El manantial al que se refiere, que
corre por San Pablo Ixayoc, es el Texapo [Palerm y Wolf 1972: 130].

21 Del nahuatl calli, casa, y pixqui, guardidn. Diccionario de la Real Academia Espafiola.
<http:/ /lema.rae.es/drae/?val=calpixque>. Consultado el 12 de diciembre de 2014.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 37

ministros de Chalchiuhtlatonac (diosa del agua) vestidas sus ropas, fingiendo
ser ella la que la llevaba; y todos iban saludando al agua y dandola [sic] la bien-
venida [...] [Torquemada 1976, vol. 1: 266].

Durén [1984, t. 2: 375-380] da mas detalles de la ceremonia, el color
del traje de Chalchiuhtlicue era el azul y los adornos de piedras azules y
verdes “denotando el color del agua [...] hablabale con mucha reverencia”;
los cantantes de Tlaloc y de la diosa del agua, “todos tafiendo, bailando,
cantando cantares apropiados al agua”; hace mencién a otros instrumentos
musicales, como flautas y “bocinas”, y a la presencia de “muchos viejos”
que traen animales relacionados con el agua; de gran ntiimero de gente,
“con muchos géneros de danzas, bailes y cantos; con diferentes vestidos y
personajes”; el rey le ofrece rosas al agua, “humadazos encendidos”, soli-
citindole muy respetuosa y sugerentemente, cumpla su oficio, ademas, se
incensaba el agua en la boca de los canales. Toda la ceremonia se realizaba
en el curso de los canales.”

En la época prehispanica se hacian varias fiestas y ofrendas a Chalchiuh-
tlicue y los tlaloque, aquillamados tiochis, duendes o ahuaque. A continuacion
se resume cOmo eran esas celebraciones: en el primer mes (atlacahualo), para
pedir lluvia, se les ofrendaban nifios en el monte y en la laguna [Sahagin
1982: 98], “ibanles tafiendo con flautas y trompetas” [1982: 99]. En huey to-
zoztli, cuando bajaban a la laguna, en Pantitlan, se le ofrendaba a Chalchiuh-
tlicue el arbol tota, con el que habian hecho un bosquecito, una nifia vestida
de azul que representaba la laguna, las fuentes y arroyos, y oro, joyas, pie-
dras y collares; en el cerro ya le habian ofrendado a los tlalogue y a Tlaloc
[Duréan 1995, t. 2: 94-97]. En Etzalcualiztli [Sahagtn 1982: 35] también los
festejaban. En el signo ce acatl hacian, en la primera casa, la decimocuarta
fiesta movible dedicada a Chalchiuhtlicue: “hacian la fiesta todos los que
trataban en el agua, asi vendiendo el agua como pescando, como haciendo
otras granjerias que hay en el agua” [1982: 96-97]. En tlacaxipehualiztli, en
los montes y cuevas se les ofrendaba a los idolillos de piedra y barro [Duran

2 Después vino una inundacién, la gente tuvo que migrar de la ciudad, pues se
destruyeron los cultivos y casas y sobrevino el hambre [Duran 1984, t. 2: 379]; entonces
Ahuitzotl le pide ayuda a Netzahualpilli, quien, segtin Alva Ixtlilx6chitl [1985, t. 2:
292], ataj6 el agua, la metié dentro de una caja y cerca de argamasa y se cerr6 el ojo de
agua; segin Duran [1984: 380], le aconseja una nueva ceremonia de restitucion para
“aplacar la ira que contra ti tiene Chalchiuhtlicue [...] quiza con eso la aplacaremos
y detendrd sus manantiales, para que no echen tanta agua como echan”. Sugiere
deshacer las presas para que el agua siga su antiguo curso [Duran 1984, t. 2: 379-381].
Inundacién que lleg6 a orillas de Texcoco [Palerm 1990].

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

38 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

1995, t. 2: 248]. En tozoztontli, a Tlaloc “y sus compafieros” [Sahagun 1982:
80]. En tepeilhuitl realizaban fiesta a los montes y en atemoztli a los tlaloque
[1982: 88 y 91].% El agua era tan importante y venerada que Anzures y Bola-
fios [1990] describe como todas las festividades estaban influidas por Tlaloc
(“con sus inseparables tlaloque”), sugiriendo que constituian una especie de
mito de regulacion ecolégica. Broda [2009a: 49] observa como la mayoria
de las ofrendas del Templo Mayor giraban alrededor del simbolismo de la
lluvia.®

Torquemada [1976, vol. 1: 265], Chimalpahin [1965: 155, 226-227], Tezo-
zomoc [Palerm 1990] y Clavijero [1987] registran que se llamaba a tratar los
asuntos del agua a todos los personajes con conocimientos sobre ella, asi
como sobre las estrellas y los dias, a quienes denominaban “hechiceros”,
“medio ingenieros, medio brujos” o “brujos de cosas del agua”.

Como se puede ver, en la época prehispénica se hacian ceremonias,
ofrendas y danzas dedicadas a los manantiales, depdsitos y acequias, du-
rante las cuales se les tocaba mdsica, se les cantaba y se les hacia una lim-
pieza ritual. Todo ello asociado de manera importante no sélo a Tlaloc y los
tlaloque, sino principalmente a Chalchiuhtlicue. Estos rituales proporcio-
nan evidencias que nos permiten deducir que Chalchiuhtlicue fue parte de
aquel mito de regulacién ecolégica.

En Santa Catarina del Monte, hace unos 70 anos, los huenchillos
(“hombres viejos” disfrazados de mujeres como en el carnaval),” segtn
las personas de mayor edad, danzaban a lo largo del canal mientras otros
lo limpiaban. La danza era acompafiada por la musica de una chirimia y

% Ademés, Napatecutli y Opochtli eran dioses talogue a los que se les dedicaba una
fiesta. Uixtocihuatl, diosa de la sal, era hermana mayor de los tlalogue, festejada en
tecuilhuitontli, “en el cu de Tlaloc” le hacfan sacrificios [Sahagtn 1982].

% Dice Torquemada [1976, t. 3: 78-79] que en la sierra de Tlaxcala, llamada Santa Ana
Chiauhtempan, se adoraba a Chalchiuhcueye (llamada Matlacueye por los tlaxcalte-
cas), “tan venerada como Tlaloc en Texcoco y México”.

25 “[...] huehuenches, huenchillos o viejos de carnaval; huehue quiere decir una gente mayor,
abuelito... patrdn, jefe de familia, igual se los invitaba, como ahora, a los de la danza
azteca... era un grupo que se dedicaba a bailar en las calles o las casas... la mayoria
son puros hombres disfrazados de mujer” (I. R. V., representante en la iglesia). El in-
formante da una interpretacién catélica al respecto, sin embargo, Torquemada [1976]
describe varios tipos de danzas para la época prehispanica y aun en la Colonia, en las
que fue frecuente el aspecto jocoso, divertido, burlesco, no sélo el ceremonial, y esto
de disfrazarse los hombres de mujeres era parte de ello, ahora indudablemente los
trajes han cambiado con una influencia colonial. Algunos fueron desapareciendo en la
Colonia debido a que los danzantes no se sentian aprobados.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 39

de un instrumento de viento caracteristico de esta festividad, el vibano.?
Ir al manantial exigia comportarse con respeto y sélo algunos mayores
podian acercarse a éL.

[...] y hasta se quitaban el sombrero para saludarlo, en sefial de respeto? [...]
las personas mayores eran las tinicas que podian disponer del agua [...] lleva-
ban el incienso, se quitaban el sombrero, se lavaban las manos para poder ellos
entrar a donde estaba saliendo el agua y poner la cruz y, bueno, rezar [...]. (E E.
V., integrante de la mayordomia.)

Antes todo era ordenado, se manejaban las jerarquias, las personas mas gran-
des eran las mas sabias y eran las que dirigian la Apantla, ahora cualquier per-
sona dice haz esto, haz lo otro [...]. (C. C. V., hijo del granicero.)

También se dice entre los informantes que:
[...] le hablaban en nahuatl al manantial: ya venimos a limpiarte agtiita linda,
gracias, por un afo ya nos serviste, ahora estamos aqui, si Dios nos concede, de

aqui a un afo volveremos a venir a limpiarte [...]* (C. C. C., curandera.)

Al terminar la tarea llevaban alimentos, “era de traje”, para compartir
“un taco”, en otros casos era un aguador o el mismo granicero (el que de-

% Este instrumento, que se toca como la flauta traversa, atn sobrevive y sélo en la
comunidad vecina de Santa Maria Tecuanulco lo saben tocar. En Santa Catarina del
Monte ya muri6 el tltimo que la tocaba en las fiestas, por lo que las chirimias de Santa
Maria Tecuanulco son invitadas para ésta y otras fiestas religiosas de la comunidad.

*7 “Los duendes cuidan el agua, y cuando te acercas al manantial te pueden hacer mal, se
te va la voz, te enfermas y te puedes hasta morir, ese que se muere se va con los duen-
des” (C. M. O., mujer de 79 afios). Aun en la actualidad se cree que los duendecitos,
también denominados localmente, tiochis, diotchis o ahuaque, andan rondando por alli,
por lo que hay restricciones para grabar o tomar fotografias, especialmente el dia de la
fiesta de la limpieza: “Sélo los graniceros de antes los podian ver y manejar. Se subian
encima de ellos y los acariciaban, cuando subian al Tlaloc a preguntar por el agua...
platicaban con ellos como compadritos...” (explicacién del granicero).

% Traduccién de la informante. Una transcripcién de la grabacién hecha por Juan Pichar-
do Rubi, profesor del idioma mexicano (ndhuatl) de formacién tradicional, es como
sigue: “Ye oti ualakeh ti to aton, ti aue ti mitz chipahuazkeh para okze xiuitl, ma Dios tech mo
nemiltia para okzepa ti ualazkeh ti mitz anakili”.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

40 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

tiene y/o arroja granizo) quien,” mientras ocupaba el cargo de aguador,®
invitaba la comida para todos, como un tributo o una forma de agradecer a
los duendes y a la gente que lo apoyaba.* Después del taco, los que querian
bailaban. Se ofrendaban flores silvestres al manantial y la cruz, o pétalos de
rosa bajaban del manantial por el cafio y cubrian el depésito de agua. Este
evento duraba todo el dia. El agua era muy abundante, cada quien dispo-
nia de ella de acuerdo con su necesidad, habia para uso doméstico y para
riego de los terrenos.* Sélo un aguador o regidor del agua se encargaba de
la fiesta. Algunos cafios, como el del manantial de Atexcac, eran de unos
50 cm de profundidad por 50 cm de ancho, y estaban hechos de tepetate, el
cual se “enlamaba mas que el de concreto de la actualidad”. Otros cafos,
como el de Almeyatl, eran de cal, arena y lajas de piedra, éstos se usaron
posteriormente para poner sobre ellos la tuberia. Segun los pobladores, en
1954 “no habia misa en ese tiempo, las misas se hacfan cada mes” (M. L. V.,
integrante de la mayordomia). La parroquia quedaba en Huexotla, el padre
venia a caballo y daba misa en todos los pueblos.

Algunos informantes argumentan que en la medida en que fue aumen-
tando la poblacién y el agua fue disminuyendo por la tala del monte, la
forma de organizacion para regir y administrar el agua, como se vera mas
adelante, se volvié mas compleja.

% Antecesores de los actuales graniceros, entre otros, podrian ser los que Lépez Austin
[1967] denomina teciuhtlazqui o teciuhpeuhqui, que eran sacerdotes prehispénicos, cuyas
palabras él traduce como: “el que arroja el granizo” y “el que vence al granizo”. Cabe
aclarar que el granicero que atin sobrevive en Santa Catarina del Monte considera que
no tiene el don para pedir lluvias.

30 Para Lorente-Fernandez [2010], el granicero de las comunidades de la montafa texco-

cana que él estudid, es un intercesor que integra dos aspectos, vincula monte y rega-

dio: “Ejerce el rol de aguador en la gestién del agua, coordina las obras, protege a los
vecinos, pero asciende también al Monte [Tlaloc], sabedor de que los espiritus apresa-
dos seran distribuidos por el monarca pluvial en los canales y acequias”, en una fusién
de Tlaloc y Netzahualcdéyotl, como la divinidad encargada del agua con la que éste
negocia. Segun este autor “Tlaloc-Netzahualcéyotl es una deidad omnipresente que

gestiona todo lo relativo a las aguas celestes y terrenales: lluvia, manantiales, pozos y

rios subterraneos dependen de su control directo para el correcto flujo del ciclo meteo-

rolégico y del complejo de regadio del drea” [Lorente-Fernandez 2012: 64], aspecto que
no se encontrd en esta investigacion.

Interpretacion exclusiva del tltimo granicero que sobrevive en la comunidad, de 83

afios, pues ninguno de los demds entrevistados relaciona a los graniceros con el evento.

32 Fl sistema de riego llegaba a cada casa-terreno en el pueblo, herencia de Netzahual-
coyotl, alrededor de la casa habia huertas y se cultivaba maiz, frijol, haba, alberjén,
algunas flores, etc. En el monte tenfan cultivos més extensos y de temporal.

3

=



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 41

En el 78 [fue que] empez6 a faltar el agua [...]. (M. L. V., integrante de la ma-
yordomia.)
Hace 45 afos, llovia dia y noche. En esos tiempos llovia desde mayo, mitad
de abril, ahora ya se pasa mayo, abril, junio, y no llueve [hasta] principios de
julio. Antes llovia todo el mes de junio, por eso mismo hasta las cosechas, aun-
que sea de riego, no se dan, sélo algunos el agua tenemos, no alcanza para
riego, entonces ya, cuando llega la lluvia, ya no le da tiempo de crecer [...].
(S. A. V., integrante del Comité del Agua.)

Cerquita del Comité sembraron porque el agua esta a la mano, pero abajo,
ya no se da y ya se tiene que comprar [...]. (S. A. V., integrante del Comité del
Agua.)

En el monte tenian cultivos mas extensos y de temporal:

Los terrenos que habia ya son casas, ya se tupi6 de casa y ya no quieren trabajar
[...]. M. L.V, integrante mayordomia.)

En toda la regién, y especificamente en esta comunidad, es frecuente
adjudicar el cambio de régimen de lluvias y el cambio climéatico regional a
que “se llevaron a Tlaloc* para la Ciudad de México”, y a que “el gobierno
seco el lago de Texcoco”, el cual contribuia con la formacién de nubes que se
trasladaban y chocaban en la montafia con la masa forestal, que ademas de
humedecerla se reflejaba en dos o tres fuertes aguaceros en el dia.

Santa Catarina del Monte es un pueblo en el que antes la totalidad de
los habitantes se dedicaba a la agricultura y sobrevivia de los recursos natu-
rales del monte. En la actualidad las cosas han cambiado, ahora ya s6lo una
parte de la poblacién contintia viviendo del monte, como los recolectores
de plantas medicinales, de hongos y de materiales para las artesanias y
para los floristas, asi como los “talamontes”; el resto se ha dividido —segtin
estimaciones de los mismos pobladores— como sigue: 50% son musicos y
40% floristas, en tanto que el otro 10% se dedica a trabajar como asalariados
en Texcoco y el Distrito Federal. Algunos denuncian un cambio brusco a
partir de los afios ochenta (del siglo pasado) que repercutié en su sistema
tradicional de organizacion, sus creencias y sus costumbres.

% O “la mujer de Tlaloc”, Chalchiuhtlicue. Santos [2010] documenta el proceso y Arribal-
zaga [2010] resume la discusion académica e histdrica acerca del género de la deidad.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

42 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

EL EVENTO EN LA ACTUALIDAD

Esta fiesta del agua, como se deduce de los siguientes testimonios, es par-
te de la identidad y de la supervivencia del pueblo:

* Lalimpieza del cafio es necesario hacerla segtin nuestros antepasa-
dos para darle gracias a Dios que tenemos agua. (P. A. V., integrante
del Comité del Agua.)

* Lafiesta del Apantla ayuda a que quieran el agua. Todos adoramos
el agua porque es el que nos mantiene. (C. M. O., mujer de 79 afios.)

* Esel agradecimiento para que no nos falte el agua. (M. D., hombre
de 72 afos.)

* Anteriormente a sus dioses. (P. J. G., integrante del Comité del
Agua.)

¢ Elagua debe ser venerada porque, ;qué hariamos sin agua? [...] El
agua es lo mas sagrado que tenemos, pero sélo una vez al afio ve-
neramos el agua, y tanto que nos sirve durante todo el afio. El agua
estd en todo. (M. D. C,, integrante de mayordomia.)

* Todos los manantiales son sagrados porque gracias a Dios nos es-
tan reviviendo, las semillas, las plantas, habiendo agua estan fron-
dosas. (C. M. O., mujer de 79 afios.)

La Apantla es una fiesta que se recalendariza en funcién de la Semana
Santa del calendario catélico. Después del miércoles de ceniza se cuentan
dos viernes y al siguiente lunes es la fiesta, por tal motivo ésta puede caer
en febrero o en marzo. Ni la Apantla ni la celebracién del 3 de Mayo son
consideradas fiestas de la comunidad en el sistema de cargos religiosos o
mayordomias, no se clasifican dentro de las fiestas patronales, sin embargo,
aunque la organizacién es civil, también interviene la iglesia:

La Apantla es una ceremonia tanto civil como religiosa, actualmente ya se pide
misa por accién de gracias de que Dios ya nos da ese vital liquido. Entonces
con més razén tenemos que cuidarla [...]. (M. R. V,, representante en la iglesia.)

Es esa mezcla fuertemente entrelazada de lo “mistico con lo religioso”,
en la que ellos consideran lo mistico como:

[...] las creencias de todo lo que las costumbres que se tiene, la forma de curar,
de festejar el agua, a los muertos, los lugares sagrados [...]. (C. J. C., hijo del
granicero.)



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 43

Y lo religioso lo consideran como la asiduidad a la iglesia; esto es lo que
permite que surjan sugerencias como la siguiente:

[...] si me gustaria que la iglesia se metiera mas a fondo con el agua, que la 1la-
me mas en las palabras de Dios [...] que en la misa se pidiera por el manantial
para que nos dé mas agtiita [...]. (C. D. C,, integrante de la mayordomia.)

Sin embargo, aunque el origen de la adoracion del agua tiene sus raices
prehispanicas y una estructura organizativa propia que le permiti6 pervivir
hasta la actualidad, ésta fue modificada y reelaborada, lo cual incluyé que
los habitantes renombraran a sus deidades con el fin de hacerlas encajar en
las celebraciones catélicas.

Segtin algunos testimonios, la penetracion de la religién catélica au-
menté de manera marcada en los afios ochenta del siglo pasado, aun asi
hay quien explica al respecto: “Pero no nos desprendemos de lo mistico”
(C.]. C., hijo del granicero).

El hecho de no ser parroquia les permite cierta autonomia y la parti-
cipacién tanto de las mayordomias para las fiestas patronales como de las
numerosas peregrinaciones, lo que denota una ordenacién del transcurrir
del afo fuertemente religiosa,* por lo que, quiza como una estrategia para
mantener la participacién en los cargos civiles y religiosos, festividades,
peregrinaciones, y costumbres en general, en la actualidad la mayor parte
de la poblacién se dedica a actividades como la de mdsico y florista. En este
sentido, retomando a Korsbaek y Gonzalez [2000], se puede apreciar que el
sistema de cargos relacionado con la vida ritual de esta comunidad es un
eje solido que rige el devenir de la comunidad y es la base de la identidad,
superando no sélo “la subordinacién politica al gobierno municipal” [2000:
57], sino también la subordinacién a la Iglesia catdlica.

Los encargados de organizar la Apantla son los Comités del Agua.
Cada comité administra uno o mas manantiales. De ellos sale el agua para
los cafos, la cual es utilizada para el riego de los terrenos,*® sembrar maiz,
frijol, haba, etc. El agua entubada es para uso doméstico. Por lo que los
comités que no tienen cafios ya no tienen riego. En la actualidad solo uno
de los comités tiene canos que se limpien, en los otros se hace sélo una lim-
pieza ritual del manantial.

3 Religiosidad que pervive como herencia de las sociedades teocraticas prehispanicas
existentes en Texcoco, con un ciclo festivo del que nos hablan Duran [1995, t. 2], y
Anzures y Bolafios [1990], marcando cada 20 dias una celebracién religiosa.

% “Ya no se ocupa el agua como antes, en un terreno ya hay varias casas...”.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

44 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

Temprano en la mafiana los vecinos de cada manantial van como vo-
luntarios (“faeneros”) a limpiar los manantiales y cafios, asi como la cisterna
o los depésitos de agua. En 2013 fueron acompanados por los tradicionales
vibaneros, como se hacia anteriormente.** Mientras, en la iglesia, los fisca-
les entregan un estandarte de la “Santa Patrona” a cada presidente de los
Comités del Agua, quienes a su vez lo ceden a sus esposas.” En caso de
ser mujer la presidenta, ella misma traslada el estandarte, como en 2013.
Posteriormente salen de la iglesia acompafados de los musicos, campanas,
incienso y cohetes.

Al concluir la labor de limpieza, el Comité del Agua, o un aguador,*®
invita a los “faeneros” a desayunar, junto con los musicos, autoridades
civiles (Delegacién, Comité de Bienes Comunales, Bienes Ejidales, Copaci
y Consejos de Vigilancia),*” autoridades religiosas (fiscales, mayordomos,
campaneros e incienseros), vecinos y los miembros del comité. Una vez
terminado el desayuno, salen de alli todos los comités con las ofrendas
para la iglesia.*® Al repicar de las campanas le siguen los cohetes, y la ban-
da ameniza la procesién hasta llegar a la iglesia de la “Santa Patrona”,
donde se entregan las ofrendas. Las cruces azules son trasladas por los in-
tegrantes del Comité del Agua; éstas también se llevan a “oir misa”, pues
después de eso serdn colocadas en cada manantial y depdsitos de agua con
sus respectivos arreglos florales.

La iglesia es el lugar de encuentro de los tres comités. El sacerdote ca-
télico alienta esta costumbre e invita a la proteccién del agua, la toleran-
cia con el préjimo y “a dar [ofrendar] lo que méas nos cuesta, pues Dios lo
multiplicard”.*' Después de la misa los asistentes se separan y cada comité
hace un recorrido que consiste en rezar y dejar una cruz azul,* con su res-

% Nativos de la misma comunidad, pero esta vez usaron una flauta dulce en lugar del
vibano original, hecho de carrizo, aunque la melodia era la tradicional, “para mas facil”.

% También en las fiestas patronales del pueblo, el estandarte de la “santita” (la “Santa
Patrona” del pueblo, Santa Catarina martir) lo llevan las esposas de los mayordomos.
Para los pobladores es un honor que lo lleven a sus casas.

% Dependiendo de la forma de organizacién del comité, aspecto que se verd més adelante.

% Se asigna un representante para cada uno de los Comités del Agua.

%0 Se consulta a los encargados con antelacién para saber cuéles son las necesidades de
la iglesia y con base en éstas, y de acuerdo con la capacidad del comité, se hacen las
ofrendas.

#1 Tdea que ya existia desde la época prehispanica, cuando la exuberancia de las ofrendas
alcanzo el extremo, pues rayaba en los sacrificios sangrientos.

2 Todas las cruces que se llevan en la Apantla son azules, sin embargo, se observé que
algunas de las que permanecen fijas en el manantial o depédsitos en ocasiones son
blancas por lo que les sobreponen las azules en la ofrenda floral.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 45

pectiva ofrenda floral, en cada uno de los depésitos de agua o estanque
y en el manantial. Al llegar a cada uno de ellos,* la banda “debe entonar
las mafianitas, como si llegara a una casa” (P. J. E., integrante de Comité
del Agua). Tales recorridos también van acompafiados del estandarte de
la Santa Patrona, las campanas, el incienso, la banda musical, los cohetes y
representantes de todos los comités mencionados anteriormente.

Se tiene especial cuidado de no echar cohetes cerca del manantial pues,
segtn los habitantes de la localidad, esto podria “espantar el agua”, ya que
en la historia oral hay antecedentes de que esto ocurre.* Los presidentes de
los Comités del Agua dirigen los recorridos, dan algunos mensajes, tanto
en el desayuno como en el manantial, donde, ademas, los otros represen-
tantes de las autoridades civiles y religiosas dicen algunas palabras para
agradecer a todos los participantes e invitarlos a continuar con la tradicién
“para agradecer a Dios por el agua, para que no nos falte”. La banda ame-
nizard el baile para quienes se animen.

En el manantial de Atexcac invitan a un rezandero a orar, tanto a la
hora de hacer la limpieza del manantial como a la hora de poner la cruz.
En 2013, al lado de la cruz y el incienso, y junto a las ofrendas llevadas a
ésta, el comité colocé ofrendas para los “duendes”, éstas consistian en dos
canastas con galletas, fruta y trastes pequefios, las cuales habian sido ben-
decidas con anterioridad en la iglesia. Después de la oracién la presidenta
dirigié unas palabras a los duendes entregandoles su ofrenda, y junto con
los integrantes del Comité del Agua, lanzaron pétalos de rosa,* cubriendo
alrededor del manantial y el mero ojo de éste.

Dependiendo de cémo se organice cada Comité del Agua, al terminar
los recorridos se invita a una comida, ya sea en la casa de un aguador (como
en el Comité de Almeyatl-Minastlateli) o en el manantial (como en Atex-
cac, donde son los vecinos quienes se organizan para brindar “un taco”).
Después del “taco” o comida, los tres comités se retnen en la iglesia, donde
dejan los estandartes y campanas; los fiscales agradecen a todos su partici-

%3 En el comité en el que son mas largos los recorridos, en cada estacion se reparte re-
fresco y licor.

# “Dicen que los manantiales tienen venas...”. Se percibe como un sistema hidraulico
(monte-agua) al interior del cerro, como algo sutil y delicado que puede ser alterado
por vibraciones de diversos grados. Hacen referencia al conocimiento tradicional de
los graniceros, quienes sabian arreglar este tipo de problemas en los manantiales.

* En el siglo xv1, durante la Colonia, Gonzalez Reyes [2002] hace mencién del ofreci-
miento de copal, flores, pulque y tamales, y de que en las fuentes de agua ponian
copal, rosas y papel.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

46 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

pacioén y los invitan a continuar con la tradicién, dando un reconocimiento
a la importancia del agua. Al atardecer cada comité y todas las autoridades
civiles y religiosas llevan a la iglesia una muestra de los alimentos para ofren-
darlos a la Santa Patrona, los cuales compartirdn en la noche, en la expla-
nada de la delegacion, con toda la comunidad. Al anochecer cada Comité del
Agua llega con sus alimentos para compartir y con una banda musical. Un
maestro o una maestra de ceremonias habla de la importancia de la fiesta del
agua e invita a todas las autoridades a decir unas palabras de agradecimiento
a las personas que hicieron posible el evento y a la Santa Patrona “por estar
llevando a cabo nuestra festividad... por los manantiales que tenemos, por
el agua que tenemos y en la forma en que se estd distribuyendo” (P.]. E., in-
tegrante Comité del Agua). Se alienta a continuar con la tradicién y a hacerla
cada vez mejor para “agradecer con mayor abundancia el agua que Dios nos
estd mandando”, para que en ese acto de donacién sea mayor la retribucién
incondicional, “pues sin agua no hay vida”. En la fiesta del agua, “nuestra
fiestecita, hay cena, musica y baile para todo el pueblo”.

Sin embargo, para muchos, por sus trabajos, la Apantla es sélo el con-
vivir en la noche, pero en general consideran que “es la fiesta mas bonita
[de todas las de la comunidad] porque convive todo el pueblo, todos los
comités llevan alimentos y comparten en la noche”.

Algunos jévenes se quejan porque:

Lo hacemos por algo de mercadotecnia, todo se nos va en fiesta, licor, comida,
pero no se reflexiona sobre lo que es el verdadero sentido de la Apantla, que es
la conciencia del cuidado de nuestra agua, de nuestros manantiales y nuestros
recursos naturales... debemos tomar conciencia de cémo nuestros antepasa-
dos si lo hacian, jy nosotros que supuestamente tenemos mds recursos, mas
informacién, no lo hacemos! [...] cuando uno es aguador es cuando uno se da
totalmente cuenta de que el agua esta disminuyendo, porque no es solamente
tener el agua disponible para todos, entubada, sino hacer un uso adecuado de
ella. (C.G.T,, integrante de la mayordomia.)

En los ultimos afios, de forma intermitente, se ha retomado la cere-
monia azteca-chichimeca en cada manantial, asi como la danza, el tipo de
ofrenda y de musica.* Con actividades paralelas a las antes descritas, la
ceremonia en el manantial fue organizada en 2012 y 2013 por un grupo de
jovenes de la comunidad denominado Juventud Comunitaria y por el Con-

# Aunque mads en el estilo de la danza conchera.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 47

sejo Indigena Nahuatl de Texcoco,” e invitaron a danzantes de la region
que se reconocen a si mismos como “guardianes de la mexicanidad”, quie-
nes a su vez llevaron a un granicero de la zona. Dicha ceremonia, realizada
en los dos manantiales antes mencionados, consiste, segtin los diferentes
actores, en “abrir el cosmos para ponerse en contacto con la energfa cosmi-
ca” dirigiéndose a los cuatro puntos cardinales, arriba y abajo, y nombran-
do a Ometéotl.*® Asi se le habla a los lugares y en el centro va una ofrenda
con los cuatro elementos (agua, fuego, aire y tierra). Después del ritual de
apertura se le toca al manantial una melodia con una flauta pequena vy,
mientras se le sahtiima con copal, se le coloca una pequefia ofrenda en una
vasija de barro con pan, fruta, dulces, galletas y trastes pequefios,” y se
reparten pétalos de flores y rosas alrededor tanto de la ofrenda como del
manantial. Se comparte entre los asistentes el agua sacralizada en el ritual,
se entonan cantos y se baila una danza acompafiada del huehuetl y la guita-
rra conchera. Se dan unas palabras de agradecimiento al manantial y a los
participantes y se les pide proteger a la naturaleza, la madre tierra y al agua;
se expresa el sentimiento de considerarse (al ser humano) parte de una na-
turaleza humanizada. Ser parte de la naturaleza humanizada es ademads
una forma muy pedagoégica de entender, en lo humanamente posible, que
todos somos parte de... y cualquier integrante del sistema tiene la misma
importancia.

Ser parte de... es un aspecto que esta implicito en el concepto de ecosis-
tema, el cual incluye al ser humano como parte de la naturaleza. Al termi-
nar se entona un canto de despedida al manantial.

# Grupo cultural constituido por representantes de los pueblos de la montafia texcocana
(San Jerénimo Amanalco, Santa Maria Tecuanulco y Santa Catarina del Monte), que
trabajan por el rescate del idioma, la danza, el temazcal y la cultura en la regién.

# El meollo de la profunda concepcién ndhuatl de la divinidad es Ometéotl, segtin Le6n-
Portilla [1979: 153]: “principio césmico en el que se genera y concibe cuanto existe
en el Universo [...] cuya accién generativa estd mas alla del tiempo y del espacio, el
principio supremo, origen y fundamento de lo que existe y vive en el Cem-a-ndhuac
(el mundo) [...] Principio activo, generador y, simultdneamente, receptor pasivo, ca-
paz de concebir [...] y muestra cdémo va tomando diversos aspectos en su actuar en el
Universo...” [1979: 163]. Ometéotl estd en el centro, entre los cuatro rumbos cardinales
(los cuatro dioses engendrados por él, o fuerzas primordiales que ponen en marcha
la historia del mundo), cimentado en si mismo, estd en el Omeyocan, “en el ombligo
de la Tierra, en su encierro de turquesas, en medio de las aguas, entre las nubes, en la
region de los muertos [...]"” [1979: 94-95].

% Como la canasta en pequefio que ofrendaba el granicero en el Tlaloc cuando iba a
pedir agua (C. C. C., curandera).

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

48 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

Aqui se considera al agua “como la esencia de la vida”, aunque para
las personas de mayor edad que atin hablan ndhuatl en la comunidad, con
un discurso no tan elaborado,”el agua es como una criatura” y por ello le
hablaban como tal en ndhuatl, se quitaban el sombrero y le pedian permiso,
en tanto que ahora se le cantan las mafianitas, se le aplaude, etcétera.

Se concibe al agua como un ser vivo al que le gusta que le canten y le
dancen; uno de los danzantes agrega:

Al agua hay que cantarle porque el agua estd viva, es un ser al que le agrada
que le cantemos como a nuestra madre, como a nuestros hermanitos cuando les
hablamos dulce. El agua se transforma, el agua nos da su vida, y cuando esta
contenta nos la da con mucho mayor amor y como nosotros le podemos siquie-
ra dar un canto, como dice el abuelo Netzahualcéyotl “siquiera un canto, siquiera
una flor”... porque también va cantando el agua, también es una danza y va
danzando, entonces esa armonia hace que fluya, hace que sea mas limpia y que
salga con mas alegria, con més fuerza, la danza y el canto... ayuda a que haya
mas agua, porque nos esta oyendo, esta conectada el agua con la madre tierra,
es parte de nuestra madre, el agua, y ella es una de sus mil voces, entonces
cuando canta con nosotros, todos estamos muy contentos, cuando danzamos
conella[...]. (C. V. K,, danzante.)

En la Apantla de 2012 el Consejo Indigena Nahuatl de Texcoco también
organiz6 una misa en ndhuatl,” en la que confluyen algunos elementos ca-
télicos y de la cultura nahuatl (como el sahumador, el copal y los cuatro
elementos naturales). En esta misa destacé la presencia de las personas de
mayor edad, pues son las que atin hablan ndhuatl.

Fiesta DE LA SaNTA CRUZ O DEL 3 DE MAYO

Esta fiesta anteriormente se denominaba Atlazaziliztle, un término que
quiere decir llamado al agua. Se dedicaba a Tléloc y fue complementaria a la
Apantla, que se celebraba en honor de la deidad Chalchiuhtlicue (Juan Pi-
chardo Rubi, profesor de mexicano —nahuatl— de la regién, comunicaciéon
personal, 28 de noviembre de 2013).

50 En fecha reciente a la celebracién, por primera vez, en la catedral de Texcoco, se oficié
una misa en ndhuatl, organizada por el mismo consejo.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 49

En la fiesta de la Santa Cruz se bendicen en una misa o ceremonia ca-
tolica las cruces que fueron colocadas en los manantiales y depdsitos el dia
de la Apantla, por lo que sigue atin muy vinculada a los manantiales, las
lluvias, los cafios, los cerros y a la Apantla. También quienes la organizan
son los Comités del Agua. Uno de los comités va al cerro, en medio del
bosque, donde, segtin la tradicién oral, en una ocasién se aparecié la Santa
Patrona para proteger al pueblo del ataque de los carrancistas. Desde este
punto denominado Tlaixtli,*! en el que hay tres cruces, se tiene una visién
panordmica del pueblo, de Texcoco y del valle de México. Se considera que
estas cruces cuidan al cerro y protegen a la poblacién de todo mal, son las
que “representan a la comunidad”: “la cruz protege a uno, porque la cruz
es por delante, por delante del cuerpo de uno” (C. C. C., curandera). Alli
se hace una ceremonia® con el didcono de la capilla de la “Santa”. Después
de la celebracién hay cohetes y se invita un refresco. En los manantiales,
donde se enfloraron las cruces en la Apantla, el sacerdote catélico oficia
una misa. “Las cruces protegen también a los manantiales, pero hay que
bendecirlas”. Las otras cruces que se hallan en los manantiales a cuatro
horas de camino, en el cerro o los depédsitos, se bajan el domingo antes
del 3 de mayo para bendecirlas y para que “oigan misa”. En el Comité de
Almeyatl-Minastlateli hay padrinos de las cruces que se encargan de traer-
las a sus casas, limpiarlas, pintarlas, enflorarlas y llevarlas a la misa que se
realizara en el manantial de Almeyatl. El Comité de Atexcac las traslada
al depdsito donde estédn las oficinas y el auditorio adecuado para eventos
y misas, por lo que ellos mismos se encargan de limpiarlas, pintarlas y
enflorarlas.

Unos van al Almeyatl y otros al Tlaixtli. Los que van al Tlaixtli bajan al
depdsito del manantial de Atexcac, donde hay misa, cohetes, banda® y con-
vivio (desayuno o comida, dependiendo de la hora en que les den la misa).
Las personas también llevan las cruces que ponen al iniciar la construccién
de las casas, las cuales “deben ser bendecidas cada afio y adornadas de flo-
res naturales o artificiales de muchos colores para asegurar la protecciéon de
la casa” (P. A. V., integrante Comité del Agua). Las cruces son tratadas con
mucho cuidado, especialmente las que tienen Cristo, y todo el atrio se llena,
pues hay una nutrida asistencia. En la misa y la ceremonia catdlica se explica

51 Se encontré que hay otras dos formas de hacer referencia a este lugar: Claixcle y Tlaixcle.

%2 La consideran ceremonia porque no hay comunién. Anteriormente allf se hacfa cena y
baile después de una misa, y también habia compadrazgo.

% No siempre se da la participacién de los musicos en el 3 de Mayo, esto varfa afio con
afio.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

50 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

el significado de la cruz y de cémo “todos llevamos una cruz que debe ser
cargada con gozo”.* El didcono explica que “antes era muchisimo mas im-
portante esta fiesta, aunque todavia es importante”. También hay misas par-
ticulares en las visperas del 3 de mayo para pedir agua, las cuales se celebran
como reemplazo del pedimento de lluvias que hasta hace poco realizaba el
granicero en el mes de febrero o marzo en el cerro del Tléloc, custodiado por
cuatro o cinco personas.

LA ORGANIZACION DE LOS COMITES PARA LAS FIESTAS

Sino tuviéramos el agua no viviriamos, no existiria este mundo. Esto lo entendi
cuando tuve el cargo. Nadie entra sabiendo, todo se aprende a través del cargo.
Sin el agua no existiera nada, no habrian arboles, no habrian campos, no ha-
brian animales, y no habria maiz, ni frijol, ni otras semillas para sobrevivir. (S.
A.V,, integrante del Comité del Agua.)

La comunidad esta organizada por tres comités del agua, los cuales tie-
nen a cargo la administracién y mantenimiento de uno o varios manantiales,
sus depositos y estanques. El nombre del comité se recibe de acuerdo con
el nombre del lugar en el cual se ubican los usuarios o el de los manan-
tiales mas importantes que estdn bajo su direccién. Dichos organismos se
encargan del agua rodada para riego y del agua potable, asi como de la
organizacién de la Apantla y la fiesta del 3 de Mayo. Aunque cada comité
se organiza con algunas variantes que se introducen afio con afio, hay dife-
rencias de organizacién entre los comités, por ejemplo, entre el de Atexcac
y el de Almeyatl-Minastlateli.

El Comité del Agua de Atexcac se elige cada afio® conforme a la localiza-
cién de los comuneros propietarios de terrenos o casa/habitantes del sector
al que le surte cada manantial. Lo conforman un presidente, un secretario,
un tesorero, cada uno con su suplente, y ocho aguadores. El comité saliente
elige cudl sera el cargo que ocupardn. Un aguador por semana se encarga
de cerrar y abrir las vélvulas para que se suministre el agua por sectores
cada tercer dia y de saber las necesidades de agua para riego que tienen sus

5 Aspectoimplicito en la idea del “sacrificio” (esfuerzo) que se hace para llevar a cabo el
cargo de aguador o en las mayordomias.

% Al igual que en el tercer comité (el de Cuauhtenco), estos dos comités comparten el
agua y la limpieza del cafio. En Cuauhtenco un aguador invita el desayuno y otro la
comida.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 51

usuarios. La mesa directiva se encarga del mantenimiento de manantiales y
depdsitos, y de organizar las fiestas mencionadas. Los usuarios pagan una
cuota anual para cubrir el sustento de manantiales, depésitos y estanques,
y para los gastos de ofrendas, cohetes, flores, mantenimiento y enflorada de
las cruces para las fiestas. La banda musical la pone la delegacién.* Quince
dias antes de las fiestas salen los cobradores de las cuotas para los cohetes,
flores, misa y cantor. Cada miembro de la mesa directiva del comité debe
dar una cooperacién para el desayuno, la comida y la cena de la Apantla, y
3 de Mayo, el desayuno o la comida.

El cargo en el Comité del Agua es por un afo, “como las mayordomias,
va parejo”, desde abajo, hasta todo lo que corresponde al Comité de Atex-
cac. Para los pobladores esto trae consigo muchos problemas, “al terminar,
los vecinos ni te saludan”. Por el contrario, la mayordomia es considerada
una bendicién” y “todos quieren ser mayordomos”.

Los hombres se relacionan con el agua a través del cargo en el Comité
del Agua.

Generalmente son sefiores los que son aguadores, pero si por ejemplo la mujer
estd sola o el esposo esta trabajando, le toca a ella. Pero hay cosas como los
arreglos, si tienen que ser a fuerzas los hombres. (S. A. V., integrante del Comité
del Agua.)

Sin embargo, en 2013 una mujer ocupé por primera vez el cargo de
presidente. Todos los cargos de la mesa directiva y casi la mitad de los del
comité fueron asumidos por mujeres: “Las mujeres son las que mas se re-
lacionan con el agua por la comida, la lavada de trastes, la ropa, también la
usamos para el bafio” (S. A. V., integrante del Comité del Agua).

Las mujeres hablan con mucho aprecio del agua: “Los manantiales nos
estan reviviendo, primero Dios y el agua, porque si no hay agua nos vamos
a morir” (C. M. O., mujer de 79 afios).

En general, los que han participado en el cargo dicen que es a través de
él que lo aprenden:

El cargo como aguador o en el Comité del Agua y la Apantla ayudan a que
quieran el agua, todos adoramos el agua porque es la que nos mantiene, apre-

% Como son misicos de la comunidad, éstos a cambio dejan de hacer tres faenas de
trabajo comunitario.

% “Cuando la virgen va a nuestras casas, nos cambia la vida” (T. A. C., integrante
de Comité del Agua). Para otros “es la oportunidad de hacerse de dinero”.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

52 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

ciamos el agua, la valoramos, es un liquido vital, es sagrado. Aunque hay al-
gunos de nosotros que no la cuidamos y la desperdiciamos. (D. E. T., integrante
de la delegacion.)

En este comité ya reforestaron un millar en el manantial... dos, los del comité y
el pueblo en el monte. (P.]. G., integrante del Comité del Agua.)

Es persistente la siguiente idea:

[...] hay que ser mas conscientes de que el agua se tiene que cuidar mas. La
contaminacién que estamos haciendo como habitantes en el suelo que tiene el
manantial, basura inorgénica, vasos, hule... jVan y tiran basura!, se deberia sa-
car un tema en el convivio de no tirar basura en el manantial. Hacerle concien-
cia a la gente. Salir a recaudar basura, aparte de los cafios [...]. (S. G. V., mujer
integrante del Comité del Agua.)

El Comité de Almeyatl-Minastlateli administra el agua para terrenos
ejidales, también lo conforman un presidente, secretario y tesorero con sus
respectivos suplentes y vocales. En la Apantla un primer aguador se encar-
ga del desayuno y el segundo de la comida. En 2013 dos mujeres ocuparon
el cargo de aguadoras por primera vez. El comité se ocupa de la cena y
con el dinero que aporta cada usuario se encarga del mantenimiento de
los manantiales, depésitos y estanques, del bombeo, los cohetes, la ofren-
da y la entrega de la canasta®™ con la cual se invitard al primer y segundo
aguador a participar, en el caso de la Apantla, con el desayuno y la comida,
respectivamente. Hay un padrino de cada cruz que se dedicara a su man-
tenimiento y enflorada. La delegacion se encargara de la banda musical.
Este comité se elige cada tres afios por parte de la asamblea de usuarios.

Discusion

Cuidemos nuestros bosques para conservar nuestros manantiales, porque si
se acaban los bosques se acabarian los manantiales. Hay que tratar de inculcar
a los nifios que cuiden eso que es algo tan sagrado que es el agua... Yo en su
momento tuve la necesidad de ir al bosque porque no habia de otra, pero aho-

% Esun obsequio con panes, fruta, galletas, licor, etc., elemento que simboliza el intercam-
bio presente en compadrazgos, fiestas, pedimento de la novia, bautizos, dia de muer-
tos, en pequefio, como se anotd anteriormente, en el pedimento de lluvias, etcétera.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 53

rita en la actualidad ya no hay la necesidad de ir al bosque, el tipo de trabajo
cambid, ojald se siga conservando para seguir teniendo ese liquido que es tan
necesario para todos. (F. M. O., integrante de la mayordomia.)

Se observo como, en el interior de la comunidad, en diferentes sectores
de edad y género existe una sensibilidad especial hacia el agua, de lo cual
no se es muy consciente, y que ubicada en un dmbito sagrado y desde
la ritualidad de la fiesta, opera como un control en la relacién profana
y cotidiana con el elemento. Ademéds, la organizacién social contribuye a
que, al pasar por este cargo (que “va parejo” en dos de los comités), todos
aprendan la leccién y adquieran conciencia sobre el cuidado del agua y su
sacralidad.

Esto, aunado al aprecio® que se tiene por el monte, ligado a su identi-
dad, se refleja en la comprensién de una relacién inseparable entre el monte
y el agua y la persistencia de seres no humanos que manejan y controlan
el elemento (duendes, ahuaque o tiochis), que pueden causar enfermedad o
dafio si no se procede de manera adecuada y ritual al estar en los lugares
donde éstos habitan. Esto ha contribuido a la existencia del bosque y los
manantiales aun con la presién que se ha ejercido® sobre estos recursos y a
pesar de la cercania de la masa urbana de la ciudad de Texcoco y el Distrito
Federal.

En las fiestas la gente establece un compromiso, que reitera afio tras
afo, ante su Dios (el catdlico), la Santa Patrona y el manantial, donde lo
que se les obsequia en las ofrendas, en el sentido de Mauss [2007], refuerza
la devolucién, pues aunque se haga voluntariamente, la devolucién es casi
obligatoria. En este sentido es una forma de asegurar este intercambio con
las divinidades a través de la fiesta, el baile, el agradecimiento espiritual y
el ritual, ya que, como anotaba Good [2005], en el ritual también se inter-
cambia energia. El gasto que hacen aguadores y comité es visto como un
“sacrificio” que se dona, el cual tiene la capacidad de influir sobre su Dios
(el catdlico) o la Santa Patrona, pues al recibirlo se comprometen a devolver
mas de lo que les han donado. Se manifiesta la idea de que cuanto mejor
se haga la fiesta, mas abundante serda el agua. Lo que se negocia es la dis-
ponibilidad de agua, por lo que se agradece (pide) haber podido (y poder)
volver a hacer el ritual. ;Se restituira el especialista ritual que negociaba en

% Véase al respecto una discusién mas amplia en Madrigal [2013].
0 Aspecto presente desde la época prehispénica, colonial y hasta recientemente en la
actividad, en la que se abastecia de madera y carbén a Texcoco y el Distrito Federal.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

54 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

el Tlaloc la disponibilidad de agua®! con sus “compadres”, los duendes (tio-
chis o ahuaque)? Esta festividad podria suplir esa necesidad latente y muy
sentida en la comunidad. Los cafios ya estan desapareciendo, en un sector
de la poblacién ya no hay, pero la fiesta no. La fiesta es el agradecimiento
que compromete el agua, un compromiso sagrado, por lo tanto, es quererla,
respetarla, valorarla, cuidarla y algunos dicen, adorarla. Ademads, el cargo
se desempefia como un servicio a la comunidad para atender todo lo rela-
cionado con el agua, lo cual incluye reforestar.

Los cambios que se han ido dando a lo largo del tiempo han transforma-
do las formas como se manifiesta la fiesta, pero no su esencia. Se modifican
los tipos de flores, pero sobrevive la ofrenda floral, cambia el copal al incien-
so, cambian los instrumentos musicales, el tipo de miisica y la organizacién
de los musicos; cambia la danza o forma de bailar y los atuendos, pero no
la presencia de la musica. Al leer la descripcién detallada de las fiestas que
hace Sahagun [1982] podemos encontrar un estilo de organizacién social
para las festividades que atin sobrevive, un aguador o encargado de la fiesta
que invita a comer, la participaciéon de las autoridades en todo el evento,
en otro momento la comunidad, las procesiones, las imégenes de divinida-
des que los acompanan. No encontramos el vestido azul de Chalchiuhtlicue
que simboliza el agua, pero si encontramos la cruz pintada de azul y a una
“Santa Patrona” que asumio6 sus funciones a la que se le ofrendan alimentos
y se le agradece (pide) por el agua y su distribucién. El agua habita en el
manantial, en un depdsito, una presa, es una entidad a la que se le deben
entonar las mafanitas, aplaudirle y hablarle (en el manantial), y para utili-
zarla se debe pedir permiso a los seres (los tiochis o ahuaque) que habitan esos
lugares. Esta agua, Chalchiuhtlicue, debe ser fertilizada por Tléloc “dios de
las lluvias, truenos y relampagos” [Duran 1984, t. 1: 81], ahora es a Dios (el
catodlico), al que en una misa se le pide por las lluvias. Sin embargo, con los
grandes cambios que esta experimentando la comunidad para algunos es
una exageracion hacer una ofrenda con pétalos de rosas al manantial, ha-
cerle una ceremonia azteca-chichimeca al mismo, pero si sobreviven atin el
agradecimiento, la musica y la danza, y una relacién sagrada con ella.

La presencia de la cruz resume la esencia de la ceremonia azteca-chichi-
meca en la que se invocaba a los cuatro rumbos cardinales® y se establecia

61 Lorente Ferndndez [2010] discute cémo el granicero fue un elemento integrador entre
Tlaloc, ahuaque y la reina Xochitl, advocacién de Chalchiuhtlicue, que mediaba la dis-
ponibilidad tanto del agua de lluvia como de los manantiales y aguas corredizas.

62 Los tlaloque (aqui duendes o tiochis), segtin Suzan [2004], aparecen asociados a los rum-
bos cardinales en la Leyenda de los Soles. Esto se observa en la Caja ritual de piedra en



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 55

contacto con el cosmos, la energia césmica y la divinidad. Algunos experi-
mentan una sacralidad en todo lo cotidiano, se bendicen todos los elemen-
tos, los cuales guardan una relacién sagrada con todo lo humano: la familia,
los cultivos, los alimentos y la educacion.

Dios va por delante en todo... la cruz también... cuando se esta haciendo una
cura, se esta haciendo, invocando al Todo poderoso, siempre que se va a hacer
algo (la masa para la tortilla, la sal para la comida, cuando empiezas a comer y
cuando terminas, etc.), todo lo que se va a hacer “se bautiza”. Son cuatro puntos
cardinales, se empieza del norte, al sur, oriente a poniente, se esta formando
una cruz [...]. (P. J. E., integrante del Comité del Agua.)

Dicha ceremonia, actualizada y realizada en ndhuatl, toma en cuenta
a todos los elementos de todo lo existente en la naturaleza, lo cual implica
concebir el espacio (los cuatro puntos cardinales), el centro, arriba y abajo,
como una referencia a la totalidad.

Por eso ahora esa cruz es una sintesis, un simbolo de proteccién que
representa la presencia de lo divino frente al Universo, es invocar a Dios (el
catdlico), a la totalidad, al cosmos o a Ometéotl. Por ello las cruces deben
“oir misa” el 3 de mayo y ser bendecidas para reiterar su caracter sagrado,
su vinculo con Dios (el catélico) o la totalidad, y con ello su poder para pro-
teger manantiales, depdsitos, casas, lugares, el monte y al pueblo.

La conciencia de que hay que conservar el monte, reforestar lo que se
estd talando es algo constante en la comunidad. Se manifiesta un descon-
tento generalizado de la poblacién en relacién con los “talamontes”, pues
por reglamento interno de la comunidad el bosque no se deberia tocar. Un
integrante de las autoridades hace la siguiente observacion: “Nadie tiene
ese permiso, pero nadie los para, porque si se les dice a las personas y hay
problemas... y no quieren enemigos [...]".

Sin embargo, es una mujer la que expresa:

Antes no cortaban cualquier parte, ellos nomas como quien dice iban levan-
tando todos los palos que estaban, y las ramas, pero los troncos los dejaban,
y ahora van barriendo como chambusquina. La verdad yo soy muy venenosa
para esas cosas que hacen. No tienen precaucién. Lastima, yo tanto, ya me

Tizapan, San Angel, de la Ciudad de México, que ilustra Broda [2009b: 64], en la que los
tlaloque estan orientados hacia los cuatro rumbos formando una cruz. En la leyenda
anotada, los tlaloque se ven como duefios de los alimentos, por lo que deciden su dis-
ponibilidad para los humanos [Chimalpahin 1965: 126].

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

56 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

cansé de pedirles ayuda a cualquier vecino. Pero como ya no puedo salir, Yo
quisiera que me dieran el nombre de o niimero de ésta... de la Forestal, jpor
Dios! yo si viene la Forestal y me llevara para ensefiarles por dénde esta el des-
trozadero, yo puedo ir con ellos aunque me corten el pescuezo, pero siquiera
que yo pudiera defender el patrimonio... precisamente ya no hay drboles, ya no
hay agua. ;Y todavia se ponen rebeldes! Y yo es lo que yo quisiera, que alguien
me apoyara. Ojal, si hay que alguien se aventara. Yo no le temo, si para morir
naci. Yo lo que quisiera que apoyaran el pueblo para defender nuestro patri-
monio. (C. C. C., curandera.)

Esta voz recuerda esa otra época en que, en estas montanas, Netzahual-
coyotl, segiin Alva Ixtlilx6chitl [1985, t. 2: 129], “alargé los montes, porque
de antes tenia puestos los limites sefialados hasta dénde podian ir a traer
maderas para sus edificios y lefia para su gasto ordinario, y tenia puesta
pena de la vida al que se excedia de los limites...”. Sin embargo, a pesar de
la dureza de las normas, en una ocasiéon que encontré a un nifio en estos
limites, recogiendo palitos para llevar a su casa, el mismo Netzahualcéyotl
presenci6 la penuria del chico y “mandé que se quitasen los términos sefia-
lados, y que todos entrasen en los montes y se aprovechasen de las maderas
y lefias que en ellos habia, con tal que no cortasen ningtin arbol que estuvie-
se en pie, so pena de muerte [...]” [1985, t. 2: 129].

Para la época de Moctezuma II éste habia prohibido el desmonte de
ciertas areas del imperio mexica, pero para el siglo xv y xv1 grandes exten-
siones de la sierra habian sido desmontadas con el fin de abastecer de ma-
dera (que se usaba en la construcciéon de viviendas y como combustible) y
otros productos del monte a las ciudades de Texcoco y México [Parra 1981;
Palerm-Viqueira et al. 1986].

En la actualidad Vivar [2007] describe la situacién de los bosques en la
montafa texcocana como sigue:

El bosque no ha dejado de sentir la presién de la explotacién. Los duefios de
los aserraderos, en contubernio con funcionarios gubernamentales de la Semar-
nat y Probosque, y con las mismas autoridades ejidales locales, han impulsado
una explotacién industrial con la consecuente sobreexplotacién del bosque y una
corrupcién en el manejo del dinero obtenido por parte de las autoridades ejida-
les, todo lo cual se ha venido incrementando desde que el control de la explota-
cién del bosque ha pasado a manos de los propios ejidatarios [...].

Toda la racionalidad nativa de control desde lo sagrado hacia el monte
se ve afligida y se plasma en la existencia de un bosque fracturado, em-



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 57

pobrecido, y de un paisaje desacralizado y devorado por la racionalidad
econdmica imperante en el entorno nacional.

Y, sin embargo, esta comunidad todavia se da el lujo de tomar agua
directamente del manantial, estando a unos kilometros del Distrito Fede-
ral: “El agua aqui normalmente no se hierve, pues es agua limpia, sale de
las piedras... y sino la cuidamos, la contaminamos... pues vamos a tomar
agua contaminada [...]”. (M. R. V,, representante en la iglesia.)

CONCLUSIONES

El ritual en su funcién pedagodgica actiia como parte de la educacién am-
biental nativa. Es asi que la Apantla se convierte en un ejemplo para esa
educaciéon ambiental, en tanto hay una conciencia de la importancia del
agua para los humanos, los seres vivos en nuestro globo terrestre y como
elemento central en la naturaleza, lo cual la comunidad de Santa Catari-
na del Monte ha logrado a través de la practica descrita, como método o
sistema que contribuye al control social del agua. Sélo la fiesta, que es el
agradecimiento que busca comprometer el agua, todavia instaura un com-
promiso sagrado en el que va implicita la valoracién del agua hasta el punto
de sacralizarla y adorarla.

Sin embargo, en su método o sistema de control se observa una frac-
tura en la relacién sacra monte-agua al casi desaparecer la intervencién
de un intermediario, el especialista ritual (el granicero) que demandaba
a la comunidad su contraparte, quien podia integrar y cohesionar todo
lo relacionado con el agua y el monte en el dmbito sagrado, de caracter
permanente. Aspecto que al no asumirse de manera coherente y ordenada,
se materializa en un control insuficiente ante la voraz amenaza de las mo-
tosierras y de los “talamontes”, afectando asi la disponibilidad del agua.
Por ello, al no estar muy delimitada una nueva figura especialista o un
cargo que atienda enteramente lo relacionado con el bosque, dada una
debilidad en la organizacién social para el control desde lo sagrado, que si
es fuerte aun respecto al agua, el bosque se ve empobrecido y diezmado,
afectando la cantidad de agua que brota de los manantiales. Por tltimo, se
observa un eclipsamiento de las festividades relacionadas con el monte 3
de Mayo, tepeilhuitl, Santa Patrona —Santa Catarina del Monte—, que al
sacralizarlo contribuian a crear conciencia de la importancia del cuidado
de lo que se consideraba sagrado, lo que si se observa claramente atin con
el elemento agua.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

58 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

Chalchiuhtlicue, elemento medular del mito de regulacién ecolégica por
el que se normaba el comportamiento hacia el agua, sobrevive reelabora-
da simbdlicamente en la Santa Patrona con la que gestionan el agua; Dios
(el catodlico) tiende a reemplazar a Tléloc, pues es a quien se le solicitan las
lluvias en misa, y los tlaloque (duendes, tiochis o ahuaque) atin se consideran
presentes en la Apantla y que siguen guardando los manantiales.

La leccién aprendida con las sequias y hambrunas vividas desde hace
siglos por los pueblos de la regién, buscé con el ritual tratar de sujetar el
tiempo, esto es, tener un control de las manifestaciones del entorno en la
época de mayor sequia y tramitar la dadiva divina. También orient6 a la po-
blacién a ofrendar lo que tiene. Antes era la vida: sacrificios de seres vivos
y humanos; ahora es el esfuerzo, el trabajo, el sentimiento de poder hacer
la ofrenda, los alimentos, la musica, oraciones, danza o baile. Pero también
es lograr tener por este método de educacion, un sentimiento genuino de
aprecio, carifio y agradecimiento por el agua.

Agradecimientos. Este trabajo fue realizado gracias al apoyo de las becas
doctorales del Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia (Conacyt), el fi-
nanciamiento para investigacion de estudios doctorales al Colegio de Post-
graduados y la colaboracién de la comunidad Santa Catarina del Monte.

REFERENCIAS

Alva Ixtlilx6chitl, Fernando de

1985 Obras histéricas. 4a ed., tt. 1 y 2. Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico. México.

Anzures y Bolafos, Maria del Carmen

1990 Tlaloc, sefior del Monte y duefio de los animales. Testimonio de un mito
de regulacion ecolégica, en II Coloquio de Historia de la religién en Mesoamé-
rica y dreas afines, Barbro Dahlgren (ed.). Universidad Nacional Auténoma
de México. México: 121-158.

Arribalzaga, Victor

2010 Arqueologia de alta montafia en Texcoco. Texcoco Cultural, 3: 9-17.

Azar, Héctor y Patrick Johansson

1992 Teatro mexicano: festejos, ritos propiciatorios y rituales prehispdanicos. Conacul-
ta. <http:/ /books.google.es/books?id=ta2GAAAAIA AJ&q=Chalchiuhtlic
ue&hl=es&source=gbs_word_cloud_ré&cad=6>. Consultado el 8 de agosto

de 2013.
Broda, Johanna
2003 La ritualidad mesoamericana y los procesos de sincretismo y reelabora-

ciones simbdlicas después de la conquista. Graffylia, afio 1, 2: 14-28.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 59

2009a Ofrendas mesoamericanas y estudio de la ritualidad indigena, en Cos-
movision mesoamericana y ritualidad agricola, Johanna Broda y Alejandra
Gamez (coords.). Benemérita Universidad Auténoma de Puebla. Puebla
2009: 45-66.

2009b Las fiestas del Posclasico a los dioses de la lluvia. Arqueologia Mexicana,
XVI, 96: 58-63.

Caillois, Roger

1942 El hombre y lo sagrado. Fondo de Cultura Econémica. México.

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Francisco de San Antén Muiién

1965 Relaciones de Chalco Amequemecan. Fondo de Cultura Econémica. México.

Clavijero, Francisco Javier

1987 Historia antigua de México. Porria. México.

Dibble, Charles E.

1980 Cddice Xolotl. Universidad Nacional Auténoma de México. México.

Duran, Fray Diego de

1984 Historia de las Indias de Nueva Espaiia e Islas de Tierra Firme, tt. 1 y 2. Porrta.
Meéxico.

1995 Historia de las Indias de Nueva Esparia e Islas de Tierra Firme, vol. 2. Consejo

Nacional para la Cultura y las Artes. México.
Durkheim, Emile

1991 Las formas elementales de la vida religiosa. Colofén. México.
Gonzilez Reyes, Gerardo
2002 De antiguos a nuevos cargos. La religiosidad étnica frente al proceso de

evangelizacion en el siglo xvi1, en Cargos, fiestas y comunidades, Eduardo
Andrés Sandoval Forero, Hilario Topete Lara y Leif Korsbaek (eds.). Uni-
versidad Auténoma del Estado de México. México: 119-139.

Gonzilez Rodrigo, José

1993 Santa Catarina del Monte: bosques y hongos. Universidad Iberoamericana
(Tepetlaoxtoc, 3). México.

Gonzilez, Yolotl

1983 Lo sagrado en Mesoamérica. Revista Mexicana de Estudios Antropolégicos,
29, 1: 87-95.

Good Eshelman, Catherine

2005 Ejes conceptuales entre los nahuas de Guerrero: expresién de un modelo

fenomenoldgico mesoamericano. Estudios de Cultura Nahua, 26: 87-113.
Korsbaek, Leif y Felipe Gonzalez Ortiz

2000 Hacia una tipologia del sistema de cargos en las comunidades étnicas del
Estado de México. Cuicuilco, 7, 19: 55-81.

Leo6n Portilla, Miguel

1979 La filosofia nidhuatl estudiada en sus fuentes. Universidad Nacional Auténo-
ma de México. México.

Lépez Austin, Alfredo

1967 Cuarenta clases de magos del mundo nahuatl. Estudios de Cultura Nihuatl,
7:87-117.

Lopez de Gomara, Francisco
2001 La conquista de México. Dastin. Madrid.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015



G.licuilco nimero 63, mayo-agosto, 2015

60 BeATRIZ ELENA MADRIGAL CALLE ® PiLAR ALBERTI MANZANARES @ BEATRIZ MARTINEZ CORONA

Lorente-Fernidndez, David

2009 Nociones de etnometeorologia nahua: el complejo Ahuaques-granicero
en la Sierra de Texcoco, México. Revista Espafiola de Antropologia America-
na, 39, 1: 97-118.

2010 El remolino actuado: etnografia contemporanea del Monte Tlaloc. Revista
de Dialectologia y Tradiciones Populares, LXV, 2: 519-546.
2012 Nezahualcoyotl es Tlaloc en la Sierra de Texcoco: historia nahua, recrea-

cién simbdlica. Revista Espaiiola de Antropologia Americana, 42, 1: 63-90.

Madrigal Calle, Beatriz Elena

2013 Pervivencia de lo sagrado en el control del acceso, uso y manejo del monte-agua
en la montafia texcocana, tesis de doctorado. Colegio de Postgraduados.
Montecillos, Estado de México.

Matus de la Parra, Ana Isabel

1993-1994 El ceremonial de la limpia de canales en Caspana. Revista Chilena de An-
tropologia, 12: 65-86.

Mauss, Marcel

2007 Los dones y la devolucién de dones, en Antropologia. Lecturas, 2* ed., Paul
Bohannan y Maek Glazer (eds.). McGraw-Hill Interamericana de Espania.
Madrid: 275-280.

McAfee, Byron y Barlow, R. H.

1946 The Titles of Tetcotzinco (Santa Maria Nativitas). Tlalocan, 2, 2: 110-127.

Palerm, Angel

1990 Meéxico prehispdanico. Evolucion ecolégica del Valle de México. Consejo Nacio-
nal para la Cultura y las Artes. México.

Palerm, Angel y Eric Wolf

1972 Agricultura y civilizacion en Mesoamérica. SepSetentas. México.

Palerm-Viqueira, Jacinta et al.

1986 Caracterizacion de una comunidad del somontano de la sierra de Rio Frio (Santa
Catarina del Monte, Texcoco, México). Universidad Auténoma de Chapingo.
Meéxico.

Parra Vizquez, Manuel Roberto

1981 Produccion de maiz en condiciones de temporal en Tequexquinahuac, Texcoco,

Edo. de México, tesis de maestria. Colegio de Postgraduados. México.
Parsons, Jeffrey R.
2008 Patrones de asentamientos prehispanicos en la region de Texcoco. Museo Nacio-
nal de Agricultura-Universidad Auténoma de Chapingo. México.
Pomar, Juan Bautista
1891 Relacién de Tezcoco, en Pomar y Zurita. Breve relacién de los sefiores de Nue-
va Espafia. Varias relaciones antiguas (siglo xv1), Joaquin Garcia Icazbalceta.
Nueva Colecciéon de documentos para la historia de México, Francisco
Diaz de Ledn (ed.). <http//books.google.com>. Consultado el 8 de agos-

to de 2013.
Sahagtn, Fray Bernardino de
1982 Historia general de las cosas de Nueva Espafia. Porriia. México.



LA APANTLA: EL AGRADECIMIENTO PARA QUE NO FALTE EL AGUA 61

Santos Cervantes, Cristébal

2010 Identidad cultural y crecimiento urbano en Coatlinchdn, Texcoco, Estado de Mé-
xico, tesis de doctorado. Universidad Auténoma Metropolitana-Unidad
Xochimilco. México.

Simeo6n, Remi

1988 Diccionario de la lengua ndhuatl o mexicana. <http://books.google.com.
mx/books?id=92WU5bamcTQC&pg=PR5&lpg=PR5&dq=diccionario+
nahuatl+Sime%C3%B3n&source=bl&ots=4iXh7Y1UAB&sig=_BzKbR-
D1ZXDXGg5pSR898e_Nv8o&hl=es&sa=X&ei=jzMEUpWrFeXwyAG
p34GgDA&ved=0CDAQ6AEwAQ#v=onepage&q=diccionario%20na-
huatl%20Sime%C3%B3n&f=false>. Consultado el 8 de agosto de 2013.

Suzan Morales, Adelina

2004 Los seres sobrenaturales en el paisaje ritual de Jacomulco, Veracruz, tesis de
maestria. Escuela Nacional de Antropologia e Historia. México.

Torquemada, Fray Juan de

1976 [1983] Monarquia Indiana, vols. 1 y 3. Instituto de Investigaciones Histéricas-
Universidad Nacional Auténoma de México. México.

Veliazquez Diaz, Samuel

2003 Apantla: una fiesta en honor al agua en la comunidad de Santa Catarina
del Monte, Texcoco, México. Texcoco Cultural, 1, 2: 18-21.

Vivar Miranda, Rufino

2007 Dominacion politica y deterioro del bosque ejidal en México: andlisis microsocial
con enfoque agroecolégico de un ejido forestal de Texcoco (México), tesis de doc-
torado. Universidad de Cérdoba. Espafa.

Wicke, Charles y Fernando Horcasitas

1957 Archeological Investigations on Monte Tlaloc, México. Mesoamerican No-
tes, 5: 83-96.

Recepcion: 1 de octubre de 2013.
Aprobacién: 6 de marzo de 2014.

Cuicuilco numero 63, mayo-agosto, 2015





