
número 59, enero-abril, 2014

Funcionalidad y perversión del mito: 
entorno lacandón

Ángel Fernando Cabrera Baz
Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores  
de Monterrey-Campus Ciudad de México

Resumen: En esta investigación discutimos la importancia del mito, desde una perspectiva social, 
como elemento de apoyo para “desenvolverse” en la vida; el impacto que provoca su pérdida sobre 
la comprensión de la realidad; su forma de integrar y separar distintas sociedades a través de 
las funciones que cumple y los actores desde los que se observa. Atendemos los rasgos humanos 
que manifiesta su carácter sagrado y profano en el modo de habitar el mundo, indagamos su 
disposición de hábitos y creencias en las revelaciones que ofrece y en las certezas que promueve ante 
los miedos primarios del mundo. Analizamos las dimensiones racional e irracional presentes en el 
mito por su llamado a la totalidad, su comunicación a través del vehículo de la narración, distintas 
vertientes que lo nutren, claves que permiten acercarse a su comprensión y funcionalidad, factores 
de corrupción, es decir, motivaciones que buscan adecuarlo e implantarlo con afanes de dominio. 
Todas estas consideraciones referidas al particular entorno lacandón.

Palabras clave: mito, funcionalidad, lacandón, habitar, perversión.

Abstract: In this investigation, we discuss the importance of myths, from a social standpoint, 
as an element that supports “the way one gets along” in life; the impact of the loss of myths 
in comprehending reality; the way myths integrate and separate different societies, through the 
functions they fulfill and the characters that are considered to embody them. 

We will address the sacred and profane dimensions of myths, based on their calling to 
totality, the message conveyed through the device of narration, the different currents that nourish 
them, the keys that lead to comprehension and functionality, the factors of corruption, in other 
words, the motivations that seek to adapt and implant myths, in the search for dominance. All 
these considerations will be referenced to the particular “Lacandón” environment.

Keywords: myth, functionality, Lacandón, inhabit, perversion.



Ángel Fernando Cabrera Baz194
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

Si tenemos que vivir algo
escuchemos al viento sumado

entre los bambúes, 
confiando en el espiral 

desmenuzado de lenguas
que recorrimos separados;

descorramos lentamente el velo
para no enceguecernos

con el sol de la última profecía;
conciliemos nuestros firmamentos

en una hamaca en la selva;
soltemos el caudal prolífico

en los Sac Bec para que rieguen nuevos caminos;
desatemos los nudos de vidas anteriores

soñando citas de jade en alta mar
callemos,
recemos, 

celebremos;
 compartamos un pedazo de eternidad.

Ludovica Squirru

Introducción

¿Dónde moran los dioses? En principio Hach Ak Yum (Nuestro Verdadero 
Señor) moraba en el monte1 con sus diferentes seres, pero después aban-
donó su morada terrenal y ascendió al cielo en compañía de su familia; al 
mismo tiempo, Kisin (deidad de la muerte) fue expulsado por Hach Ak Yum 
al inframundo por intentar destruir a las criaturas de su amo [Marion, 1999: 
45 y 46]. El espacio de los dioses es principalmente el firmamento y el in-
framundo, pero mantienen su influencia en la selva, el bosque, las veredas, 
los ríos, las lagunas, el caserío y las reuniones. Los dioses cohabitan con los 
hombres, y las relaciones de los hombres con los dioses son manifestacio-
nes de las relaciones consigo mismos (lo cual convierte a las empresas de 
los dioses también en empresas humanas). 

En la actualidad el interés por el mito ha cobrado relevancia: ya no se 
observa sólo como algo primitivo y fantasioso, es también un fruto social 
derivado de muy variados gérmenes —gestados principalmente por inten-

1	 Expresión coloquial para referirse al bosque o selva.



195Funcionalidad y perversión del mito: entorno lacandón

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

cionalidades de sus distintos participantes—. Se encuentra en una lucha 
permanente por mantenerse vivo, y a la vez se transforma a lo largo del 
tiempo para lograr su perdurabilidad. Su importancia radica, sobre todo, 
en permitir cuestionarnos modelos de comportamiento más allá del ámbi-
to meramente racional, pues también presenta espacios de intuición y fe 
que nos muestran formas de actuar. En el lenguaje ordinario suele asociar-
se con algo que no es verdad, que es inventado como simulacro o encubri-
miento, sin considerar todo lo existente tras su fachada de “falsedad”. In-
dependientemente de su veracidad, su funcionamiento resulta primordial 
para distintos hombres y sociedades. 

Los mitos se encuentran impregnados de un halo de misterio que se 
trasluce de forma inconsciente, pero que, a su vez, pervive en una atmós-
fera real. “La significación del mito más que definirse, se intuye, pertene-
ce más al ámbito de lo implícito que al de lo explícito, sugiere más que 
afirma, impregna subrepticiamente mucho más de lo que se puede dedu-
cir por medio de los mecanismos lógicos habituales” [López Austin, 1990: 
161]. El mito nos permite develar formas de integración en los procesos de 
las sociedades donde opera. En este intrincado espacio situamos nuestro 
quehacer investigativo: al analizar cómo influye la consolidación y pérdi-
da de los mitos lacandones, específicamente el fundacional, en su manera 
de comprender el mundo, también exponemos su utilización —junto con 
otros elementos—, fines y actores específicos.  

El mito fundacional lacandón como elemento de comprensión del mundo

Antes de abordar el mito fundacional lacandón es necesario contextuali-
zar, aunque sea brevemente, a este grupo humano. El término “lacandón” 
surge al castellanizar el nombre de la laguna Lacam-Tun, que quiere decir 
“Gran Peñón”, término empleado para aludir al grupo que habitaba duran-
te el siglo xvi sobre una isla rocosa en la laguna anteriormente señalada.2 La 
desaparición de los lacandones como pueblo ocurre a principios del siglo 
xviii, y se debe a las penurias (enfermedades, hostigamiento, modificación 
de costumbres y credo) ocasionadas por las constantes reubicaciones. Su úl-
timo establecimiento registrado fue Retalhuleu, Guatemala [agi, 1620, t. II: 

2	 Tal interpretación es aceptada por los investigadores Acholes Roys, Eric Thompson y 
Alfonso Villa Rojas. Geográficamente la laguna en cuestión es la hoy conocida como 
laguna Miramar, esto a partir de muy entrado el siglo xix, como un homenaje al made-
rero E. Bulnes por su belleza [véase Blom y Duby, 1955: 414]. 



Ángel Fernando Cabrera Baz196
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

312; Blom y Duby, 1955: 209, 210 y 246]. Los distintos indios exiliados en las 
montañas y selvas perdieron su identidad étnica al conjuntarse con otros 
grupos provenientes de Yucatán, Tabasco y Campeche, quienes también se 
encontraban huyendo de la opresión colonial. 

En 1786, a unos 12 km al sur de Palenque, se localizan asentamientos 
tribales hasta antes desconocidos, a estos grupos se les denomina “caribes 
del monte”,3 quienes se estima son los hoy llamados lacandones, aunque 
no guardan relación con los “auténticos lacandones”, pero se les asocia por 
su cercanía geográfica y desconocimiento [De Vos, 1980: 212 y 213]. Ellos 
prefieren ser llamados simplemente mayas, y se autonombran hach winick 
(hombres verdaderos o gente original). Son uno de los últimos grupos étni-
cos que quedan en México que aún continúan con prácticas silvícolas y son 
hábiles en el manejo de su entorno. Se desenvuelven con gran naturalidad 
en las zonas selváticas y no suelen manifestar temor hacia este entorno, dis-
frutan su caminar por la selva, incluso por las noches.4 Acostumbran llevar 
el pelo largo y algunos a caminar descalzos, la mayoría de ellos son del-
gados, con pómulos marcados, de gestos muy duros; tanto hombres como 
mujeres suelen vestir con manta blanca, aunque en los jóvenes es mínimo 
su uso. Su transculturación5 inició con los primeros contactos de las mon-
terías6 y se incrementó notablemente hace medio siglo por la colonización7 
de la Lacandona.8 Son un grupo numéricamente muy reducido,9 pero que 
ha sido objeto de innumerables estudios por considerarlo lo de los últimos 

3	 Apelativo con el cual ellos mismos se identifican y que se cree fue dado por los espa-
ñoles como sinónimo de rebelde. 

4	 Prueba de su disfrute de la selva y falta de temor puede ser la marcada separación 
que suele haber entre las viviendas de cada familia, en comparación con otros grupos 
étnicos habitantes de la región.

5	 Entendida como “las diferentes fases del proceso transitivo de una cultura a otra” 
[véase Fernando Ortiz, 1940: 134]. 

6	 Establecimientos humanos para la explotación maderera, las primeras se asientan en 
el área del Petén en 1861 y posteriormente en los márgenes de los ríos de la Lacandona. 

7	 Grupos tseltales y ch’oles principalmente se encaminaron hacia la Lacandona huyen-
do del maltrato en las fincas. Posteriormente, diferentes grupos campesinos de Gua-
temala, Chiapas y otros sitios de México arribaron en la búsqueda de tierra inducidos 
por el gobierno.   

8	 Nos referiremos así a la región conocida como “Selva Lacandona” porque existen alre-
dedor de 12 conformaciones ambientales (bosque, bosque húmedo, bosque de niebla, 
selva, etc.) no sólo la de selva, además de grandes zonas de acahuales (vegetación 
incipiente) y potreros sin algún tipo de conformación ambiental.   

9	 Se ubicaron 767 personas viviendo en la región de la Selva Lacandona en el año 2000 
[véase Comisión Nacional…, 2006: 130].



197Funcionalidad y perversión del mito: entorno lacandón

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

grupos “primitivos” en México.10 Para la construcción de representaciones 
simbólicas, desde posiciones gubernamentales, civiles y privadas, el uso de 
los lacandones a través de su posicionamiento como habitantes ancestrales 
de la selva ha sido fundamental. En el pasado reciente ese uso contribuyó 
a la explotación “disimulada” de la zona;11 y en la actualidad el tomarlos 
como casi el único grupo protector de la Selva Lacandona ha actuado en de-
trimento de otros grupos. Las imágenes de la Lacandona que se muestran en 
los medios de comunicación masiva suelen presentar a los lacandones con 
sus túnicas tradicionales y en un ambiente selvático. El investigador Tim 
Trench señala que los lacandones se han convertido en un logotipo para la 
Lacandona y Chiapas que sirve para atraer el turismo y reforzar una imagen 
sobre los pueblos originarios, ya que generalmente se les presenta en sitios 
arqueológicos o entornos naturales “vestidos de indígenas”, representación 
que otros grupos étnicos tienden a no manifestar [Trench, 2005: 47-49]. 

Fundamentan sus actos rituales en el mismo patrón: ofrecer copal, 
comida y bebida ceremonial. La identificación propia y externa como la-
candones está determinada por los beneficios que esa “lacandoneidad” 
ofrece;12 aunque para ellos lo verdaderamente importante —ante sí mismos 
y ante los otros—, es su condición de habitantes ancestrales de la selva, por 
las atribuciones sociales, políticas y económicas que esto conlleva. En este 
sentido, el conjunto de mitos tiene gran importancia, especialmente el mito 
de los orígenes por su cualidad de autoafirmación:  

Desde muy remotas épocas los dioses se marchan de la selva de los hombres 
por no querer seguir estos últimos (los lacandones) a los dioses hasta su alta 
selva del firmamento, por lo que se quedan solos, sin protectores. Al principio 
nada fue sencillo: tuvieron que aprender a nacer en el dolor y a morir envueltos 
en llanto; tuvieron que luchar solos contra las bestias y contra las enfermedades, 
tuvieron que enfrentar la angustia nocturna, la ausencia de lluvias, la sequía en 
sus milpas; insectos invadieron sus graneros, mientras otros depredadores fur-

10	Asociación relacionada con su interacción con la naturaleza, vestido, alimentación y, 
en sí, su forma de vida.

11	Con la dotación territorial de 1972, en la que se les acredita 614 321 hectáreas, y la 
posterior explotación de esa demarcación, principalmente por la Compañía Industrial 
Forestal de la Lacandona. S. A. (Cofolasa), organización gubernamental maderera. Los 
investigadores Gerardo Garfias y Marta Turok señalan que la selva no podía ser explo-
tada verdaderamente sin que hubiera un dueño que permitiera hacerlo, ¡y qué mejor 
que 66 familias lacandonas marginadas! [véase Garfias y Turok, 1983: 441-447].  

12	Situación que abordaremos en el apartado de funcionalidad y perversión del mito 
fundacional lacandón.



Ángel Fernando Cabrera Baz198
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

tivos roían sus tubérculos y las raíces de sus huertos. Unos monstruos los perse-
guían despiadadamente en sus sueños. Un desamparo completo en la selva que 
antes les era tan familiar. Por fin, unos intrusos se infiltraron en su universo, 
pretendiendo transformar su espacio e, incluso, su pensamiento. Los dioses se 
apiadaron entonces de los “hombres verdaderos” y decidieron establecer un 
lazo tangible entre ellos y sus protegidos, para que no se sintieran abandonados 
en su selva terrenal, para que la sintieran suya [Marion, 1994: 139]. 

En los mitos fundacionales generalmente podemos observar cuatro mo-
mentos [López Austin, 1990: 66-68]: 1): una etapa de tranquilidad antes del 
inicio de las aventuras: en este caso la vida apacible de los dioses y los hom-
bres; 2) la gran aventura, el corazón del tiempo donde se desencadenan los 
acontecimientos por una transgresión que trastorna la paz anterior, aquí 
los hombres no quieren seguir a los dioses a su alta selva del firmamento; 
3) la transformación que desemboca en el tiempo del hombre, reflejada en 
la lucha con el entorno natural, con diversos entes y consigo mismos, hasta 
que los dioses se apiadan de ellos y los libran de sus angustias al permitir-
les morar afablemente en la selva; 4) ocurre en el tiempo de los hombres, es 
el lazo tangible de los lacandones con la selva, la convivencia permanente 
con ella a través de sus dioses.    

Esta narración mítica vincula inseparablemente a los “hombres verda-
deros” con la selva, a través del retorno de los dioses a ese espacio de ha-
bitación y, por lo tanto, a ellos; lo que les demuestran haciéndoles la vida 
tranquila y disfrutable en dicho entorno. Lo anterior manifiesta una apro-
piación simbólica y tangible en la comunicación de los lacandones con sus 
dioses, mediante ritos incensarios y su compenetración con árboles, ríos, 
animales, lluvia, oscuridad, frutos, etc., expresada en su conocimiento, des-
treza y disfrute de ellos. Cuando se desplazan en el monte se sienten pro-
tegidos y guiados por los dioses. Al ser cuestionado sobre el significado y 
la importancia de su entorno natural, Francisco Chambor, integrante del 
grupo hach winick, contesta: “Es el mundo y es yo, es donde aprendo, como, 
sueño, es la vida y la muerte, ¿te dice eso algo de su importancia?”13 

Según los lacandones, en la selva el tiempo no resulta ser un devenir 
lineal, se encuentra ligado a fases cíclicas, recurrentes y a la vez distintas 
—espirales de noches-días, vidas-muertes, etc.— regidas por un orden cos-

13	Francisco Chambor, campesino de Metzabök (poblado enclavado en la Lacandona), 49 
años de edad, nunca fue a la escuela. Trabajo de campo realizado el 2 de diciembre de 
2007.



199Funcionalidad y perversión del mito: entorno lacandón

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

mogónico.14 Antes de la muerte del viejo Chan K´in, líder espiritual de la 
comunidad lacandona septentrional de Najá y Metzabök, sus hijos solían 
decir que era tan viejo que había penetrado en la época de la muerte. Hoy 
suelen comentar en tono de reclamo15 que para qué vivir tanto —vivió dos 
ciclos de 52 años—, si los iba a dejar al final de la sombra del nuevo sol 
[Marion, 1999: 45-46]. 

El mito fundacional lacandón muestra la estrecha unión de éstos con la 
selva desde tiempos primordiales, pues incluso les acarrea un periodo de 
oscuridad por desobedecer a los dioses —al no quererlos seguir hasta su 
alta selva del firmamento—. Este pasaje, junto con el retorno de los dioses 
para cesar sus penurias —al establecer un lazo tangible y hacerles sentir 
suya la selva—, les permite captarse como gente proveniente y destinada 
para estar en la selva. Además, al hacer mención de ese “lazo tangible” 
se hace referencia a la comunicación permanente con ella, expresada en la 
siembra, la caza, el trabajo y los ritos. De igual forma es importante señalar 
que el tiempo del hombre puede coincidir en algún punto con el de los 
dioses, pero corre por distintas vías, y el devenir de las cosas en el mundo 
lacandón corresponde a los designios sagrados, así como al servicio que el 
hombre presta a las divinidades.

La integración de los lacandones a la selva se puede apreciar al ser el 
grupo que menos parcelación ha realizado sobre la zona, algunos de ellos 
se consideran sus guardianes y conciben que sólo a través de ella pueden 
desarrollarse como auténticos hombres, pues es ella quien les permite ser 
lo que son. Saben que el hombre es limitado en su capacidad perceptiva, 
por lo que las deidades, fuerzas y dioses se manifiestan en un crujido, una 
sombra, un efluvio, o una borrasca, del mismo modo que pueden penetrar 
en el ser humano y formar parte de su voluntad. El mito les ha brindado 
integración como grupo y seguridad en la convivencia con los elementos 
de la naturaleza, y ha ratificado su estatus de grupo verdaderamente repre-
sentativo de la selva. Ha contribuido a la legitimación de comportamientos, 
normas, instituciones y, en sí, a la configuración de su estructura social, de 
ahí su importancia. En concordancia con Malinowski: “Expresa, realiza y 
codifica las creencias; salvaguarda los principios morales y los impone […] 

14	Comprensión similar con respecto al tiempo, como un proceso cíclico y no lineal, para 
muchas culturas mesoamericanas.

15	Murió en 1997, cuando se puso en marcha la carretera fronteriza que atraviesa el te-
rritorio lacandón, época de gran auge de invasiones, quemas, deforestación, pérdida 
de tradiciones, migración, alcoholismo y drogadicción para su gente, y que continúa 
presente hasta nuestros días.  



Ángel Fernando Cabrera Baz200
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

ofrece reglas prácticas para el uso del hombre” [Malinowski, 1993: 57]. Ha 
sido un dispositivo que orienta y promueve las ilusiones. Su transmisión 
oral e interiorización a través de las prácticas incensarias era considerada 
de vital importancia, pero en la actualidad, aunque se le conoce, resulta me-
nos fundamental para la vida cotidiana, y si pierde su carácter operacional 
se transformará irremediablemente en leyenda o cuento. El uso social es 
el que le brinda la atribución de mito vivo, no se narra para divertir a las 
personas, aparece cuando el rito, la ceremonia o una regla social o moral re-
quieren justificación, garantía de realidad y sacralidad [1993: 131]. Cuando 
es necesario fortalecer el interés individual o grupal en el transcurso coti-
diano y extraordinario de la vida. La pérdida de los mitos, y en especial éste 
de afirmación, contribuye a desvincular a los lacandones de la selva, pero 
principalmente de sí mismos —en tanto seres que respiran, sufren, gozan, 
sienten a través de todas las expresiones de la naturaleza—. Entonces la re-
ferencia permanente de ellos hacia su selva pasa de ser algo vívido a ser un 
objeto de uso. El no identificarse con este sustrato mítico los incita a cambiar 
de derrotero, a tomar otros valores como suyos, a necesitar ubicarse en otra 
realidad. Realidades tras de las que se encuentran diferentes perspectivas e 
intenciones. A continuación señalamos algunas. 

Funcionalidad y perversión del mito en los lacandones y más allá de ellos

El concepto de funcionalidad nos remite ineludiblemente a los actores o 
aspectos en los que se refleja la facultad correspondiente a algo o alguien. 
Desde el punto de vista sociológico podemos entender como función la 
correspondencia de un hecho social con las necesidades generales del 
organismo social, independientemente de la intencionalidad del hecho 
[Durkheim, 1973: 80]. Por lo tanto, debemos estudiar la causa que lo produ-
ce y la función que cumple, aunque ambas, como es lógico, se encuentran 
estrechamente relacionadas. Ya hemos abordado estos aspectos desde la 
óptica lacandona, pero al considerar que la condición humana es dinámica 
y presenta intereses individuales y grupales muchas veces contrapuestos, 
requerimos considerar más miradas. Miradas que contribuyen a mantener 
y reproducir las regularidades en transformación, pues el hombre vive en 
la creación y recreación de las costumbres, en la confrontación permanente 
del patrón y el acto —en la transformación de ambos—. Así, las visiones 
propias y ajenas, a partir de diversos intereses, contribuyen a viciar o co-
rromper el orden o estado de las cosas —es decir, a pervertirlas—. Función 



201Funcionalidad y perversión del mito: entorno lacandón

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

y perversión se encuentran ligadas estrechamente, su actuar en conjunto o 
de una u otra parte depende de para quién y en qué sentido. 

De forma muy amplia podemos señalar que el mito opera como inte-
grador en las comunidades en las que tiene sentido; brinda confianza ante 
condiciones específicas y genera pautas de comportamiento; todo esto me-
diante el relato y conmemoración de un acontecimiento que ha tenido lugar 
en el tiempo primordial, el tiempo fabuloso de los comienzos, que cuenta 
cómo ha llegado la realidad a la existencia, de forma total o fragmentaria, a 
través de espacios, prácticas o instituciones [Eliade, 2000: 16 y 17]. Es, ade-
más, “la unión dialéctica de los distintos órdenes normativos, con múltiples 
realizaciones heterogéneas y omnipresentes, formada por cristalizaciones 
y por procesos en diversos devenires históricos” [López Austin, 1990: 117]. 
En el mundo lacandón se entretejen realidades disímiles: su contacto co-
tidiano y trascendente con la naturaleza, la expresión de sus tradiciones, 
ritos y narraciones, en contraparte con las necesidades materiales que plan-
tea la modernidad a través de todos sus mecanismos de influencia. 

El mito nos muestra trazos paradigmáticos de vivir la realidad; en ge-
neral representa realidades afines, pero mediante condiciones específicas 
en cada cultura. No puede comprenderse a través de claves exclusivas, 
pues presenta una gama de claves que operan conjuntamente, por lo que 
puede contener múltiples interpretaciones. Es mucho más que un mero 
objeto de curiosidad, es una institución social que describe a la sociedad 
que lo engendra. En este caso nos muestra el arraigo de un grupo hu-
mano hacia su elemento primordial de sentido. Para Mircea Eliade, en 
los mitos, como en la concepción misma de lo sagrado y lo profano, se 
manifiestan los rasgos específicos de lo humano. “Donde lo sagrado no 
es una etapa en la historia de la conciencia, sino un elemento de la estructu-
ra de la misma conciencia […] que es inherente a la manera de ser hombre 
en el mundo […] Es lo que nos salva por dar sentido a nuestra existencia” 
[Eliade, 1971: 17]. Afirma que los mitos permiten al hombre una “ruptura 
de nivel” que le sustraen al terror de la historia [Eliade, 2003: 111]. Como 
lo hemos señalado, otorgan certidumbres para la vida y guían en el actuar 
cotidiano a través de sus revelaciones. Brindan orientación con respecto a la 
forma de habitar el mundo: “No son, en sí mismos, una garantía de bondad 
ni de moral. Su función es revelar modelos, proporcionar así una significación 
al mundo y a la existencia” [Eliade, 2000: 127]. Expresan normativamente 
el comportamiento de los seres humanos. Al contar cómo fueron hechas las 
cosas, los mitos revelan por quién y por qué lo fueron y en qué circunstancias” 
[2000: 127]. Se mece en los terrenos de la polisemia y lo ilógico; por lo que se 
puede pensar en descalificarlo y no hacerlo compatible con la racionalidad, 



Ángel Fernando Cabrera Baz202
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

tacharlo de una mera fantasía. Pero cuenta con organización, aunque sinuo-
sa, normas y principios, muchas veces variables, para la configuración de 
realidades específicas. Tiene tantas posibilidades como culturas en las que 
pervive. El mito revela acontecimientos primordiales por los que el hombre 
ha llegado a ser lo que es, no sólo creaciones y orígenes. 

El mito vivo confiere valor y significación a la existencia, ayuda a com-
prender al hombre y a comprenderse. No persigue un análisis mediante la 
fragmentación, como la razón que busca ideas claras y distintas, hace un 
llamado a la totalidad, al conjunto de revelaciones para intentar explicar los 
acontecimientos. Quizá el mito no pueda ser esclarecido totalmente por la 
racionalidad, pero podemos conocer su naturaleza y la forma de operar en 
distintas sociedades. Las dimensiones de la racionalidad en las que opera 
son diferentes: 

El mito parte de la base que el sujeto y el objeto permanecen indisolublemente 
unidos, de tal manera que en ellos lo que es ideal y lo que es material se en-
cuentra estrechamente complicado, al igual que lo colectivo y lo individual. En 
cambio, la ciencia parte de la separación o, al menos, de la distinción de estos 
elementos [Hübner, 1985: 24].

Merece considerársele como una forma de expresividad humana diver-
gente y ajustada a la que nos proporciona la explicación de la racionalidad 
instrumental, ya que su existencia puede ser sustentada mediante pruebas 
palpables, pero mantiene un gran bagaje que no puede ser racionalmente 
demostrado, en el cual intervienen aspectos intuitivos, espirituales y divi-
nos. En las aventuras míticas se mece lo racional y lo emotivo, lo consciente 
y lo inconsciente, pero buscando fijar y moldear racionalmente los procesos 
de dominio en el colectivo social. Los mitos pueden cumplir una función 
introductoria y a la vez explicativa de la conformación de la realidad, y 
aunque en ciertos aspectos sean falsos, no pueden rechazarse, pues inten-
tan comunicar una verdad profunda que sólo puede expresarse alegórica-
mente, con metáforas, fábulas, imágenes, poemas, parábolas, ilusiones, etc. 
[De la Torre, 2001: 93]. Al observársele como un acontecimiento social, tie-
nen similar validez los relatos de distintos creyentes. Apalabran la realidad 
[Boole, 1987: 262] en su práctica cotidiana y trascendente. Tienen valores 
distintos para unos y para otros; el sustento de la valoración se encuentra 
en ser o no creyente de estos relatos. La verdad popular es tan válida como 
la del sacerdote o gobernante. Por lo que el investigador debe entender la 
diversidad de las fuentes como un asunto que incrementa la complejidad 
del trabajo. 



203Funcionalidad y perversión del mito: entorno lacandón

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Cassirer afirma que el pensamiento mítico y el científico coinciden 
en una preocupación: la realidad [Cassirer, 1951: 117 y 118] es el punto 
donde el mito —con toda su carga fantástica y práctica— vuelca la mayor 
parte de su labor, siendo a veces independiente de las causas que lo origi-
nan. López Austin establece las siguientes funciones constantes en el mito:  
a) mantener viva la tradición; b) educar al transmitir valores y conocimien-
tos; c) ordenar el conocimiento al estructurar el cosmos en forma sintética; 
d) explicar y resolver contradicciones insuperables por otros medios; e) co-
hesionar y reafirmar conocimientos y valores del grupo a través de la creen-
cia; f) legitimar comportamientos en el llamado a los tiempos primordiales 
[López Austin, 1990: 388-390]. Todas ellas en la lucha por mantenerse vivas 
en el mito fundacional lacandón. Su función trasluce todos los campos de 
la vida social, lo podemos observar en chistes, maldiciones, alimentos, tra-
bajos, predicciones, es decir, cumpliendo diversas funciones en diversos es-
pacios y con diversos rostros; no exclusivamente en el mundo sagrado, por-
que le proporciona credibilidad el hacerlo actual, aunque su rememoración 
se encuentra vinculada a principios trascendentales. Podemos observar sus 
características persistentes y transitorias en sus desviaciones ocasionadas 
por las rupturas sociales, por las necesidades propias o externas. “En las in-
terrelaciones del mito deben comprenderse las transformaciones que en el 
mito producen las instituciones y los procesos en los que el mito incide” 
[López Austin, 1990: 388-390]. En el mundo lacandón se ha mantenido un 
juego permanente entre las repercusiones institucionales sobre el mito16 y la 
incidencia mítica sobre las instituciones.17

En cuando a la extinción y perdurabilidad del mito y sus atribucio-
nes se despliegan un sinnúmero de influencias, manifiestas en una gran 
variedad de procesos. Los medios de comunicación, principalmente la te-
levisión, muestran modelos a seguir a través de la reproducción de este-
reotipos; la educación institucionalizada18 extiende horizontes y promueve 
formas de pensar; la interacción con mayor número de personas, por el tu-
rismo e interés investigativo, ofrece nuevas posibilidades; el acercamiento 

16	En principio, exclusivamente del gobierno federal y estatal mexicano; actualmente, 
de éstos, de la Comunidad Europea y de las ongs nacionales y extranjeras, cuando 
destacan, sobre cualquier otro aspecto de la comunidad lacandona, el de haber sido 
“nacidos” en la selva gracias a los dioses. 

17	Al colocar en el imaginario, principalmente de las instituciones extranjeras, el aspecto 
de ser moradores “ancestrales” de la selva.

18	Desde la primaria hasta la preparatoria en algunas poblaciones circundantes, y estu-
dios universitarios en sitios más alejados pero de acceso relativamente sencillo por el 
desarrollo carretero. 



Ángel Fernando Cabrera Baz204
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

de asociaciones y programas gubernamentales de diversos intereses gene-
ran vínculos y activismo de todo tipo; las celebraciones antes desconocidas, 
con sustancias y en espacios diferentes,19 promueven otras alternativas de 
festejo; el ingreso al trabajo asalariado contribuye a captar un orden dife-
rente de las cosas; el machismo acendrado culturalmente y el esfuerzo de 
las mujeres por tener una mejor perspectiva pugnan y se mezclan cotidiana-
mente; el deseo por expresar arraigo a su cultura como elemento generador 
de sentido, principalmente hacia la naturaleza a través de tradiciones, ritos, 
hábitos, creencias y narraciones, busca mantenerse vivo. En el ámbito reli-
gioso la influencia del protestantismo ha originado la desaparición de mu-
chas prácticas rituales entre los lacandones conversos, aunque algunas de 
ellas sólo se han modificado, ya que han adaptado el discurso protestante 
a su propia cosmogonía. Pero más allá de los distintos credos profesados, 
el culto al ta k´in, literalmente “excreción o mierda del sol” —expresión que 
utilizan los distintos grupos mayenses para referirse al dinero—, gana cada 
vez más adeptos [Dichtl, 1988: 87]. Esta asignación nos muestra el grado de 
importancia asignado al dinero, al tomarse como emanación de lo divino 
por la posibilidad de contribuir a resolver diferentes tipos de necesidades. 

La publicidad en medios estatales y revistas de circulación nacional —
incluso varias fuentes académicas—, pondera la cosmovisión histórica la-
candona sin hacer referencia a la actualidad, mezclando estudios etnográfi-
cos con etnohistóricos. Hace 35 años, Dean MacCannell describió desde el 
análisis turístico la importancia de la construcción de un imaginario al se-
ñalar: “la mejor indicación de la victoria final de la modernidad sobre otros 
arreglos socio-culturales no es la desaparición del mundo no moderno, sino 
su preservación y reconstrucción artificial en la sociedad moderna” [Trench, 
2005: 47]. Representaciones que están presentes en los lacandones, ya que 
muchas veces usan su atuendo exclusivamente para atraer turistas, o sus 
flechas para verse como cazadores tradicionales. Su imagen de grupo “ex-
clusivo” capaz de vivir en armonía con la selva de alguna forma desacre-
dita a los otros grupos humanos que pueblan la Lacandona.20 La relación 
histórica de los lacandones con la naturaleza proviene de una convivencia 
ancestral, más cultivada que en otros grupos étnicos, pero ésta se ha ido 
transformando por su ingreso al mundo capitalista y las influencias ante-

19	Con distintos tipos de alcohol y drogas en bares, cantinas, prostíbulos, etcétera. 
20	En entrevistas de Tv Azteca a los lacandones se les presenta como conservacionistas 

y “luchadores de la selva” ante la depredación de otros grupos (entiéndase ch’oles y 
tzeltales). Véase la campaña publicitaria: ¡Que viva la Selva Lacandona! de Tv Azteca 
de agosto de 2003. 



205Funcionalidad y perversión del mito: entorno lacandón

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

riormente señaladas, no es el grupo prístino y “puro” que muchas veces 
nos quieren mostrar, son seres humanos con pasiones y anhelos propios, 
que se encuentran en disputa para ver si la naturaleza puede ser ese ele-
mento integrador que les dé sentido.

En esa búsqueda de sentido a través de la naturaleza, la narración mí-
tica desempeña un papel fundamental, pues la narrativa no es sólo obra 
de poetas, dramaturgos y novelistas, no es un disfraz ni una decoración, 
no es una creación artificial, se encuentra asentada en la realidad dinámica 
de las cosas [MacIntyre, 1984: 261]. Las conversaciones denotan transaccio-
nes humanas, son modelos cooperativos de acción, ya que todas nuestras 
acciones se insertan en una historia, a través de la cual algunas se ubican 
como episodios de narraciones mucho más amplias. Así, narrar es un recur-
so en el saber del hacer; porque al contar historias intentamos compren-
dernos. Al preguntar qué es lo bueno de mi vida, qué bienes deseo, las 
narrativas constituyen espacios de búsqueda. Lo que para unos puede ser 
sublime o admirable, para otros es simplemente verdadero, por lo cual el 
mito se sustenta en la creencia. Ortega y Gasset afirma: “Nuestras creen-
cias más que tenerlas, las somos” [Ortega, 1964: 24], y la manera de serlas,  
de llevarlas a cabo, es el hábito. Sólo en la retroalimentación permanente de 
hábito y creencia el mito fundacional lacandón —con todas sus atribu-
ciones— logrará mantenerse vivo. Se pueden sustituir las costumbres, 
reemplazar las normas, pero será necesario adoptar nuevos hábitos que 
dispongan y mantengan el comportamiento elegido; pues el hábito es 
una forma, no un contenido como la costumbre [Bilbeny, 1997: 54]. Es la 
disposición a obrar en tal o cual sentido: produce y es producido por per-
cepciones, valoraciones y acciones en estructuras sociales específicas. Las 
configuraciones de vida emanan de la forma en que habitamos, del sitio 
donde hacemos la vida a través de la disposición de hábitos y creencias. 

El conocimiento y práctica del mito, a través de actos rituales, cere-
moniales o simplemente vivenciales, hacen posible la modificación de las 
cosas, pues se conoce su origen; no son abstracciones sino revelaciones del 
mundo que revive una realidad primordial. En la recreación de los tiempos 
se transforma el mito y la realidad. El mito proporciona confianza en el de-
sarrollo de la vida, permite “la reducción de la angustia que es provocada 
en el hombre por todos los poderes desconocidos que le rodean” [Blumen-
berg, 1979: 597]. Por lo mismo, al ser una respuesta ante los miedos prima-
rios, el mito garantiza su permanencia en las sociedades. Mito y poder han 
transitado juntos a lo largo de la historia, su relación ha sido alimentada  
en un refuerzo recíproco a través de las instituciones, ambos se moldean en 
este juego dialéctico. La lucha por el dominio o adecuación del mito forma 



Ángel Fernando Cabrera Baz206
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

parte de su historia, así como de sus funciones. En la base de conflictos reli-
giosos suele haber luchas intestinas por el poder. Para las antiguas culturas 
indígenas el mito sustentaba todas las estructuras de poder, y el orden ins-
tituido era un asunto de Estado. Hoy, los mitos indígenas operan de forma 
insular desde posiciones gubernamentales, lo cual significa que buscan ha-
cerse operacionales para fines específicos, como lo son el ámbito turístico y 
de acceso a diferentes territorios o espacios. Las dos vertientes —indígena 
y colonial—, tan disímiles entre sí, suscitaron un resultado muy apartado al 
de sus orígenes, pero más apegado al de su veta indígena. Por todo esto, en 
nuestra reflexión sobre el mito ha sido preciso indagar en intencionalidades 
y beneficiarios, porque de acuerdo con los actores y las motivaciones, la 
funcionalidad puede tornarse en perversión —desde posiciones políticas, 
culturales o económicas. 

El empleo del mito se encuentra asociado a la necesidad de éxito, consi-
deración, la del éxito, establecida en su contenido para superar situaciones 
comprometidas —la vida de los lacandones dentro de un entorno natural 
complejo—. Pero la significación de éxito se conforma cotidianamente, en 
la generación de hábitos y creencias provenientes de la estimación de los 
verdaderos valores. Característica acendrada en la sociedad moderna que 
busca trascender los alcances de la condición humana, situación que po-
demos observar en su culto al éxito, manifiesto en diversas expresiones 
rituales.21 No existe un auténtico culto sin mito, de igual manera los mitos 
necesitan reafirmarse en el culto [Duch, 1998: 185]. Sin esta presencia bidi-
reccional ambos se debilitan hasta desaparecer. Los mitos se presentan en 
todos los tiempos y en todas las sociedades humanas, desde las menos evo-
lucionadas hasta las que han alcanzado un desarrollo científico-tecnológico 
más sofisticado [1998: 185], ya que buscan fincar las legitimaciones más 
elementales y más trascendentales. 

Ideológicamente se ha buscado aprovechar las orientaciones creadas a 
partir de los mitos, alimentar desde distintas posiciones la estela generada 
alrededor de una determinada perspectiva. El alimento de la mitificación en 
la modernidad occidental, siempre que convenga a sus intereses, ha sido 
más la instauración de un nuevo proceso tomando nociones útiles; en rea-
lidad se ha buscado una remitificación. La interiorización del mito puede 
resultar muy eficiente para posicionar determinados valores. Como señala 
Mircea Eliade: “De la misma manera que los símbolos que pone en juego, 

21	Como pueden ser el estudio en una escuela de prestigio, la visita a grandes centros 
comerciales, la utilización de ciertas prendas de vestir, etcétera.



207Funcionalidad y perversión del mito: entorno lacandón

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

nunca desaparece de la actualidad psíquica: solamente cambia de aspecto 
y disimula sus funciones” [Eliade, 1971: 19]. Es decir, se aprovechan disi-
muladamente los posicionamientos primarios en los que nace. La desvia-
ción de sus perspectivas dentro y fuera de la sociedad donde se origina 
crea escenarios de conflicto. Es una realidad omnipresente inherente en la 
ambigüedad del ser humano, y puede pervertirse y transformarse en un 
elemento decisivo en la corrupción de las relaciones sociales y de la praxis 
religiosa, cultural y política [Eliade, 1971: 31]. En distintas sociedades man-
tiene rasgos comunes, pero manifiesta distintas motivaciones expresadas 
en la autorepresentación de la conciencia comunitaria. Para el caso de la 
Lacandona, ha operado como elemento legitimador de un grupo particu-
lar, no sólo desde el propio grupo, sino a partir de visiones externas donde 
sus características resultan convenientes en algún sentido.22 Las verdaderas 
funciones del mito sólo pueden ser comprendidas al cariz de la historia 
específica de la que forman parte, en el análisis del juego de poder donde 
se desenvuelven —situado en las interrelaciones sociales—, en el acerca-
miento a las manifestaciones de fe, resistencia, rebeldía, amor, conocimien-
to, especulación y muerte. Manifestaciones por las que podemos observar a 
los lacandones en posiciones extremas, como indígenas conservacionistas 
a ultranza, o como grupo alejado completamente de la naturaleza. Quizá 
el punto medio es más cercano a la realidad, pero ambas posiciones nos 
muestran el entramado de intereses y la búsqueda por adueñarse de espa-
cios simbólicos y concretos.

Reflexiones finales

En el mito se encuentran elementos y dimensiones que brindan confianza 
al ser humano, ya que éste otorga sentido a la existencia en su carácter 
sagrado y, por lo mismo, normativo. El mito introduce aspectos fantásticos 
y ordinarios a la realidad para hacerla vivible. Está ligado a la condición 
humana desde modos y posiciones heterogéneas, pero mantiene su aspecto 
regulativo en la sociedad. Su pérdida y desarraigo indican eso mismo, pér-
dida y desarraigo hacia una realidad específica al transformarse los valores 
que dan sentido a la vida. Cuando la realidad se transforma sustancialmen-
te y no existe un puente adecuado que vincule las diversas circunstancias, 

22	Tradicionalmente el gobierno ha apoyado más a los lacandones que a otros grupos 
de la región, quizá por su mayor facilidad de manejo al ser un grupo reducido y poco 
beligerante. 



Ángel Fernando Cabrera Baz208
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

exige otras pautas, otros modelos que ofrezcan certezas, quizá hasta otros 
mitos, pues otorgar significado a la existencia coloca al mito en una po-
sición de privilegio, la cual busca ser utilizada, incluso en detrimento de 
la orientación inicial del propio mito. En el mundo, su distribución sigue 
nutriendo certidumbres, disposiciones y anhelos. El mundo lacandón —con 
sus mitos incluidos— sigue siendo aprovechado para fijar tendencias a 
partir de la reproducción de un imaginario colectivo. En este aprovecha-
miento observamos cómo los mitos pueden reproducir de forma ideológica 
las bases de la misma sociedad que los engendra y adecua. Son un hecho 
histórico con elementos sustanciales de muy larga duración, “deben estu-
diarse como un conjunto de núcleos duros, pero también de partes lábiles, 
como un complejo de variantes; como expresión de belleza; como fuente 
de una variada gama de posibilidades de sentidos, y como emanadores y 
receptores de funciones” [López Austin, 1990: 416 y 417]. Abarcan distintas 
conformaciones y territorios de la temporalidad. Otorgan sentido al habitar 
del hombre en el mundo, al encontrarse intrincados en la lucha social. Su 
naturaleza proviene de la lucha, y su estadía o abandono están vinculados 
a ella; le son propios, como lo podemos constatar en las posiciones y actores 
del entorno lacandón. 

Bibliografía

Archivo General de Indias-Sevilla (agi)
1620	 Historia general de las indias occidentales y particular de la gobernación de Chia-

pa y Guatemala, t. II, Madrid, Biblioteca de Autores Españoles, 2 vols. 
Bilbeny, Norbert 
1997	 La revolución de la ética, Barcelona, Anagrama.
Blom, Frans y Gertrude Duby 
1955	 La Selva Lacandona, México, Editorial Cultura.
Blumenberg, H.
1979	 Arbeit am mythos, Frankfurt, Suhrkamp.
Bolle, K. 
1961	 Mitos, sueños y misterios, Buenos Aires, General Fabril.
1987	 “Myth. An Overview”, en M. Eliade (ed.), The Encyclopedia of Religion, 

Nueva York y Londres, Macmillan. 
Cassirer, Ernest 
1951	 Antropología filosófica, trad. Eugenio Imaz, México, Fondo de Cultura Eco-

nómica.
Comisión Nacional para el Desarrollo de Pueblos Indígenas
2006	 Regiones indígenas de México, México, cdi/pnud.



209Funcionalidad y perversión del mito: entorno lacandón

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

De Vos, Jan 
1980	 La paz de Dios y el Rey. La conquista de la Selva Lacandona, México, Fondo de 

Cultura Económica.
Dichtl, Sigrid 
1988	 Cae una estrella. Desarrollo y destrucción de la Selva Lacandona, México, Se-

cretaría de Educación Pública.
Duch, Lluis 
1998	 Mito, interpretación y cultura, Barcelona, Herder.
Durkheim, Emile 
1973	 Las reglas del método sociológico, trad. de Paula Wasjman, Buenos Aires, 

Shapire Editor. 
Eliade, Mircea
1971	 La búsqueda, Buenos Aires, Megápolis. 
2000	 Aspectos del mito, Barcelona, Paidós (Paidós Orientalia).
2003	 Mito y realidad, trad. de Luis Gil, Barcelona, Kairós.
Garfias, Gerardo y Marta Turok 
1983	 Los lacandones, un mito de la reforma agraria: antropología e historia de los 

mixe-zoques y mayas, México, Ochoa y Lee Editores/Universidad Nacional 
Autónoma de México/Brigham Young University.

Hübner, Kurt
1985	 Die Wahrheit des Mythos, Munich, Beck.
López Austin, Alfredo 
1990	 Los mitos del tlacuache, México, Alianza Editorial Mexicana.
MacIntyre, Alasdair
1984	 Tras la virtud, trad. de Amalia Valcárcel, Barcelona, Crítica.
Malinowski, Bronislav 
1993	 Magia, ciencia y religión, Barcelona, Planeta/Agostini.
Marion, Marie-Odile
1994	  Fiestas de los pueblos indígenas. Identidad y ritualidad entre los mayas, México, 

Instituto Nacional Indigenista. 
1999	 “Bajo la sombra de la gran ceiba. La cosmovisión de los lacandones”, Des-

acatos, núm. 5, invierno, pp. 39-47, México, Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores (ciesas).

Ortega y Gasset, José 
1964	 Ideas y creencias, Madrid, Espasa-Calpe. 
Ortiz, Fernando 
1940	 Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar, La Habana, Jesús Montero Editor. 
Torre, Francisco de la
2001	 El diálogo intercultural de Alasdair MacIntyre, Madrid, Editorial Dykinson. 
Trench, Tim 
2005	 “Representaciones y sus impactos. El caso de los lacandones en la Selva 

Lacandona”, Liminar, Estudios Sociales y Humanísticos, vol. 3, núm. 2, di-
ciembre, pp. 41-55, San Cristóbal de las Casas, unicach. 


