
número 59, enero-abril, 2014

Sobre la orilla del agua: en torno a la 
dignidad de atenpanecatl 

y de ciertos espacios de culto a Toci 
en México-Tenochtitlan

Elena Mazzetto 
Rossend Rovira Morgado 
Université Libre de Bruxelles

Resumen: El presente trabajo afronta el análisis multidisciplinar e interrelacionado de varios 
espacios liminales y de frontera en la isla de Tenochtitlan asociados tanto al culto a Toci como 
a prístinos cargos político-militares dentro de la antigua jerarquía social mexica. Mediante el 
estudio de fuentes de archivo, referencias a fuentes etnohistóricas de época prehispánica y virreinal, 
observaciones iconográficas y propuestas interpretativas versadas en la etnología mesoamericana 
se sugiere la existencia de profundas conexiones semióticas entre el culto a Toci-Teteo Innan y la 
praxis del poder y del ritual político entre los tenochcas. 

Palabras clave: Tenochtitlan, dignidades nobles, Toci, ritual político, liminalidad.

Abstract: This article addresses the multi-disciplinary and inter-related analysis of various 
liminal and border spaces on the Island of Tenochtitlan associated with both Toci worship and 
the highest ranking political-military positions in the ancient Mexica social hierarchy. A study 
of archival sources, references to Ethno-History sources in the Pre-Hispanic and Vice-Regal eras, 
iconographic observations and interpretative proposals imbued with Meso-American Ethnology 
suggest that deep semiotic connections exist between the worship of Toci-Teteo Innan and the 
exercise of power and political rituals among the Tenochas.

Keywords: Tenochtitlan, noble dignitaries, Toci, political ritual, liminality.

Introducción

Un aspecto escasamente investigado en los estudios que refieren a la so-
ciedad mexica prehispánica es la profunda relación existente entre ciertas 
titulaciones nobiliarias y varias divinidades. Muy pocos ejemplos paradig-
máticos emergen en este preciso tópico, como son el bien conocido cihuacoatl 
Tlacaelel —quien era garante y representante institucional de la diosa ctó-



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado94
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

nica homónima en la alta jerarquía sociopolítica de México-Tenochtitlan— 
o el huitznahuacatl, insigne militar de alta graduación que personificaba a 
Huitznahuatl, faceta guerrera y sureña de Tezcatlipoca [Olivier, 1997: 195; 
Rovira, 2010: 51, 54 y 55].1 A finales del siglo xvi fray Diego Durán [1984 
(1581)] asevera en varias ocasiones en su obra, que el huey tlahtoani y varios 
señores (tetecuhtin) y principales (pipiltin) también eran sacerdotes y espe-
cialistas rituales de tiempo parcial durante las ceremonias litúrgicas que se 
orquestaban durante el ciclo de las veintenas y que tenían lugar en los dife-
rentes barrios de la capital [véase Mazzetto, 2012]. Estas observaciones del 
dominico proporcionan un excelente portal de acceso a una parcela poco 
estudiada de la religión, la ideología, el urbanismo y la política de los te-
nochcas prehispánicos.

El presente estudio ahonda en las claras conexiones que la titulación o 
dignidad de atenpanecatl mostró con una de las múltiples personalidades 
o avatares de la Madre de los Dioses por excelencia de los antiguos mexi-
cas: Toci. La ancianidad característica de esta faceta de la diosa es coadyu-
vante a una compleja axiología centrada en constructos simbólicos en torno 
a la liminalidad, la putrefacción de la materia y la excreción de lo negativo 
hacia el ámbito externo del cuerpo y, por analogía, del altepetl. En esta ideo-
logía en torno a los conceptos de frontera y de demarcación el atenpanecatl 
parece haber desempeñado un papel primordial.

La titulación de atenpanecatl

El atenpanecatl (del náhuatl “el de sobre la orilla del agua”) es referido en 
varias fuentes documentales de tradición indígena como una dignidad 
altamente prestigiosa en el organigrama sociopolítico de los antiguos te-
nochcas. De este modo, el Códice Mendoza o Mendocino [circa 1542: f. 65r] 
lo menciona explícitamente como un gran tecuhtli ejecutor y condestable 
(figura 1), aunque fray Bernardino de Sahagún [2001 (1577), libro VIII, cap. 
XIV: 665] tan sólo lo califica como achcauhtli, es decir, guerrero valiente, 
presumiblemente ennoblecido por hazañas bélicas. Lo cierto es que la eti-
mología que se esconde tras su nombre es evidentemente significativa de 
su rol administrativo como señor de algún barrio colindante con ciertas 
corrientes naturales de agua y acequias, o con la misma laguna circun-

1	 Véase una reciente aproximación al tema en Danièle Dehouve, “Las funciones rituales 
de los altos personajes mexicas”, Estudios de Cultura Náhuatl, núm. 45, enero-junio, pp. 
37-68, 2013.



95Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

dante. Así, Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin [1997 (circa 1620): 46] sostiene 
que atenpanecatl significa “maestre de campo o laguna” y Tezozomoc [2001 
(1598), cap. XVI: 93-96] recuerda que este cargo desempeñó un papel cru-
cial en las operaciones de salvaguarda y avance desde la orilla meridional 
de la isla de Tenochtitlan en territorio de los azcapotzalcas y coyohuaques 
en el siglo xv. Efectivamente, el primer atenpanecatl que los registros indí-
genas mencionan es Tlacaelel, hijo del tlahtoani Huitzilihuitl, quien ostenta 
esta dignidad señorial durante el conflicto que los tenochcas mantendrán 
con los tepanecas y que conducirá a su emancipación hacia 1428. En este 
aspecto, tanto Tezozomoc [2001 (1598), cap. XVII: 97-98] como Chimalpahin 
Cuauhtlehuanitzin [1997 (circa 1620): 46] concurren en mencionar que, con 
inminente posterioridad a la victoria contra los de Azcapotzalco y tepa-
necas, Itzcoatl convino en reorganizar el tejido gubernamental del nuevo 
señorío tenochca, promoviendo a Tlacaelel al cargo de tlacochcalcatl y con-
cediendo la titulación de atenpanecatl a dos hermanos de éste: Xiconoca-
tzin y Citlalcoatl. Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin [1997 (circa 1620) y 2006 
(circa 1620)] también aporta datos adicionales sobre estos miembros de la 
progenie de Huitzilihuitl al decir que Tlacaelel fue morador del barrio de 
Xolloco Acatla y que sus descendientes aún residían allí y en el adyacente 
tlaxilacalli de Ateponazco a inicios del siglo xvii, así como que Xiconocatzin 
era residente y señor del barrio de Temazcaltitlan. Alcanzado este punto, 
cabe plantear que hacia 1430, en plena euforia efervescente tenochca, tres 
ramas de la misma familia ya habían poseído o ejercían simultáneamente 
la dignidad de atenpanecatl, asociada al control y administración de ciertos 
barrios o distritos de la emergente Tenochtitlan [véase Van Zantwijk, 1985]. 
Aunado a esto último, y con paralelos mesoamericanos bien atestiguados 
entre la nobleza mixteca intitulada como toho, que administraba los ba-
rrios de los señoríos en el Posclásico Tardío [Spores, 1984; Terraciano, 2001; 
Lind, 2008: 24 y ss.], o con la concesión del rango de tecuhtli en Cholula 
a ciertos miembros de las élites intermedias vecinales de Puebla-Tlaxcala 
[Pohl, 2003: 62-63], existe la posibilidad de que el control de ciertas digni-
dades y titulaciones prehispánicas se hallase ligado —entre muchas otras 
atribuciones— a tenencias especiales sobre el suelo urbano. Así, la duplici-
dad de dignidades existente dentro del mismo grupo de parentesco habría 
favorecido que las subsiguientes generaciones reclamasen los mismos de-
rechos sobre sendas tenencias y que apareciesen ciclos de faccionalismo y 
de conflictividad en el seno de estas familias nobles, fenómeno de hondo 
calado en Mesoamérica [Brumfiel y Fox, 1994; Bueno, 2004] que se encuen-
tra fuertemente documentado en epígrafes del Clásico Tardío maya que se 
refieren a las titulaciones de aj k’uhun y sajal [Houston y Stuart, 2001: 73-76]. 



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado96
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4 Gracias a varios documentos archivísticos fechados de la década de 

1560, tenemos conocimiento de la pervivencia de estas mismas dinámicas 
entre los descendientes virreinales de los tres hijos de Huitzilihuitl antes ci-
tados. El análisis detenido de estas fuentes primarias plantea, con un eleva-
do grado de seguridad, que la raíz de los trasuntos tratados se encontraba 
en estos primeros atenpanecah, moradores de los barrios de la fracción cen-
tral y occidental de la futura parcialidad de Teopan en México-Tenochtitlan. 
El día 12 de septiembre de 1561 doña María Tlaco Yehual, viuda de don 
Diego de San Francisco Tehuetzquititzin —quien fuese gobernador de la 
parcialidad india de la Ciudad de México entre 1541 y 1554—, se presentó 

Figura 1

Atenpanecatl representado como achcauhtli en el Códice Mendocino 
[Códice Mendocino, 1542: 65, recto].



97Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

ante los oidores de la Real Audiencia de la Nueva España. Su propósito era 
subsanar con éxito un agravio agrario iniciado hacia 1555 por otro miembro 
distinguido de la nobleza tenochca: don Luis de Paz, quien en aquel preciso 
año de 1561 fungía como alcalde ordinario de la parcialidad de San Pablo 
en el seno del cabildo indígena [Gibson, 1953: 217 (tabla 1); 1967: 176]. La 
litigante expresaba con estas palabras los motivos que la habían impulsado 
a pleitearse con él por ciertas huertas ubicadas en el barrio de San Pablo 
Teocaltitlan: 

[…] maria tlaco yehua natural desta cibdad de la parcialidad de san pablo beso 
pies y manos de V. M. y digo que a mi notiçia es benido que don luys de paz 
alcalde hordinario de los yndios de la parte de mexico trata cierto pleyto o 
diferençia sobre cierto camellon de tierra que atrabiesa el açequia que ba por 
detras del matadero […] el qual camellon con otros cinco o seis es mio y de mi 
patrimonio […] [agn-Tierras, vol. 19, 2ª parte, exp. 3: f. 75r].

Por su parte, don Luis de Paz, alias Huehuezaca, exponía sus argumen-
tos alegando que: 

[…] digo que en el barrio de san pablo yo tengo e poseo un camellon que esta en 
el dicho barrio que sera de un veinte en amcho y cinquenta en largo y esta sen-
brado de mays el qual yo preste a don diego governador que fue en esta cibdad 
[…] despues me lo bolbio antes de su fin y muerte y desde entonçes que puede 
aber dies años poco más o menos lo tengo y poseo el qual dicho camellon sem-
brio de agua y despues se seco y como digo tengolos sembrados y al presente lo 
esta e porque un martín y un mario y esteban yndios que me estorban el dicho 
camellon diziendo que quieren hazer calle y es en mi perjuicio. por tanto a V. M. 
pido que para que çessen dicha molestia y a V. M. conste como el dicho camellon 
es myo y de mi patrymonio y lo erede con los demas que tengo y poseo [agn-
Tierras, vol. 19, 2ª parte, exp. 3: f. 80r].

Así pues, ambos creían ejercer la tenencia y posesión patrimonial sobre 
los mismos predios chinamperos. Aportaron varios testigos e informacio-
nes probatorias que contribuyeron a delinear su ascendencia genealógica, 
retrotrayéndola de manera adulterada a varias personalidades prehispá-
nicas vinculadas al linaje de Huitzilihuitl [agn-Tierras, vol. 19, 2ª parte, 
exp. 3: ff. 77r, 77v, 78r]. De nuevo, Tezozomoc [1998 (1598-1609): 141-142] y 
Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin [1997 (circa 1620): 114 y ss.] representan la 
contraparte informativa oficial a estas noticias de archivo, afirmando que 
doña María Tlaco fue hija de Huehue Mauhcaxochitzin, así como nieta del 



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado98
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

tlahtoani Tizoc y de la hija de Xiconocatzin, señor de Temazcaltitlan. Del 
mismo modo, aclaran que Tlacaelel tuvo un hijo llamado Cacama, abuelo 
del susodicho Luis de Paz Huehuezaca. En consecuencia, parece más que 
evidente que dos facciones del mismo linaje se pleiteaban por el control de 
tierras y huertas que habían estado bajo posesión y tenencia de dos atenpa-
necah hermanos en la época prehispánica: Tlacaelel y Xiconocatzin. Cabe 
mencionar que en 1564 doña María Tlaco Yehual y su hijastro don Pedro 
Dionisio aparecen en un acta de compra-venta de un predio y casa muy 
cercanos a los terrenos mencionados en la querella de 1561, puesto que:

[…] dixeron que venian a ynformar a la justicia sobre una casa que esta do. el 
sol sale que por las espaldas [sic. a las espaldas de donde las de Alvarado] tiene 
quatro brazas e por el lado tiene tres brazas y tres camellones de tierra […] y 
dos casas con sus paredones […] [agn-Tierras, vol. 22, 1ª parte, exp. 5: f. 124, 
apud Reyes García et al. (eds. y paleog.), 1996: 110].

En consecuencia, este nuevo solar se encontraría en íntima conexión 
con las que hoy en día son las calles Fray Servando Teresa de Mier y San 
Pablo (en la actual estación del metro Pino Suárez). Es más, por una carta 
bilingüe (en náhuatl y castellano) depositada en la Biblioteca Nacional de 
Francia, sabemos que la transacción del inmueble aún no se había cumpli-
do satisfactoriamente en 1567. La verdadera titular del predio, doña María 
Tizocicatzin —hija de María Tlaco Yehual y don Diego de San Francisco 
Tehuetzquitzin—, exponía lo siguiente:

[…] sea alabado el nombre del señor// entendí v.ras palabras de vos mi madre 
y señora e de vos mi her.no don pedro dionisio que fueron escriptas en v.ra carta 
sobre el suelo e tierra de mis casas que estan e son a las espaldas de las casas de 
alvarado porque yo los mande q las bendiesedes por qs cosa mia e agora soy 
informada que alonso quauhtli trata pleyto sobre ello e su muger e la hija de 
simon. yo digo qllos no son mis parientes porq son maçebuales no se porque 
causa trata pleyto sobre cosa mya por q me las dexo e yo las herede de mi abuelo 
çihuayztitzin e la tierra es mia e de mi hazienda […] // esta carta leeran mi ma-
dre la señora doña maria e mi her.no don p.o que estan en mex.co [bnf- Fonds 
Mexicain, 118: f. 6v].

Este enigmático Cihuayztitzin, al que María Tizocicatzin menciona 
como abuelo suyo y padre de María Tlaco Yehual, también se encuentra 
referenciado de forma adicional en la Genealogía de Pedro Dionisio [1566], 
documento que recientemente María Castañeda de la Paz [2011] ha conec-



99Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

tado con las acusaciones difamatorias sobre incesto que cayeron sobre don 
Pedro Dionisio, pretendiente al cargo del gobernador en el cabildo indio 
de San Juan Tenochtitlan. ¿Cabría plantear, pues, la hipótesis de que María 
Tlaco enfatizó su adscripción parental con Cihuayztitzin, descendiente de 
otro miembro del linaje de Huitzilihuitl, a decir, Citlalcoatl? Sea como fue-
re, estos conflictos por la tenencia y posesión de inmuebles documentados 
en fuentes de archivo de la década de 1560 ponen al descubierto que la an-
tigua dignidad prehispánica de atenpanecatl pudo hallarse intrínsecamen-
te relacionada en origen con el control de los tlaxilacaltin de Teopan, que 
colindaban con la acequia de Xolloco, es decir, Huitznahuac —San Pablo 
Teocaltitlan—, Temazcaltitlan y Xolloco Acatla. Es más, resulta altamen-
te probable que el atenpanecatl fuese el temprano señor de Temazcaltitlan, 
puesto que, tal y como después analizaremos con mayor prolijidad, allí se 
encontraba el Atempan, ayauhcalco dedicado a Toci. 

El supuesto Tocititlan de Pino Suárez y la relocalización del Tecanman

En el pleito protagonizado por doña María Tlaco Yehual y don Luis de Paz 
en 1561 se aporta un plano pictográfico relativo a ciertos predios usurpados 
o vendidos ilícitamente por el alcalde, documento que hemos digitalizado 
para optimizar el análisis de los trazos, glosas en castellano y ciertos gli-
fos en náhuatl (figura 2). Gracias a los anclajes topográficos que ofrecen 
ciertos testimonios del litigio —Miguel Sánchez y Juan Bautista, indios 
principales de San Pablo Teopan— sabemos que el área donde ocurrió 
este conflicto agrario se encontraba “apasada del açequia que pasa de-
tras del matadero donde dizen teucaltitlan” [agn-Tierras, vol. 19, 2ª parte, 
exp. 3: f. 77 vuelto] y “de una puente de palos” [agn-Tierras, vol. 19, 2ª 
parte, exp. 3: f. 79r], es decir, en los predios adyacentes al matadero insta-
lado en 1534 y al puente de Xolloco, o de San Antonio Abad. En la actua-
lidad esta zona se halla entre las calles Chimalpopoca, San Antonio Abad 
y San Pablo [González Obregón, 2006 (1922); Marroquí, 1900]. Del mismo 
modo, la pictografía aporta de manera sugerente una información de suma 
importancia para ubicar el recinto del Tecanman en el lugar donde, de 
manera tradicional, se ha creído la existencia del Tocititlan. Si aceptamos 
que este plano se diseñó siguiendo los convencionalismos en perspectiva 
y espacialidad de raíz indígena [véase Boone, 1998], la parte superior se 
correspondería con el oeste, la inferior con el este, la derecha con el norte y 
la izquierda con el sur. Ello implica que este parcelario se localizó al norte 
de las actuales calles de Fray Servando Teresa de Mier o de Chimalpopoca. 



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado100
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

En consecuencia, Tecanman se ubicaría en el extremo norte de esta zona 
del tlaxilacalli de San Pablo Teocaltitlan, en íntima conexión con la antigua 
traza española y en la zona aledaña a la confluencia de las actuales calles de 
San Pablo-José María Izazaga con Pino Suárez, es decir, en estrecha conti-
güidad con la estación del metro homónima. Es necesario mencionar que el 
recinto del Tecanman aparece en las fuentes documentales como un espacio 
ceremonial íntimamente relacionado con el culto a Tezcatlipoca durante la 
veintena de Toxcatl, puesto que allí la ixiptla —o personificación— de esta 
divinidad ejecutaba danzas rituales. Asimismo, también desempeñaba un 
papel fundamental en Tlacaxipehualiztli, veintena dedicada a Xipe Tótec 
[Sahagún, 2001 (1577), libro II, cap. XXIV: 159; Códice Florentino, 1982 (1569), 
libro II: 50 y ss.; González González, 2011]. 

Cierto es que la localización y carácter institucional de Tecanman han 
resultado controvertidos ya desde el siglo xvi, pues los textos en náhuatl 
presentes en los Primeros memoriales [1997 (circa 1558-1561): 70] y el Códi-
ce Florentino [1986 (1569), libro II: 49] de fray Bernardino de Sahagún tan 
sólo lo presentan como cujcujca itocaiocan tecanma —es decir, “su lugar (de 
Tezcatlipoca) llamado Tecanman donde bailaban y danzaban”— y, en con-
traposición, la información en castellano de la Historia general de las cosas de 
la Nueva España lo cita como “barrio” [Sahagún, 2001 (1577), libro II, cap. 
XXIV: 159]. Dentro de las investigaciones modernas, Alfonso Caso [1956: 
23] lo ubica hipotéticamente en el espacio comprendido entre la traza es-
pañola y el tlaxilacalli de Ometochtitlan, Luis Alberto Martos y Salvador 
Pulido [1989: 85], en la errónea zona donde hoy sabemos que se levantó 
San Pablo Teocaltitlan [véase Rovira, 2010], Edward E. Calnek [2003: 186] 
lo identifica tan sólo de manera indefinida en la parcialidad de Teopan y, 
más recientemente, Carlos Javier González González [2011: 125-127] ha sos-
tenido una ubicación adyacente al Palacio Nacional, sede del antiguo tecpan 
calli del huey tlahtoani Motecuzohma II. No obstante, en el documento picto-
gráfico de 1561 se asevera que los terrenos localizados en el extremo norte 
y noroeste de San Pablo Teocalitlan eran “tierra […] del barrio de tecama 
desta ciudad y la tomo don luis y la vendio” (véase la figura 2, esquina 
superior derecha). Dicho hecho no es baladí, puesto que una fuente suple-
mentaria reafirma la impresión de la naturaleza vecinal que tendría Tecan-
man —a ojos de la interpretación castellana— y, de forma paralela, pone al 
descubierto que el sitio pudo localizarse mucho más al sur de lo propuesto 
por Carlos Javier González González. Es más, esto último se halla en clara 
concordancia con la noticia expuesta en los Anales de Tlatelolco [2004 (cir-
ca 1528): 107], donde se atestigua que Tecanman se encontraba antes de 
llegar a la zona de Quauhquiyahuac, esto es, en la actual área del Zócalo 



101Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Figura 2

Reproducción del plano pictográfico presentado en el pleito de 1561 entre María 
Tlaco Yehual y Luis de Paz Huehuezaca y propuesta de localización del parcela-
rio, de las noticias históricas de 1564-1567 y del Tecanman en una planimetría actual 
del Distrito Federal. (Digitalización, paleografía e interpretación de algunos glifos 
en náhuatl de R. Rovira Morgado con base en agn-Tierras, vol. 19, 2ª parte, exp. 3; 
documento inserto sin numerar.)



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado102
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

capitalino. Cabe recordar que en 1963 los trabajos de ampliación de la calle 
José María Pino Suárez en la Ciudad de México permitieron al arqueólogo 
Francisco González Rul el descubrimiento, en una propiedad ubicada en la 
esquina de la avenida Pino Suárez y José María Izazaga, de un basamento 
piramidal. La fachada principal, donde se localizaban las escaleras, estaba 
orientada hacia el este y, según el arqueólogo, el basamento estaba vincula-
do al Cihuateocalli de Toci a través de la calzada de Iztapalapa [González 
Rul, 1963]. En los años setenta otros importantes trabajos públicos cerca de 
la estación del metro Pino Suárez revelaron la existencia de un conjunto 
formado por 14 estructuras, entre las que se contaban también santuarios, 
habitaciones sobre plataformas, muros y suelos. La cerámica descubierta 
pertenecía a las tipologías Azteca III (1430-1525) y Azteca IV (1525-1550). 
El recinto religioso disponía de estancias, patios hundidos, escalinatas con 
alfardas y algunos pequeños adoratorios de planta rectangular o circular 
(momoztin). De entre estos últimos cabe mencionar el dedicado a Ehécatl-
Quetzalcóatl [Gussinyer, 1969: 33-37], que contaba con fases más tempranas 
asociadas a Tlaloc [Gussinyer, 1970: 7 y ss.] y ciertos motivos iconográficos 
que remitían directamente a Omácatl, avatar de Tezcatlipoca [Heyden, 1970: 
21-23]. De forma adicional, en el sector sureste de este complejo ceremonial 
se localizó otro pequeño momoztli de planta circular también consagrado con 
toda probabilidad a Ehécatl-Quetzalcóatl [Gussinyer, 1973]. El panorama re-
velado por la arqueología con respecto al lugar de culto interpretado como 
el Cihuateocalli y el Tocititlan destaca por sus evidentes dicotomías con la 
información contenida en las fuentes virreinales oficiales. En su artículo de 
1972 González Rul considera que el Tocititlan correspondía al basamento pi-
ramidal descubierto, mientras que el conjunto de habitaciones y santuarios, 
entre los que se encontraba el templo consagrado a Quetzalcóatl, sería el 
lugar donde se encontraba el Cihuateocalli [González Rul, 1972: 18]. Sin 
embargo, varias preguntas relativas a este espacio permanecen sin res-
puesta. Ante todo, habría que preguntarse si los testimonios arqueológicos 
—muy reducidos— recogidos en relación con el basamento piramidal de 
la estación del metro son suficientes para identificar esta estructura como  
el espacio consagrado a Toci. Además, Durán, Tezozomoc y también Sa-
hagún explican con detalle que lo que se llamaba Tocititlan no era el ver-
dadero santuario de Toci, sino una imponente estructura de madera que 
estaba enfrente del templo y de la que la arqueología no ha podido localizar 
ninguna huella. Si el Cihuateocalli era una pirámide de dimensiones im-
portantes, como relata González Rul, habría que interrogarse sobre la razón 
que impulsa a Durán a insistir sobre su tamaño reducido, comprobado por 
la utilización de un vocabulario que, tal y como anotaremos posteriormen-



103Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

te, remite de manera clara a oratorios modestos localizados en lugares des-
poblados. Asimismo, ubicando el Cihuateocalli y el Tocititlan cerca de la 
estación del metro Pino Suárez, González Rul desatiende deliberadamente 
la información contenida en las fuentes ya mencionadas. En efecto, estas 
últimas ubican con precisión el Tocititlan cerca de Acachinanco, antes del 
puente de Xolloco, siempre sobre la calzada de Iztapalapa, pero más al sur 
del conjunto cultural descubierto en Pino Suárez. Esta hipótesis permite 
afirmar que el barrio donde se encontraba el Tocititlan coincide con el de 
Xolloco Acatla o el de Macuiltlapilco. En efecto, Caso supone que la pri-
mera cruz se ubicaba precisamente en el barrio de Acatlan, mientras que 
el barrio de Macuiltlapilco, al sur del precedente, es donde el investigador 
mexicano ubica la “albarrada de San Esteban”, es decir, el emplazamien-
to de Acachinanco.2 De la misma manera, según Luis González Aparicio 
[1973: 71], el límite meridional de este tlaxilacalli se encontraba muy cerca 
del fuerte. 

El Atempan y su relación con Toci 

Existe una indiscutible simbiosis semántica entre atenpanecatl y Atempan 
(nah. Atenpan “sobre la orilla del agua”), topónimo mencionado en los Pri-
meros memoriales como sitio o lugar [1997 (circa 1558-1561): 22] y, nuevamen-
te, referenciado en el texto sahaguntino en castellano como barrio contiguo 
al Huitznáhuac calpulli donde existía un edificio consagrado a Teteo Innan 
o Toci, en el que juntaban niños para ser sacrificados, leprosos y mancebos 
cuecuextecah —huaxtecos— [Sahagún, 2001 (1577), libro II, apéndice: 257, 
265-266]. Estas sucintas noticias evidencian que el Atempan se encontró en 
estrecha proximidad con el Huitznáhuac, templo consagrado durante el 
reinado de Motecuzohma I Ilhuicamina (circa 1450), y desmantelado hacia 
1525 para construir encima la primitiva parroquia de San Pablo el Viejo 
[Torquemada, 1983 (1614), vol. I, libro II, cap. XLIII: 210; Rovira Morgado, 
2010: 43-46]. En este sentido, el tlaxilacalli adyacente al Huitznahuac calpulli/

2	 Sabemos que Caso basa su interpretación en las referencias sacadas de la Crónica mexi-
cana de Tezozomoc [2001 (1598), cap. LXXI: 302; cap. XCVIII: 421], aunque Macuiltla-
pilco es referido únicamente allí como “parte”. No existen fuentes de información adi-
cionales de la época virreinal temprana que sustenten la existencia de este hipotético 
barrio prehispánico. Las primeras referencias documentales son de finales del siglo 
xvii y del siglo xviii, abogando por un claro origen indígena colonial [véase Calnek, 
2003: 185, tabla 2].



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado104
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

San Pablo Teocaltitlan es identificado tanto por Alfonso Caso [1956: 22] 
como por Luis González Aparicio [1973] y Edward E. Calnek [2003: 167 
(mapa 7e)] con el mencionado Temazcaltitlan, etimológicamente conecta-
do de manera significativa con el baño de vapor o temascal, pero tam-
bién con la diosa Toci y con ciertos relatos fundacionales de los tenochcas 
[Rovira, en prensa]. Es más, por documentación de archivo de la época 
virreinal sabemos que un callejón cercano al barrio de Temazcaltitlan aún 
mantenía la toponimia vecinal náhuatl con el nombre de Coconepa [véase 
agn-Matrimonios, vol. 93, exp. 50: f. 257r; Dávalos, 2009: 105 (cuadro 1) y 
162], vecindad donde existían baños públicos y cuya etimología (del ná-
huatl “sobre los niños”) remite de manera inequívoca a las antes citadas 
prácticas culturales de la época prehispánica. Destacamos aquí que Rudol-
ph van Zantwijk [1966: 182] se percató de la intrínseca relación semiótica e 
ideológica que mantenía el Atempan con Chalman, calpulli fundacional de 
procedencia chinampaneca que se hallaba bajo la protección de Toci-Tonan-
tzin-Cihuacoatl y que arribó a Temazcaltitlan hacia 1325, protagonizando 
los célebres pasajes del descubrimiento del manantial de Toltzallan Acatza-
llan y de la hierofanía del águila posada en un tunal [Rovira Morgado, en 
prensa]. En consecuencia, el Atempan sería un locativo referencial al primi-
genio templo ayauhcalli de la diosa Toci-Teteo Innan-Cihuacoatl en el barrio 
de Temazcaltitlan, cuya dignidad señorial era reconocida con el nombre de 
atenpanecatl. Hacia 1430, con la construcción de la calzada de Iztapalapa 
y con la señalización de los límites y linderos hacia donde debía de cre-
cer la emergente y emancipada Tenochtitlan [Tezozomoc, 2001 (1598), cap. 
XIX: 106; Ordenanza del señor Cuauhtémoc, 2001 (circa 1680)], se edificaría un 
nuevo santuario a Toci en el límite periférico meridional de lo que sería la 
futura isla que contemplaría la hueste cortesiana en 1519: el Tocititlan. A 
medida que la urbe fue creciendo y que se diseñaron los nuevos ejes axiales 
y de comunicación, se fueron levantando nuevos templos a Toci con carác-
ter limítrofe, tales como el Atenchicalcan en el término más occidental de la 
parcialidad de Moyotlan sobre la calzada de Tlacopan [Primeros Memoriales, 
1997 (circa 1558-1561): 88; Códice Florentino, libro XII, cap. XIV, 1986 (1569): 
65-69; Mazzetto, 2012: 358]. De este modo, se fue elaborando una suerte de 
“urbanismo replicante” [véase el concepto en Spencer, 2010] tendiente a tea-
tralizar la memoria social [Alcock, 2001: 337] relativa a los prístinos inicios 
chalmecas de Tenochtitlan.3

3 	 En consecuencia, planteamos la disociación entre los tres espacios diferenciados de 
Atempan, Atenchicalcan y Tocititlan, unificación planteada por estudios anteriores 
[González Torres, 1985].



105Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Tocititlan. santuario de Toci en México-Tenochtitlan

Tal y como enunciamos con anterioridad, el santuario de la diosa Toci, lla-
mado Cihuateocalli y Tocititlan, era el lugar de culto consagrado a la dio-
sa de la Tierra. Aunque nuestras dos fuentes principales —Sahagún y Du-
rán— mencionan la existencia de este edificio, el acercamiento a su estudio 
aparece extremadamente problemático; esto debido a varias preguntas que 
surgen acerca de las actividades que se desarrollaban en este espacio. A este 
respecto, Durán es sin duda el testigo más exhaustivo. Explica claramen-
te que la diosa Toci no tenía ningún templo consagrado en el recinto sa-
grado de México-Tenochtitlan. En cambio, el autor especifica que el único 
santuario consagrado a esta divinidad estaba formado por un conjunto de 
dos estructuras, llamadas Cihuateocalli4 yTocititlan,5 ubicadas en la entrada 
meridional de la antigua Ciudad de México, en correspondencia con el lu-
gar donde se encontraba la primera cruz. En la veintena Ochpaniztli el san-
tuario era decorado con ramas y se limpiaba la gran calzada que llevaba a 
Colhuacan, a la honra del santuario. El autor enumera una serie de vocablos 
para describir el lugar llamado Cihuateocalli, entre ellos “ermita” y “hu-
milladero”, palabras que remiten a la idea de una construcción de tamaño 
pequeño.6 Al interior de este santuario se guardaba la efigie de madera de 
la diosa, encima de un altar, sin ningún sacerdote asignado a su servicio.7 
Enfrente de este santuario se encontraba el Tocititlan, cuya estructura era 
la siguiente: había cuatro mástiles levantados en forma de cuadrado, cada 

4	 Durán [1984 (1581), t. I, cap. XV: 143] da como traducción “Iglesia u oratorio de mu-
jeres”. Literalmente este nombre significa “Templo de las mujeres” [Wimmer, 2006; 
véase teocalli; cihuatl].

5	 La traducción de Durán [1984 (1581), t. I, cap. XV: 143] es “Junto al lugar de la diosa 
Toci”. -tlan es un sufijo locativo que Wimmer traduce como “avec, près de, auprès de, 
dans, dessous, entre, à, etc.” [Wimmer, 2006; s.v. tlan].

6	 Respecto del vocablo “ermita”, el Diccionario de la Real Academia Española otorga la 
siguiente definición: “Capilla o santuario, generalmente pequeño, situado por lo común 
en despoblado y que no suele tener culto permanente” [“Ermita”, en Real Academia Es-
pañola, <http://buscon.rae.es/draeI/SrvltConsulta?TIPO_BUS=3&LEMA=ermita>, 
consultado el 1 de noviembre de 2011]. En el caso de la palabra “humilladero”, la 
definición es “Lugar devoto que suele haber a las entradas o salidas de los pueblos y 
junto a los caminos, con una cruz o imagen” [“Humilladero”, en Real Academia Españo-
la, <http://buscon.rae.es/draeI/SrvltConsulta?TIPO_BUS=3&LEMA=humilladero>, 
consultado el 1 de noviembre de 2011].

7	 Durán [1984 (1581), t. I, cap. XV: 144] explica que eso se debía al hecho de que los sacer-
dotes que se encargaban del culto de la diosa eran los que se ocupaban del santuario 
Tlillan en el recinto ceremonial de la ciudad.



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado106
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

uno medía más de 25 brazas de altura [Durán, 1984 (1581), t. I, cap. LXII: 
464]. Encima de estos mástiles había un andamio que sostenía una cabaña 
de paja. Según Durán, la única ceremonia que involucraba los espacios del 
Cihuateocalli y del Tocititlan era el ritual donde la ixiptla de Toci se quitaba 
la piel y sus atavíos, evento que correspondía al cierre de las ceremonias de 
Ochpaniztli (figura 3).

Figura 3

Alzado axonométrico idealizado del Tocititlan sobre la calzada de Iztapalapa (R. 
Rovira Morgado según datos presentes en Sahagún, 2001 (1577) o el Lienzo de Tlax-

cala, 1983 (circa 1550).

En realidad el tratado histórico de Durán afirma que el Tocititlan era 
también un lugar de sacrificio. En efecto, después de una guerra contra los 
habitantes de Tlaxcala, la Historia cuenta que los mexicas llevaron una par-
te de los cautivos de guerra al santuario de la diosa para ser atados a los 
mástiles que sostenían la cabaña donde se encontraba la efigie; luego fue-
ron sacrificados a flechazos. En otro pasaje de su crónica Durán explica que 
los huexotzincas, celosos de la amistad entre los mexicas y los tlaxcaltecas,  



107Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

decidieron vengarse quemando el santuario de Toci, que fue completa-
mente destruido. Como respuesta a este acto tan atrevido los mexicas de-
clararon la guerra a los huexotzincas y, con motivo de celebrar la victoria, 
reconstruyeron el santuario de Toci para que fuera más grande, más deco-
rado y mantenido por sacerdotes. Una parte de los cautivos fue igualmente 
sacrificada a flechazos a la honra del nuevo templo [Durán, 1984 (1581), 
t. II, cap. LXII: 463-464]. Recordamos que la muerte por flechamiento era 
precisamente un sacrificio hecho a la tierra, cuya ejecución tenía el obje-
tivo de alimentarla y vivificarla.8 Respecto de los datos contenidos en el 
Códice Florentino, Sahagún proporciona una información muy significati-
va relativa al lugar llamado Cihuateocalli, es decir, que existían diferentes 
santuarios que llevaban la misma denominación. Este aspecto emerge con 
evidencia a través de la lectura de las ceremonias del día 1 lluvia y 1 águila, 
a la honra de las diosas Cihuapipiltin. La descripción del día 1 lluvia dice 
que los templos de estas diosas se encontraban en cada barrio y en todas 
las encrucijadas.9 Diferentes tipos de ofrendas, como papeles manchados 
de olli líquido, así como comida y bebidas, se depositaban “yn izquican cici-
hoateucalco”, es decir, “en los diferentes templos de las diosas” [Códice Flo-
rentino, 1982 (1569), libro IV, cap. XXXIII: 108]. Encontramos otras mencio-
nes del lugar llamado Cihuateocalli en la Crónica mexicana de Tezozomoc. 
Según este autor, el çihuateocalli era el “templo de las monjas” y figuraba 
en la lista de los templos utilizados como “degolladeros” durante la inau-
guración del Templo Mayor realizada por el soberano Ahuítzotl en 1487.10 
La gran cantidad de víctimas sacrificadas en esta ocasión habría represen-
tado la razón de la renovación de los tzompantli ubicados en los recintos 
de los templos utilizados durante los sacrificios masivos. Este dato lleva 
a considerar que el Cihuateocalli poseía también una plataforma de exhi-
bición de cráneos [Tezozomoc, 2001 (1598), cap. LXXIII: 310]. Tezozomoc 

8	 Según los Anales de Cuauhtitlan [2011 (1563): 59], en el año Nueve Caña llegaron en la 
tierra las “mujeres divinas” llamadas Ixcuinanme, quienes introdujeron el sacrificio a 
flechazos en Tollan a través de la muerte de sus esposos. Este ritual ha sido interpre-
tado como una “boda con la tierra” [Seler, 1963, vol. I: 122, 130-131; Graulich, 1999: 40, 
117, 293].

9	 Códice Florentino [1982 (1569), libro I, cap. X: 19; libro II, cap. XXXI: 127; libro IV, cap. XI: 
41]. En la versión en castellano del documento estos lugares son llamados “templo” 
[Sahagún, 2003 (1569), libro I, cap. X: 64], “oratorios de las diosas” [2003, libro II, cap. 
XXXI: 199] o “los oratorios edificados a honra destas diosas por las divisiones de las 
calles y caminos” [2003, libro IV, cap. XI: 330-331]. 

10	Tezozomoc [2001 (1598), cap. LXXII: 308] “que el templo de las monjas [que] llaman 
çihuateocalli lo propio estaua tinto [en] sangre”. 



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado108
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

nos proporciona también información sobre el Tocititlan. La función de este 
lugar —al cual denomina Tooçi— era la de alumbrar el camino durante la 
noche. El lugar era llamado tocicuahuitl (nah., “el árbol/madero de Toci”) 
y Motecuhzoma II lo califica de “vela, luz y guardiana de la ciudad” [2001 
(1598), cap. CII: 439]. Este autor nos proporciona también una información 
espacial, explicando que este lugar estaba localizado “en la albarrada de 
Santiesteuan, antes de llegar a Acachinango” [2001 (1598), cap. CI: 437-439]. 
Este detalle es confirmado por Durán [1984 (1581), t. I, cap. XV: 144] cuando 
explica que Cortés se había alojado en este lugar, y allá, cerca del Tocitit-
lan, había instalado su real. Se trata, pues, de la ya mencionada referencia 
a Acachinanco. En otro pasaje de la Crónica mexicana el autor describe el 
camino tomado por los emisarios de Motecuhzoma II que estaban llevando 
a Tenochtitlan la gran piedra destinada al Templo Mayor. El monolito se 
paró en diferentes lugares, profiriendo su intención de no desplazarse hasta 
México. El documento relata que “llegando a Toçititlan, junto al albarrada 
de Santiesteuan, allí durmió otra bez la piedra”. Lo que resulta interesante 
en este pasaje es que la etapa siguiente es el antes citado puente de Xolloco, 
donde el monolito se para definitivamente y se hunde en las aguas de la 
acequia homónima [Tezozomoc, 2001 (1598), cap. CIV: 449-450]. De forma 
suplementaria, otro pasaje de esta misma obra, que refiere al camino de los 
cautivos que entraban en Tenochtitlan por la calzada meridional de Iztapa-
lapa, dice que esta zona “es en Acachinanco, la primera cruz que agora está 
por la parte de Cuyuacan, camino rreal que agora entra en Mexico” [2001 
(1598), cap. LXXI: 302]. Un último pasaje de la obra del cronista merece una 
cita. Describiendo la ceremonia celebrada en la honra de Chalchiuhtlicue, 
que tuvo lugar en el momento de la inauguración del nuevo acueducto 
realizado por Ahuítzotl, se sostiene que: “llegando el agua en Acachinango, 
que agoras y está allí una ermita de Santisteuan” [2001 (1598), cap. LXXXII: 
352]. Además, el papel de lugar de aglomeración de los cautivos de gue-
rra se vincula de manera indiferenciada a Acachinanco, a Xolloco Acatla, a 
Macuiltlapilco y al Tocititlan.11 Se puede concluir este análisis subrayando 
que, en sus Obras históricas, Alva Ixtlilxóchitl [1975-1977 (circa 1620), t. II, 
cap. XCV: 261] relata que, durante el sitio de la capital mexica de 1521, los 
castellanos conquistaron dos “torres” que se ubicaban a la entrada de la 

11	  El pasaje dice: “y manda luego [que] bayan al rresçibimiento del campo mexicano. Ydos, 
los toparon [en] la parte [que] llaman Toçitlan” [2001 (1598), cap. LXXI: 302; cap. LXXIX: 339; 
cap. LXXXVII: 376; cap. XCIV: 403; cap. XCVI: 412; cap. CII: 438]. Recordamos también que 
los Anales de Juan Bautista [2001 (1582): 269] sostienen que Tocititlan se encontraba sobre la 
misma calzada que conducía a San Antonio Abad.



109Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

ciudad y que “estaban en Acachinanco y Tozititlan”. Desde el punto de 
vista pictográfico recordamos también la lámina 40 del Lienzo de Tlaxcala 
[1983 (circa 1550), lámina 40]. En esta ilustración, que muestra la batalla 
protagonizada por los mexicas y los castellanos en la calzada de Iztapala-
pa, vemos el templo de Toci exactamente en el centro de la representación. 
Está formado por un pequeño edificio al cual se accede por una escalera 
con peldaños. En la cumbre se encuentra una plataforma donde están hin-
cados dos palos. Tres vigas están fijadas horizontalmente sobre estos dos 
palos. Encima de estos últimos se ve una máscara, pintada de blanco, que 
está hecha con la piel de la pierna de la representación de la diosa. El lugar 
se denomina Tocicuauhtitlan, “cerca del árbol de Toci”. Alrededor de la es-
tructura se desarrolla una importante batalla. Esta lámina es fundamental, 
pues las características iconográficas de este edificio son las mismas que se 
encuentran en la lámina 251v de los Primeros memoriales —la cabeza encima 
del mástil—, así como en los documentos pictográficos pertenecientes al 
“Grupo Borgia”, como la lámina 32 del Códice Fejérváry Mayer [1994 (siglo 
xvi)] y la lámina 11 del Códice Vaticano B [1993 (siglo xvi)]. Las informacio-
nes espaciales contenidas en estas fuentes permitieron a Ignacio Alcocer, 
en 1926, proponer una ubicación para este lugar de culto. La primera cruz 
mencionada por Durán se localizaría en el camino que llegaba a la ciudad 
desde la calzada de Iztapalapa, elemento claramente perceptible en el Mapa 
de Uppsala [circa 1550]. Por ello, Alcocer [1926: 324] ubica al santuario cerca 
de la Iglesia de San Antonio y del puente de Xolloco que, tal y como antes 
hemos referido, toma su nombre de la acequia que cruzaba la calzada de 
Iztapalapa en lo que hoy en día es la encrucijada formada por la calzada 
de San Antonio Abad y la calle Chimalpopoca [1926: 325].12 El autor retoma 
los datos de Durán con el fin de subrayar que el conjunto del Cihuateocalli 
y Tocititlan corresponde al lugar del primer encuentro entre Motecuhzoma 
Xocoyotzin y Hernán Cortés.13

Desafortunadamente, el cuadro general se complica analizando la cró-
nica de Sahagún. Este autor menciona el Tocititlan exclusivamente como un 
lugar de depósito de los atavíos de Toci, pero en la descripción de la vein-

12	Este dato es retomado también por Torquemada [1975-83 (1614), libro VI, cap. XCI: 
277].

13	Alfonso Caso [1956: 19] reporta el barrio donde se pudo celebrar esta entrevista con 
el nombre de Cuezcontitlan (nah. “donde están las trojes”). No obstante, y de forma 
similar al caso de Macuiltlapilco, la primera referencia documental de Cuezcontitlan 
no es anterior a finales del siglo xvii [Calnek, 2003: 185, tabla 2], en un periodo ya 
avanzado del Virreinato.



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado110
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

tena de Ochpaniztli, evoca también la existencia de un templo consagrado 
a Toci, aunque sin especificar nunca su localización exacta. Este lugar está 
calificado de iteopan y teocalli en la versión náhuatl y de “cu” en la versión 
en castellano, un detalle que no permite reconstruir las características del 
edificio, ya que se trata de vocablos caracterizados por una gran versati-
lidad.14 El aspecto que nos informa sobre la importancia del edificio es el 
análisis de las ceremonias que se desarrollaban en este espacio. Pensemos en 
el sacrificio de la ixiptla de Toci, en la entrega de los atavíos de la diosa por 
parte de los nobles y en la danza Nematlaxo en la que participaba el tlahtoani. 
Así que, si analizamos los datos proporcionados por Sahagún, el cuadro que 
emerge es el de un templo sobre pirámide, caracterizado por la presencia de 
un santuario donde tenían lugar los sacrificios, así como de un patio para 
la realización de danzas. Por otro lado, también encontramos mención de 
un espacio donde la ixiptla era guardada antes del sacrificio y que Sahagún 
[2001 (1577), libro II, cap. XXX: 194] describe como “una casa” situada cerca 
del templo donde la víctima sería sacrificada. Resumiendo, los espacios re-
lacionados con el recinto de la diosa Toci son los siguientes: 

•	 Santuario sobre pirámide con piedra para los sacrificios (téchcatl) 
•	 Patio
•	 “Casa” donde se guardaba y se preparaba la ixiptla antes del sacrificio
•	 Tzompantli
•	 Tocititlan

Ciclo ritual y significación simbólica del Tocititlan

Estimamos fundamental clausurar esta investigación con unas últimas con-
sideraciones acerca del valor simbólico y religioso del Tocititlan. La crónica 
de Sahagún lo califica de cuauhticpac en la versión náhuatl (“encima de la 
madera”) y de “garita” en la versión en castellano. Estos dos vocablos se 

14	El análisis de los campos semánticos del vocablo iteopan, en el Códice Florentino, subra-
ya que esta palabra hacía referencia al santuario del dios, en la cumbre de la pirámide, 
donde se guardaban las efigies divinas [Códice Florentino, 1982 (1569), libro I, cap. XVI: 
35; libro III, cap. I: 13; libro IV, cap. V: 17], pero también a los santuarios que constituían 
los templos de los barrios [1982 (1569), libro I, cap. XV: 56; libro II, cap. 30: 99], así como 
a los edificios vinculados al santuario, esto es, los lugares donde se guardaban las 
ixiptlas o el lugar de fabricación de las efigies de masa tzoalli [1982 (1569), libro II, cap. 
XXX: 119; libro IV, cap. XXV: 87]. Iteopan era también sinónimo de teocalli [1982 (1569), 
libro VIII, cap. VI: 17].



111Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

emplean también para describir la estructura de madera localizada en el 
Popotl Temi, la montaña donde la ixiptla de Cintéotl y los guerreros iban 
a dejar la máscara hecha con la piel de la pierna de la víctima que había 
representado a Toci. Este lugar se encontraba en la frontera del territorio 
mexica. Es posible subrayar que estos dos lugares compartían muchos ele-
mentos comunes. Uno —el Tocititlan— estaba localizado frente a las casas 
y a las acequias de Tenochtitlan [Durán, 1984 (1581) t. I, cap. LXXII: 463]; el 
otro —la estructura de madera del Popotl Temi— se hallaba frontero al te-
rritorio enemigo. Sahagún dice que la construcción se ubicaba exactamente 
en el límite del lugar donde se desarrollaba la batalla entre los guerreros 
mexicas y los enemigos que no querían que la máscara se quedara en sus 
tierras [Códice Florentino, 1982 (1569), libro II, cap. XXX: 122; Sahagún, 2001 
(1577), libro II, cap. XXX: 193-199]. Uno acogía la piel y los atavíos de la 
ixiptla de Toci, el otro la máscara hecha con la piel de una de sus piernas. 
Por fin, los rituales que se desarrollaban en estos dos espacios involucraban 
la participación de guerreros, así como la realización de batallas reales o 
fingidas. Así, uno era la reproducción del otro: el primero integrado en la 
dimensión cultural, el segundo en la dimensión natural. Podemos citar dos 
fuentes donde estos dos espacios se funden en uno solo como testimonio 
de su asimilación: la ilustración de la fiesta de Ochpaniztli en los Primeros 
memoriales y la descripción de la fiesta contenida en el Códice Tudela y en el 
documento llamado Costumbres….15 Estos aspectos nos restituyen el simbo-
lismo de un espacio estrechamente vinculado con las zonas liminales de las 
fronteras, un elemento que remite a la importancia otorgada a los rituales 
de expulsión que tenían el objetivo de, una vez acabadas las ceremonias, 
abandonar un poder sagrado que se había vuelto peligroso.16 Este poder 

15	En el primer caso cuatro guerreros armados con macuahuitl se dirigen y suben com-
batiendo encima de una escalera de madera. En la cumbre se encuentra una efigie de 
Toci-Teteo Innan. Mientras que el texto hace referencia al ritual que se desarrollaba en 
el Popotl Temi, la imagen muestra a la diosa con sus atavíos completos, adornos que 
se guardaban en el Tocititlan [Primeros memoriales, 1997 (1558-1561), lam. n. 251v]. En 
el segundo caso observamos que había un solo mástil y que en su cumbre se ponía la 
máscara hecha con la piel de la pierna de la diosa. El día siguiente se ponían también 
la piel, los huesos, los adornos y la escoba. Todo se guardaba durante 20 días con el fin 
de evitar los robos de los huexotzincas [véase el Códice Tudela, 2002 (1540-1553): 208 y 
las Costumbres…, 1945 (siglo XVI): 47-49].

16	Para comprender el campo de acción de los ritos de expulsión es necesario evocar la 
diferencia existente entre el “sacrificio de consagración” y de “expiación” teorizados 
por Hubert y Mauss [1968: 261]. Este último se caracteriza por la transmisión de un 
carácter del rito del sacrificante a la víctima, en un ritual que tiene el objetivo de 
liberarse de un elemento que puede corresponder a la enfermedad, a la muerte o al 



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado112
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

era encarnado por la piel, portadora por antonomasia de la mancha en el 
pensamiento religioso de los antiguos mexicanos.17 David Carrasco [2002: 
198] define los desplazamientos de la piel de Toci como círculos cosmo-
mágicos, es decir, espacios simbólicos donde las entidades sobrenaturales 
y los hombres intercambiaban sus esencias con el fin de participar en el 
rejuvenecimiento de las fuerzas naturales. Debido al contexto guerrero que 
acompañaba el depósito de la piel de Toci, el autor considera que el cuerpo 
de la diosa cumplía con el objetivo de preparar a los hombres para la gue-
rra. Compartimos la opinión de Michel Graulich [1999: 141] cuando afirma 
que la máscara y la piel de Toci representaban la mancha del pecado, y que 
por esta razón los enemigos combatían contra los mexicas que querían 
abandonar la máscara en su territorio. Otro aspecto muy sugerente, en re-
lación con los rituales que involucraban la utilización del Tocititlan, emer-
ge a través de la lectura detallada de un pasaje de Durán donde se describe 
la carrera que se llevaba a cabo con el fin de depositar la piel y los atavíos 
de la diosa. Este recorrido empezaba a los pies del Templo Mayor y acaba-
ba en el Tocititlan. En el primer pasaje el fraile explica que la ixiptla de la 
diosa iba acompañada por sus servidores huaxtecos, “de los cuales, el uno 
iba vestido de blanco y el otro de colorado y el otro de amarillo y el otro de 
verde”. En el pasaje siguiente, en cambio, explica que, llegando al Tociti-
tlan, “los que venían con disfraz de guasteco y los demás se desnudaban 
de aquellos disfraces y los colgaban de las esquinas del andamio, dejando-
los allí como trofeo” [Durán, 1984 (1581), t. I, cap. XV: 148]. Parece intere-
sante mencionar este pasaje, en lo que asistimos —según nuestra opinión— 
a la creación de un cosmograma [Mazzetto, en prensa]. La efigie de Toci, 
representación de la Tierra, se sitúa en medio de una estructura cuadrada 
en cuyas cuatro esquinas se encuentran los atavíos de los huaxtecos de los 

pecado. Danièle Dehouve [2009] subraya los métodos metafóricos utilizados por las 
culturas indígenas del México antiguo y contemporáneo que realizaban los ritos de 
expulsión. El elemento negativo era capturado y encerrado en un soporte —como es 
un maniquí o un animal—, y echado en un territorio desierto o en el territorio de los 
vecinos. Por ello la metáfora de la expulsión sería el desplazamiento y no la destruc-
ción del elemento negativo.

17	El simbolismo de la mancha relacionada con las pieles de desollados de las ixiptlas de 
los dioses mexicas es un tema bien conocido en la literatura especializada. Como es 
subrayado por Graulich [1999: 312-313], la piel de desollado era una metáfora del pe-
cado y de la mancha espiritual, y los portadores de pieles, en Tlacaxipehualiztli, eran 
penitentes, personas que sufrían de enfermedades de la piel y de los ojos enviadas por 
Xipe Tótec como punición por los pecados cometidos. Por ello la acción de quitarse la 
piel correspondía a una purificación. 



113Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

cuatro colores. En esta representación miniaturizada del cosmos sugerimos 
que la presencia de los huaxtecos diversamente coloreados puede ser una 
alusión a la fragmentación cromática de los dioses de la lluvia y del maíz 
de los cuatro puntos cardinales, estudiada con detalle por Élodie Dupey 
García [2010]. Los huaxtecos, representantes de la fertilidad, se confun-
dían precisamente con estas entidades.18 La lámina 30 del Códice Borbónico 
representa la diosa rodeada por los tlaloque/chichicomecoa de los cuatro  
colores. Estos personajes figuran en diversos acontecimientos míticos 
mesoamericanos, entre los que el episodio del robo del maíz del Tonacaté-
petl es uno de los más conocidos. La Leyenda de los soles [2011 (1558): 179-
181] cuenta cómo las divinidades pluviales —guiadas por Nanáhuatl— 
fulminan a la Montaña de Nuestra Subsistencia para extraer el alimento. 
Luego el maíz será llevado por los tlaloque y distribuido hacia las cuatro 
direcciones cósmicas.19 Dupey García [2010, vol. I: 163-167] se apoya en el 
análisis de esta epopeya mítica comparándola con las sacadas de la docu-
mentación del territorio maya con el objetivo de proponer que la aventura 
del robo del maíz puede representar una variante del mito de la disposi-
ción del espacio. Por ello, el cereal llevado por los tlaloque podría estar 
en el origen de la función de soportes cósmicos de las plantas de maíz, 
exactamente como, entre los mayas, los Bacabs habían plantado los árbo-
les multicolores en las cuatro direcciones cósmicas. La representación de 
los dioses de la lluvia como soportes de la superficie terrestre y asociados 
al maíz es evidente en el análisis iconográfico del tepetlacalli de Tizapan.20 

18	Las relaciones entre el simbolismo de los huaxtecos y el de los dioses del maíz son nu-
merosas. Recordamos que Cintéotl-Itztlacoliuhqui es una entidad asociada a la direc-
ción oriental, la región de Venus como Estrella de la Mañana, así como la dirección del 
origen del pueblo huaxteco. Desde el punto de vista iconográfico, estos últimos, en el 
Códice Borbónico [1991 (circa 1563), lám. núm. 30] lucen la misma raya vertical en la cara 
que es también típica del dios del maíz maduro [Códice Borgia, 1963 (siglo xvi), lám.  
14: 52; Graulich, 1999: 101, 107-108]. Una consideración análoga puede ser formulada 
respecto del gorro cónico de los huaxtecos, que representa uno de los atributos funda-
mentales de Itztlacoliuhqui. Paso y Troncoso [1898: 146] identifica los cuatro tlaloque-
chichicomecoa del Códice Borbónico precisamente como los cuatro servidores huaxtecos 
de las diosas.

19	En nuestro análisis compartimos la interpretación del mito propuesta por Alfredo Ló-
pez Austin y Leonardo López Luján [2006], quienes consideran a los dioses acuáticos 
como realizadores de la ruptura del Tonacatépetl y responsables del robo del cereal.

20	En esta caja vemos una imagen de los tlaloque de los cuatro colores dispuestos alrede-
dor de un círculo que Karl Taube [2000: 318-319] ha interpretado como un chalchihuite 
del que emergen plantas de maíz.



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado114
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

Por esta razón concluimos que dichos elementos demuestran la posi-
bilidad de que el Tocititlan haya hospedado una reproducción cósmica en  
la que la efigie de Toci-Teteo Innan representaba la superficie terrestre  
en medio de los cuatro soportes cósmicos encarnados por los atavíos per-
tenecientes a los huaxtecos, otro aspecto de los dioses de la lluvia y del 
maíz.21 Este dato es confirmado por la relación que las diosas telúricas guar-
daban con la cuatripartición del universo mesoamericano. En la veintena 
de Huey Tecuilhuitl, Xilonen —la faceta joven de Toci-Tierra—, realizaba 
un recorrido por la isla de México-Tenochtitlan. Efectuaba el rito llamado 
Xalaquia, “entrada en la arena”, en cuatro lugares situados en las orillas 
de la ciudad, vinculados a las cuatro direcciones cósmicas y a los signos 
calendáricos Ácatl, Técpatl, Calli y Tochtli [Códice Florentino, 1982 (1569), libro 
II, cap. XXVII: 103-104]. Asimismo, el templo de Cihuacóatl —otro aspecto 
de Toci— era llamado Tlillan, “negrura” [Durán, 1984 (1581), t. I, cap. XIII: 
127]. Su glifo era el de una casa con un fondo negro y un diseño cuatripar-
tito a manera de cruz de Malta en blanco [Códice Mendoza, 1997 (circa 1542), 
lámina núm. 65r.; Códice Borbónico, 1991 (circa 1563), lámina núm. 34] cuya 
presencia evocaría a los cuatro rumbos del universo [Paso y Troncoso, 1898: 
246]. Por ello el cosmograma del Tocititlan confirma que el vínculo “diosa 
Tierra-cuatripartición del mundo” se relacionaba con todas las edades de 
esta personalidad divina, también con su faceta anciana, bajo el aspecto  
de Toci. Así, la diosa, sus espacios rituales y su garante militar protegían a 
los tenochcas desde su lindero en la isla, desde la orilla del agua. 

21	Con respecto a la identificación de Toci con la Tierra, recordamos que el Calendario 
Tovar [1951 (1585): 28-29] explica que en Ochpaniztli las mujeres nobles honraban 
los utensilios domésticos de Toci y en particular la escoba con la que la diosa barría 
el templo de su hijo Huitzilopochtli. En el mito del nacimiento del Colibrí zurdo su 
madre es Coatlicue, diosa telúrica cuya tarea era la de barrer y hacer penitencia en la 
cumbre del Coatépec [Códice Florentino, 1982 (1569), libro III, cap. I: 1-5]. Ahora bien, 
como se explica en la Histoyre du Méchique [1905 (circa 1547): 25-26], la Tierra-Tlaltéotl 
es precisamente la superficie terrestre de la que brotan los frutos y las plantas. 



115Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Bibliografía

Alcocer, Ignacio
1926	 “Lugar de la primera entrevista de Hernán Cortés con Motecuhzoma Xo-

coyotzin”, Anales del Museo Nacional de México, núm. 4, pp. 321-325.
Alcock, Susan E. 
2001	 “The Reconfiguration of Memory in the Eastern Roman Empire”, en Su-

san A. Alcock et al. (eds.), Empires: Perspectives from Archaeology and His-
tory, Cambridge, Cambridge University Press, pp. 323-350.

Alva Ixtlilxóchitl, Fernando de
1975-1977 [circa 1620] Obras históricas, México, Instituto de Investigaciones Históri-

cas-Universidad Nacional Autónoma de México, 2 vols.
Boone, Elizabeth Hill
1998	 “Cartografía azteca: presentaciones de geografía, historia y comunidad”, 

Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 28, pp. 17-38.
Brumfiel, Elizabeth M. y John W. Fox (eds.)
1994	 Factional Competition and Political Development in the New World, Cambrid-

ge, Cambridge University Press.
Bueno, Isabel
2004	 “La importancia del faccionalismo en la política mesoamericana”, Revista 

de Indias, vol. 64, núm. 232, pp. 651-672.
Calnek, Edward E.
2003	 “Tenochtitlan-Tlatelolco: the Natural History of a City”, en William T. San-

ders et al. (eds.), El urbanismo en Mesoamérica / Urbanism in Mesoamerica, 
vol. 1, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, pp. 149-202.

Carrasco, David
2002	 “The Sacrifice of Women in the Florentine Codex. The Hearts of Plants 

and Players in War Games”, en Eloise Quiñones Keber (ed.), Representing 
Aztec Ritual: Performance, Text, and Image in the Work of Sahagún, Boulder, 
University Press of Colorado, pp. 197-225.

Caso, Alfonso
1956	 “Los barrios antiguos de Tenochtitlan y Tlatelolco”, Memorias de la Acade-

mia Mexicana de Historia, vol. XV, núm. 1, pp. 7-63.
Castañeda de la Paz, María
2011	 “Historia de una casa real. Origen y ocaso del linaje gobernante en Méxi-

co-Tenochtitlan”, Nuevo Mundo, Nuevos Mundos, núm. 11.
Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, Domingo Francisco de San Antón Muñón 
1997 [circa 1620] Codex Chimalpahin, Norman, University of Oklahoma Press.
2006 [circa 1620] Annals of his Time, Palo Alto, Stanford University Press.
Dávalos, Marcela
2009	 Los letrados interpretan la ciudad: los barrios de indios en el umbral de la Inde-

pendencia, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia (Colec-
ción Científica, Serie Historia, núm. 552).

Dehouve, Danièle
2009	 “El lenguaje ritual de los mexicas: hacia un método de análisis”, en Sylvie 

Peperstraete (ed.), Image and Ritual in the Aztec World, Oxford, BAR, pp. 
19-33.



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado116
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

Dupey García, Élodie
2010	 Les couleurs dans les pratiques et les représentations des nahuas du Mexique 

central (xive-xvie siècles), tesis de doctorado, École Pratique des Hautes 
Études, París, 3 vols.

Durán, Diego
1984 [1581] Historia de las Indias de Nueva España e islas de tierra firme, México, Porrúa, 

2 vols.
Gibson, Charles
1953	 “Rotation of Alcaldes in the Indian Cabildo of Mexico City”, The Hispanic 

American Historical Review, vol. 33, núm. 2, pp. 212-223.
1967	 Aztecs Under Spanish Rule: a History of the Indians of the Valley of Mexico, 

1519-1810, Stanford, Stanford University Press. 
González Aparicio, Luis
1973	 Plano reconstructivo de la región de Tenochtitlan, México, Instituto Nacional 

de Antropología e Historia/Secretaría de Educación Pública.
González González, Carlos Javier
2011	 Xipe Tótec: guerra y regeneración del maíz en la religión mexica, México, Insti-

tuto Nacional de Antropología e Historia/Fondo de Cultura Económica 
(Sección de Obras de Antropología, núm. 12).

González Obregón, Luis
2006 [1922] Las calles de México, México, Porrúa.
González Rul, Francisco
1963	 “Tocititlan”, Anales del inah, t. XIV, núm. 44, pp. 67-73.
1972	 “El encuentro Cortés-Moctezuma. Una rectificación histórica”, Boletín del 

inah, núm. 1, pp. 15-18.
González Torres, Yólotl
1985	 El sacrificio humano entre los mexicas, México, Instituto Nacional de An-

tropología e Historia/Fondo de Cultura Económica.
Graulich, Michel
1999	 Ritos aztecas. Las fiestas de las veintenas, México, Instituto Nacional Indige-

nista.
Gussinyer, Jordi
1969	 “Hallazgos en el metro, conjunto de adoratorios superpuestos en Pino 

Suárez”, Boletín del inah, núm. 36, pp. 33-37.
1970	 “Un adoratorio dedicado a Tláloc", Boletín del inah, núm. 39, pp. 7-12.
1973	 “Rescate de un adoratorio circular mexica”, Boletín del inah, época 2, núm. 

4, pp. 27-32. 
Heyden, Doris
1970	 “Un adoratorio a Omacatl”, Boletín del inah, núm. 42, pp. 21-24.
Houston, Stephen D. y David Stuart
2001	 “Peopling the Classic Maya Court”, en Inomata Takeshi y Stephen D. 

Houston (eds.), Royal Courts of the Ancient Maya, Boulder, Westview Press, 
pp. 54-83.

Hubert, Henri y Marcel Mauss
1968	 “Essai sur la nature et la fonction du sacrifice”, en Marcel Mauss, Œuvres, 

t. I, París, Éditions de Minuit, pp. 193-307.



117Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Jonghe, M. Édouard de
1905	 “Histoyre du Mechique. Manuscrit français inédit du xvie siècle”, Journal 

de la Société des Américanistes, t. 2, pp. 1-41.
Lind, Michael
2008	 “Arqueología de la Mixteca”, Desacatos, núm. 27, pp. 13-32.
López Austin, Alfredo y Leonardo López Luján
2006	 “Il Grande Tempio di Tenochtitlan, il Tonacatepetl e il mito del furto del 

mais”, en Alessandro Lupo, Leonardo López Luján y Laura Migliorati 
(eds.), Gli Aztechi tra passato e presente. Grandezza e vitalità di una civiltà 
messicana, Roma, Carocci, pp. 23-50.

Marroquí, José María
1900	 La ciudad de México. Origen del nombre de sus calles y plazas (algunas), y varios 

establecimientos y anécdotas, vol. 1, México, Imprenta Tipográfica y Litera-
ria “La Europa”.

Martos, Luis Alberto y Salvador Pulido
1989	 “Un juego de pelota en la ciudad de México”, Arqueología, núm. 1, pp. 

81-88. 
Mazzetto, Elena
2012	 Les typologies des sanctuaires mexicas et leur localisation dans l’espace sacré du 

Mexique préhispanique. Lieux de culte et parcours cérémoniels dans les fêtes des 
vingtaines à Mexico-Tenochtitlan, tesis de doctorado, Venecia y París, Uni-
versità Ca’ Foscari y Université de Paris/Panthéon-Sorbonne.

s/f	 “Le Tocititlan et les fouilles du métro Pino Suárez à Mexico”, Annales de la 
Sorbonne, ArchéoDoct, núm. 6, París, Les Publications de la Sorbonne. [En 
prensa.]

Paso y Troncoso, Francisco del
1898	 Descripción, historia y exposición del Códice Pictórico de los Antiguos Náuas 

que se conserva en la Biblioteca de la Cámara de Diputados de París (Antiguo 
Palais Bourbon), Florencia, Tipografía de Salvador Landi.

Pohl, John M. D.
2003	 “Creation Stories, Hero Cults, and Alliance Building: Confederation of 

Central and Southern Mexico”, en Michael E. Smith y Frances F. Berdan 
(eds.), The Postclassic Mesoamerican World, Salt Lake City, University of 
Utah Press, pp. 61-66.

Reyes García, Luis et al. (eds. y paleog.)
1996	 Documentos nauas de la Ciudad de México del siglo xvi, México, Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social/Archivo 
General de la Nación.

Rovira Morgado, Rossend
2010	 “Huitznáhuac: ritual político y administración segmentaria en el centro 

de la parcialidad de Teopan (México-Tenochtitlan)”, Estudios de Cultura 
Náhuatl, vol. 41, pp. 41-64. 

	 El Ayauhcalco del barrio de Temazcaltitlan en México-Tenochtitlan: etnogénesis 
y legitimidad nativas en la antigua parcialidad de Teopan, en barrios y periferias 
en las ciudades americanas (siglos xviii-xxi), México, Dirección de Estudios 
Históricos del inah/El Colegio Mexiquense.

En  
prensa



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado118
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

Sahagún, fray Bernardino de 
2001 [1577] Historia general de las cosas de la Nueva España, Madrid, Dastin.
Spencer, Douglas
2010	 “Replicant Urbanism: the Architecture of Hadid’s Central Building at 

BMW, Leipzig”, The Journal of Architecture, vol. 15, núm. 2, abril, pp. 
181-207.

Spores, Ronald
1984	 The Mixtec in Ancient and Colonial Times, Norman, University of Oklaho-

ma Press.
Taube, Karl A.
2000	 “Lightning Celts and Corn Fetishes: the Formative Olmecs and the De-

velopment of Maize Symbolism in Mesoamerica and the American 
Southwest”, en John E. Clark y Mary E. Pye (eds.), Olmec Art and Archaeo-
logy in Mesoamerica, Washington, National Gallery of Art, pp. 297-337.

Terraciano, Kevin
2001	 The Mixtec of Colonial Oaxaca: Ñudzahui History, Sixteenth Trough Eighteenth 

Centuries, Stanford, Stanford University Press. 
Tezozomoc, Hernando de Alvarado
1998 [1598-1609] Crónica Mexicáyotl, México, Instituto de Investigaciones Históricas-

Universidad Nacional Autónoma de México (Serie Prehispánica, núm. 3).
2001 [1598] Crónica mexicana, Madrid, Dastin.
Torquemada, fray Juan de
1987 [1614] Monarquía indiana: de los veinte y uno libros rituales y monarquía indiana, con 

el origen y guerras de los indios occidentales, de sus poblazones, descubrimiento, 
conquista, conversión y otras cosas maravillosas de la misma tierra, México, 
Instituto de Investigaciones Históricas-Universidad Nacional Autónoma 
de México, 7 vols.

Wimmer, Alexis
2006	 Dictionnaire de la langue nahuatl classique, <http://sites.estvideo.net/mali-

nal/>, consultado el 1 de diciembre de 2012.
Zantwijk, Rudolph van
1966	 “Los seis barrios sirvientes de Huitzilopochtli”, Estudios de Cultura Ná-

huatl, vol. 6, pp. 177-185.
1985	 The Aztec Arrangement: the Social History of Pre-Spanish Mexico, Norman, 

University of Oklahoma Press. 

Fuentes documentales
Anales

Anales de Juan Bautista (¿Cómo te confundes? ¿Acaso no somos conquistados?)
2001 [1582] Introd., paleog. y trad. a cargo de Luis Reyes García, México, Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social/Biblioteca 
Lorenzo Boturini de la Insignie y Nacional Basílica de Guadalupe.

Anales de Cuauhtitlan
2011 [1563] Introducción, paleog. y trad. a cargo de Rafael Tena, México, Conaculta.
Anales de Tlatelolco
2004 [circa 1528] Introd., paleog. y trad. a cargo de Rafael Tena, México, Conaculta.



119Sobre la orilla del agua: en torno a la dignidad de atenpanecatl y de ciertos espacios

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Archivos

Archivo General de la Nación (agn)
1762	 Matrimonios, vol. 93, exp. 50, 5 ff.; Solicitud de licencia de matrimonio, 

declarándose ambos solteros. Contrayentes: Juan Antonio Mendoza, es-
pañol, veintidós años; Ana Gertrudis de León, española, cuarenta y tres 
años […]. 1º de mayo.  

1561	 Tierras, vol. 19, 2ª parte, exp. 3, 48 ff.; De Maria Tlaco yndia con don Luys 
de Paz e otros yndios sobre algunos camellones de tierra de la parte de 
San Pablo. 

1564	 Tierras, vol. 22, 1ª parte, exp. 5, 56 ff.; Caso de Juan Quauhtli, indio, y 
Juana, india, sobre una casa y camellones, apud Reyes García et al. (eds. 
y paleog.): 110-115.

Bibliothèque Nationale de France (bnf)
1567	 Fonds Mexicain, núm. 118, f. 2; Carta de doña Maria Tiçotzicatzin (ná-

huatl [6r] y castellano [6v]). 3 de junio. 

Códices

Códice Borbónico
1991 [circa 1563] Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Luis Reyes García (eds.), 

Graz, Madrid y México, Akademische druck-und verlagsanstalt/Socie-
dad Estatal Quinto Centenario/Fondo de Cultura Económica.

Códice Borgia
1963 [siglo xvi] Seler, Eduard (ed.), México y Buenos Aires, Fondo de Cultura Eco-

nómica, 3 vols.
Códice Fejérváry Mayer
1994 [siglo xvi] El libro de Tezcatlipoca, Señor del Tiempo. Libro explicatívo del 

llamado Códice Fejérváry Mayer, Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Luis 
Reyes García (eds.), México y Graz, Fondo de Cultura Económica/Aka-
demische Druck-und Verlagsanstalt.

Códice Florentino 
1982 [1569] Paleog., trad. y ed. a cargo de Arthur J. O. Anderson y Charles E. Dibble, 

Salt Lake City, University of Utah Press.
Códice Mendoza
1997 [circa 1542] The Essential Codex Mendoza, Frances F. Berdan y Patricia R. Anawalt 

(eds.), Berkeley, University of California Press.
Códice Tudela
2002 [1540-1553] El Códice Tudela y el grupo Magliabechiano: la tradición medieval euro-

pea de copia de códices en América, Madrid, Testimonio Compañía Editorial, 
2 vols.

Códice Vaticano B
1993 [siglo xvi] Manual del Adivino. Libro explicativo del llamado Códice Vaticano 

B 3773, Ferdinand Anders, Maarten Jansen y Luis Reyes García (eds.), 
México y Graz, Fondo de Cultura Económica/Akademische Druck-und 
Verlagsanstalt.



Elena Mazzetto • Rossend Rovira Morgado120
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

Otras fuentes 

Costumbres, fiestas, enterramientos
1945 [siglo xvi] “Costumbres, fiestas, enterramientos y diversas formas de proceder 

de los indios de Nueva España”, Federico Gómez de Orozco (ed.), Tlalo-
can, vol. 2, núm. 1, pp. 37-63.

Leyenda de los soles
2011 [1558] “La leyenda de los soles. Mitos e historias de los antiguos nahuas”, in-

trod., paleog. y trad. a cargo de Rafael Tena, México, Conaculta.
Lienzo de Tlaxcala
1983 [circa 1550] El lienzo de Tlaxcala, Mario de la Torre, Josefina García Quintana y 

Carlos Martínez Marin (eds.), México, Cartón y Papel de México.
Ordenanza del Senor Cuauhtemoc
2001 [circa 1689] Ed., paleog. y estudio realizados por Perla Valle y Rafael Tena, 

México, MAG Ediciones.
Primeros memoriales
1997 [1558-1561] Paleog., trad. y ed. a cargo de Thelma Sullivan y Henry B. Nichol-

son, Norman, University of Oklahoma Press.
Tovar Calendar
1951 [1585] The Tovar Calendar, George Kubler y Charles Gibson (eds.), New Haven, 

Memoirs of the Connecticut Academy of Arts and Sciences 11. 


