
número 59, enero-abril, 2014

Mujeres indígenas a través  
de la lente de Frida Hartz

Marcela Quiñones Martínez 
Universidad Iberoamericana

Resumen: Este artículo aborda el imaginario de la fotoreportera mexicana Frida Hartz, quien tra-
bajó por casi 20 años en el diario La Jornada. A través de seis de sus fotografías, tomadas entre 
1986 y 1993, se descubre la identidad que la fotógrafa intenta dar a las mujeres indígenas de algu-
nas zonas de Centroamérica por medio de su imaginario fotográfico. Para ello se abordan aspectos 
tales como la mujer indígena, el papel del diario y la visión particular de Frida Hartz sobre estos 
temas. 

Palabras clave: imaginario fotográfico, Frida Hartz, mujeres indígenas, México.

Abstract: This article addresses the images of Mexican photojournalist, Frida Hartz, who 
worked for La Jornada newspaper for nearly 20 years. Six of her photos, taken from 1986 to 1993, 
reveal the identity which the photographer was attempting to assign to the indigenous women in 
some zones of Central America, through her photographic imagery. Therefore, certain aspects are 
addressed, such as indigenous women, the newspaper’s role and Frida Hartz’ particular view of 
these topics.

Keywords: photographic imagery, Frida Hartz, indigenous women, Mexico.

Introducción

Nunca había pensado en el uso tan importante que se le podía dar al bo-
rrador de un lápiz, como el de ayudar a pasar las hojas del periódico. Fue 
la incomodidad la que me llevó a darle tal uso a algo que quizás 98% de las 
veces utilizamos para escribir. Me encontraba revisando un gran número 
de ediciones del periódico La Jornada para presentar secciones del diario en 
este artículo, pero una línea de sangre en mi uña me impedía seguir hacién-
dolo y el apoyo del lápiz me vino a la mente. 



Marcela Quiñones Martínez 10
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

La pequeña pero incómoda herida en mi dedo permite dar una idea 
de la gran cantidad de ediciones que vi aquella tarde de archivo en la cual  
observaba algunos ejemplares del periódico en el que Frida Hartz1 publicó 
durante 17 años sus fotografías, y que me permitió conocer más su trabajo 
y adentrarme en el mundo del fotoperiodismo en México a través de su 
lente fotográfica. 

Así surgió el encuentro con seis imágenes. Dos de ellas fueron publi-
cadas en el diario La Jornada y cuatro estaban en el archivo personal de la 
autora. Son seis representaciones de mujeres indígenas con las que inten-
taré observar el cambio de mirada de la fotógrafa sobre esta temática con 
el paso del tiempo y así analizar el proceso de construcción del imaginario 
fotográfico de Frida Hartz. 

Entiendo, así, al imaginario fotográfico desde el abordaje hecho ya por el 
teórico francés Michel Frizot:

Ese tipo de imágenes que cada quien aprecia mediante sus propias interpre-
taciones mentales de posturas y usos fotográficos, que ha puesto sus propios 
imaginarios: un imaginario técnico ligado al instrumental, un imaginario so-
cial, un imaginario psíquico, ligado a las intenciones que originaron el registro 
fotográfico, al registro de esa imagen [Frizot, 2009: 40].2 

Pretendo demostrar ese cambio, el de las propias interpretaciones menta-
les de Hartz sobre la mujer indígena retratada, y el vínculo de tales cons-
trucciones con la vida de la autora y su experiencia misma como mujer. 

De las imágenes producidas por la artista muy poco se ha escrito. Se 
han publicado algunas entrevistas sobre la experiencia de Frida Hartz 
como fotoperiodista; una en la revista Cuartoscuro [Milarka, 2002] y otra en 
el libro Autorretratos del fotoperiodismo mexicano [Gallegos, 2012]. También se 
han escrito algunas reseñas sobre las exposiciones de Hartz, pero no encon-
tré en ellas un análisis verdaderamente consistente sobre la técnica fotográ-
fica o sobre el contenido e historias detrás de sus imágenes.

1	 Frida Hartz inició su trabajo con la fotografía luego de haber terminado sus estudios 
como docente en artes plásticas en el Instituto Nacional de Bellas Artes. En 1988 fue 
nombrada jefa de fotografía del diario La Jornada, convirtiéndose así en una de las 
primeras mujeres mexicanas en lograr este cargo en los medios periodísticos del país. 
Actualmente trabaja como fotógrafa independiente.

2	 Esos imaginarios supuestos entrelazados, distorsionados por la memoria, sólo se for-
man en cada individuo después de recibir las fotografías. Cada quien se hace una idea 
de la foto, de lo que vio, pero también de sus recuerdos. 



11Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Existen además, dos breves artículos que hablan de sus fotografías so-
bre la temática de la vida cotidiana escritos por Teresa del Conde [Cowrie, 
2003] y Carlos Monsiváis [Monsiváis, 1997], quienes reseñan o describen 
brevemente las características de ciertas imágenes. Por otro lado, Olivier 
Debroise también la menciona en su libro Fuga mexicana [Debroise, 1994] 
como una de las fotógrafas protagonistas en el campo periodístico. Por úl-
timo, se encuentran dos tesis de la Universidad Nacional Autónoma de 
México. En dichas investigaciones Itzel García, de la licenciatura de la Fa-
cultad de Comunicación, aborda a la fotógrafa dentro de un listado de otras 
mujeres fotoreporteras en México [García, 2008]; por otro lado, Elizabeth 
Bautista Flores, en su tesis de licenciatura de la Facultad de Ciencias Po-
líticas y Sociales, hace un estudio del papel del fotoperiodismo durante el 
conflicto armado de Chiapas [Bautista, 1997], pero ninguna de ellas analiza 
el cambio o transformación en su imaginario fotográfico. 

Es por esto que el presente artículo aborda su objeto de estudio des-
de el análisis social del arte, partiendo de la convicción de que la imagen 
se encuentra estrechamente vinculada con la sociedad que la produce y la 
consume, con cierta coyuntura histórica, y que es desde estas condiciones 
que la artista construye su representación singular.

Por ello, en el primer apartado se describen dos contextos que se entre-
cruzan: el del diario La Jornada y la experiencia profesional de Frida, frente 
al de las mujeres indígenas y sus comunidades, en las que se movilizó la 
fotoreportera. De esta forma es posible situar a la artista y su obra vincu-
lándola a los factores sociales directamente relacionados con la producción 
y comunicación de la obra.

En un segundo momento se realiza la interpretación de las imágenes, 
incorporando las historias de sus fotografías, su aspecto estético y las re-
lecturas de los gestos, rostros y cuerpos representados, para configurar 
paulatinamente aquellos cambios en la forma en que Hartz interpreta la 
realidad social que la circunda. 

Al entender el gesto en la dirección de Vilem Flusser como movimientos 
del cuerpo que expresan una intención, un lenguaje corporal, la expresión de 
una actitud [Flusser, 1994]. El rostro, siguiendo a Jean-Luc Nancy, como la 
evocación de una identidad, de una intimidad, presencia absoluta, certeza 
de esa presencia [Nancy, 2006]. Y finalmente, el concepto del cuerpo, que 
coincide con el de Issa María Benítez Dueñas, como ese cuerpo de carne y 
hueso que plantea una problemática particular al acto de representación, 
que se mueve, se ubica y nos obliga a reconocer lo otro diferente al propio 
[Benítez, 1998]. 



Marcela Quiñones Martínez 12
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

La investigación me ha llevado por diferentes rumbos, a conocer con-
ceptos, lenguajes, teorías; también a entrevistar expertos, a colegas de la 
fotoreportera3 y, por supuesto, también a tener el privilegio de entrevistar y 
conocer personalmente a Frida Hartz. 

Espero que estas páginas logren acercarlos a la obra de una artista que 
a través de sus imágenes me ha enseñado una pequeña parte de la his-
toria de diversas comunidades, me ha inspirado a acercarme al estudio 
de nuevas culturas y me ha demostrado el poder de la imagen como una 
plataforma de su imaginario.

La fotoreportera. los recuerdos de una jornada

Es difícil negar el importante papel de los diarios como puentes que nos 
acercan a aquellos lugares que no podemos y que en algunos casos ni imagi-
namos llegar. El aporte de la fotografía al periodismo es infinito; los fotore-
porteros ilustran en la prensa los acontecimientos a través de imágenes, las 
cuales reflejan una parte de esa realidad. 

La fotografía de prensa en México tiene una fuerte presencia desde ini-
cios del siglo xx. En la década de los setenta hubo una expansión de infor-
mación gráfica; el periódico Excélsior, uno de los más leídos en el país, en su 
momento publicaba en la página B una gran cantidad de fotografías que em-
pezaban a abrirle un espacio a la imagen en los diarios, lo cual dio pie para 
que años más tarde, luego de fuertes debates y de una división de Excélsior 
en 1977, se fundara el semanario Unomásuno, el medio que, me atrevo a afir-
mar, abrió las puertas al gran protagonismo que tiene la imagen fotográfica 
en los periódicos, sin olvidar el importante papel que otros diarios, como La 
Prensa, El Heraldo y El Sol de México, también desempeñaron.

Años más tarde, inspirados en el ideal de libertad de prensa y por cier-
tos conflictos de poder, algunos periodistas abandonaron Unomásuno para 
crear el diario La Jornada, el cual se fundó en 1984 y pertenece a las pu-
blicaciones de izquierda con aceptación, sobre todo, de un buen número  
de jóvenes [Reed, 1974]. Luis Jorge Gallegos,4 un fotoreportero que vivió de 
cerca el nacimiento de este periódico afirma:

3	 Entrevisté a Rebeca Monroy, doctora en historia del arte, especializada en fotoperio-
dismo mexicano, y a Luis Jorge Gallegos, fotoperiodista mexicano.

4	 Foto reportero cofundador del periódico Reforma, trabajó en El Financiero, El Universal, 
Milenio y revista El Gráfico. Actualmente trabaja de forma independiente y en el año 
2011 publicó su libro Autorretratos del fotoperiodismo mexicano. 23 testimonios.



13Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

En esa época lo que no hacía ningún periódico era darle un buen espacio a la 
foto, y darle un crédito importante abajo al fotógrafo […] en la época La Jornada 
no tenían competencia, eran los que mejor publicaban, políticamente y perio-
dísticamente, eso les daba importancia.5

Su director, Carlos Payán Velver, en conjunto con una cantidad impor-
tante de escritores, periodistas e intelectuales, y apoyados por un sector 
anónimo de ciudadanos que compraron acciones, hicieron de este diario 
uno de los más independientes, y comenzaron a darle a la foto la misma 
importancia que a la redacción. Desde entonces, una nueva generación de 
fotógrafos surgen dentro del periodismo mexicano: Pedro Valtierra, Mar-
co Antonio Cruz, Mauricio León, Jesús Carlos Rogelio Cuéllar, Francisco 
Mata, Elsa Medina, Raúl Ortega y Frida Hartz.

A sus 22 años de edad, Frida Hartz inició su trabajo en la fotografía, 
luego de haber terminado sus estudios de docente en el Instituto Nacional 
de Bellas Artes en México. Comenzó en el laboratorio fotográfico el mismo 
año de la fundación de La Jornada, y al cabo de pocos meses se involucró en 
el quehacer periodístico y empezó su carrera como fotoreportera, su prime-
ra foto la publicaron en noviembre de 1984:

Los primeros 12 años del periódico fueron ricos porque hubo mucha libertad, 
nos dedicábamos a hacer propuestas, recuerdo varias imágenes que me pu-
blicaron, la foto no tenía que ser noticia para que se publicara, y en primera 
plana, buen espacio, buen tamaño. Ése es el recuerdo que tengo de esa Jornada, 
la posibilidad de hacer, de aportar imágenes de tu autoría no meramente noti-
ciosas, con posibilidad de hacer reportajes, que eso era muy enriquecedor, yo 
diría que mis mejores imágenes las hice no sólo de la noticia, sino del reportaje, 
de la investigación.6

A los pocos años, en 1988, Hartz fue nombrada directora de fotografía 
del diario La Jornada, convirtiéndose así en una de las primeras mujeres 
mexicanas en lograr este cargo en los medios periodísticos del país. 

Al ser nombrada directora, se convirtió en una mujer que sobresalía en 
un campo que, como ella misma dice, era dominado en su totalidad por 
hombres. En esa época eran muy pocas las mujeres que ejercían la profe-

5	 Entrevista realizada por Marcela Quiñones al fotógrafo Luis Jorge Gallegos el 27 de 
enero de 2012 en la Ciudad de México.

6	 Entrevista realizada por Marcela Quiñones a Frida Hartz el 24 de enero de 2012 en la 
Ciudad de México.



Marcela Quiñones Martínez 14
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

sión de fotoreporteras, entre ellas estaba Christa Cowrie, Lucía Godínez, 
Lilia Hernández, Elsa Medina y Frida Hartz. Día a día ellas salían a buscar 
la noticia con más de 15 kilos de peso en sus maletas, entre lentes, filtros y 
cámaras. Y le he preguntado a Frida: ¿por qué ser fotógrafa?, y ella, como 
siempre, con una sonrisa en su rostro, suspira y toma unos minutos antes 
de contestar: 

Ya traía una concepción de imagen y de quehacer fotográfico a lo largo de mis 
estudios, y de lo que me interesaba fotografiar. De hecho yo decía: es en el pe-
riódico donde caben mis imágenes; las fotos son para que se vean. Ése era mi 
gran dilema, lo viví desde la escuela de arte y me interesaba no la foto de colgar 
en la pared, sino la que todos vieran, conocieran.7

Frida Hartz afirma que su tema esencial en la fotografía es lo social, 
hacer registro de eso, de la vida misma de las personas, de cómo transcurre, 
ya sea en la ciudad, en el campo o en diversas comunidades. Recuerda a sus 
maestros de escuela como Joel Ramírez, Conrado Rodríguez y Gil Aguilar. 
Ya en su caminar profesional uno de sus temas más fotografiados ha sido el 
de mujeres y niños, pero quiero aclarar que no es el único. 

Si tomamos el tema de mujeres, vemos, en la mayoría de sus fotogra-
fías, el concepto de una mujer indígena que lidera, que busca un cambio, y 
al verlas siento, automáticamente, que allí, a través de sus imágenes foto-
gráficas, también se refleja lo que es la fotógrafa misma como mujer. Esta 
experiencia la llevó a ganar el primer premio del concurso Mujeres vistas por 
mujeres convocado por la Comunidad Europea en 1989, así como el Premio 
Ensayo Fotográfico de Casa de las Américas de La Habana, Cuba, en 1994; ambos 
en reconocimiento a su trabajo en las comunidades indígenas y por su es-
pecial enfoque en las condiciones socioeconómicas en América Latina que 
refleja en sus imágenes. 

Inspirada en otras fotógrafas como Berenice Kolko8 y Mariana Yampolsky,9 
a quienes admira mucho, Frida Hartz captura con su cámara algunos aspec-

7	 Entrevista realizada por Marcela Quiñones a Frida Hartz el 24 de enero de 2012 en la 
Ciudad de México.

8	 Berenice Kolko (1904-1970). Fotógrafa nacida en Polonia, atravesó con su mirada el 
siglo xx con singulares perspectivas. Llega a México desde 1951, lugar donde dirigió 
su ojo a los creadores mexicanos y los pueblos indígenas específicamente.

9	 Mariana Yampolsky (1925-2003). Fotógrafa nacida en Estados Unidos. Estudió la li-
cenciatura en ciencias sociales en la Universidad de Chicago. Llegó a México en 1945 
e ingresó a La Esmeralda para estudiar pintura y escultura. Optó por la nacionalidad 



15Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

tos de la vida cotidiana, como las calles de la ciudad, la vida en comunidades 
campesinas e indígenas, y diversos temas relativos a problemáticas o sucesos 
de conciencia social. 

Hartz afirma en una entrevista que la fotografía siempre le había apa-
sionado y que el diario La Jornada le dio la libertad de desarrollar su inspi-
ración artística, arraigada a la realidad del momento y a la situación de su 
país, por medio de la imagen para prensa. Igual que ella, un gran número 
de periodistas y fotógrafos afirmaban que ningún otro medio impreso daba 
tanta libertad para proponer temas y ninguno le había dado tanta indepen-
dencia a la foto como La Jornada.10

Trabajar para uno de los diarios más importantes del país le abría a 
Hartz muchas puertas, entre ellas las de las comunidades indígenas, que se 
convirtieron en una temática importante entre 1993 y 1994 por la aparición 
del movimiento zapatista.

El diario era consciente de los cambios que estaban generando los me-
dios de comunicación. Las propuestas de las salas de redacción del periódico 
eran autónomas; se le daba un amplio espacio a la investigación y al repor-
taje, fundamentalmente en temas de orden social, de la vida cotidiana, y a 
crónicas de la ciudad, lo cual se complementaba dando espacios a temas 
no tan publicados: conflictos en zonas campesinas o problemas fronterizos. 
Los movimientos campesinos e indígenas empezaron a ser algunos de los 
temas más presentados en el diario, fueron los que más llamaron mi aten-
ción, luego de revisar cientos de páginas del tabloide.

En las publicaciones que observé desde 1988 hasta 1993, se encontraba 
en La Jornada un suplemento mensual de más de ocho páginas en donde 
se publicaban amplios reportajes sobre temas del campo, de los indígenas, 
de problemáticas ciudadanas y temas de género (La Doble Jornada). Dicho 
suplemento era coordinado por Sara Lovera y contaba con ensayos amplios 
en los cuales las imágenes no sólo complementaban la investigación sino 
que la enriquecían. Frida Hartz afirma que en algunos casos incluso era el 
fotógrafo quien proponía e iniciaba la investigación fotográfica, y la pre-
sentaba en la redacción para que luego un editor la complementara con el 
reportaje escrito. Dolores Cordero, Rosa María Rodríguez y Amalia Rivera 
de la Cabada, las editoras del diario, trabajaban de la mano con el equipo 

mexicana, y llegó a ser reconocida por su trabajo en grabado y fotografía sobre temas 
como la diversidad de México y sus culturas.

10	 Entrevista realizada por Marcela Quiñones a Frida Hartz el 24 de enero de 2012, Ciu-
dad de México.



Marcela Quiñones Martínez 16
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

de fotógrafos, entre ellos Francisco Mata, Francisco Olvera, Fabricio León 
y Frida Hartz.

Esta experiencia pertenece a la generación de fotógrafos fundadores de 
La Jornada, a quienes algunos fotógrafos, como Rebeca Monroy, denomina-
ron “Hijos del 68” debido a su conciencia social y su necesidad de mostrar 
la realidad de los hechos y acontecimientos que vive el país mexicano, de 
hacer una narración visual que quiere dar testimonio de la historia, del 
cambio social, de la vida.

[…] ya cuando estoy en el fotoperiodismo, estando allí ya tenía yo una visión 
de sociedad y de la situación del país, eso es lo que me construye también y es 
lo que hago con mis imágenes, pero en la medida que me acerco y lo veo, lo 
más interesante para mí es que se muestre, que los demás lo vean, reflejar ese 
trabajo, ponerlo en algún medio que circule.11

El interés principal de Frida Hartz, según sus propias palabras, era re-
tratar los acontecimientos de su sociedad apoyada en las noticias día a día, 
por lo tanto, las imágenes que plasmaba en sus negativos eran de la vida 
cotidiana, las calles, el quehacer del mexicano en su trabajo. Poco a poco los 
fuertes sucesos que afectaron al país entero, como el terremoto de 1985, le 
dieron la fuerza y la conciencia que requiere el hacedor de imágenes para 
retratar la vida. Aquí cabe citar, de modo especial, las ideas de Susan Sontag, 
las cuales se centran en una discusión sobre la práctica del fotoperiodismo,  
particularmente en los aspectos éticos de ésta. Los tres aspectos del uso so-
cial de la fotografía que el preocupan a Sontag son los que resumo a conti-
nuación: el primero es la cualidad agresiva y caníbal de la fotografía como 
medio, el segundo es la actividad predatoria del fotógrafo y, el tercero es el 
consumo irreflexivo de las imágenes por parte de un público espectador y 
pasivo [Sontag, 2005]. Este último aspecto se refiere a que los consumidores 
de imágenes se limitan a mirar sin analizar, sin referenciar un contexto alu-
sivo al contenido de la foto, sin ejercer reflexión alguna frente a un acto en el 
que el fotoreportero se ve como el cazador en busca de una representación 
significativa. Esos espectadores somos nosotros, por lo que, por medio de 
este artículo, los invito a analizar conscientemente las imágenes. Sea cual sea 
la fotografía, la mayoría tiene elementos de la realidad social, una ideología 
clara, un mensaje que se entreteje con la estética, la técnica y la subjetividad.

11	Entrevista realizada por Marcela Quiñones a Frida Hartz el 24 de enero de 2012 en la 
Ciudad de México.



17Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Al trabajar en el caso de Frida Hartz lo que intento es hacer un análisis 
que parte de una interpretación tanto estética como social, hacer evidente 
el vínculo entre el fotógrafo, el medio y los acontecimientos reflejados por 
las mujeres allí representadas.

Considero necesario contrastar esas preocupaciones de Susan Sontag 
sobre la actividad fotográfica con las características de la foto periodística. 
Para ello recurro a John Mraz, quien opina que la trascendencia de una ima-
gen fotoperiodística depende de la capacidad del fotógrafo de difundir lo 
expresivo y lo informativo, de sintetizar en una fracción de segundo una 
imagen que capta la información del acontecimiento, pero que al mismo 
tiempo tiene una fuerza estética que hace que sea representativa de una ex-
periencia más amplia [Mraz, 2001]. 

Por lo tanto, me atrevo a afirmar que la intención del diario La Jorna-
da al cubrir ciertos hechos noticiosos también influyó en el afán de Frida 
Hartz de abordar las problemáticas y los sucesos del momento. Esa imagen 
diciente que el diario se esforzaba en resaltar, el factor humano por el cual 
quería caracterizarse, fue integrada igualmente en la manera de ver de la 
fotógrafa. Junto con el valor de la noticia y el valor de la comunicación, en 
las fotografías también hay una fuerza estética, una composición estudia-
da, en algunos casos más que en otros por cuestión de tiempo e inmediatez 
de la noticia. Esa experiencia estética es evidente en las imágenes seleccio-
nadas que se analizarán más adelante. 

Las mujeres indígenas creando comunidad

Antes de abordar directamente las imágenes de Frida Hartz sobre las muje-
res indígenas, considero importante ahondar brevemente dos conceptos de 
ese otro mundo con el que Frida hará contacto: el concepto de lo indígena 
y, dentro de éste, el del papel que desempeñan las mujeres. 

Guillermo Bonfil, etnólogo y antropólogo mexicano, afirma que ante 
todo debe entenderse que México está formado por una gran diversidad 
de pueblos, comunidades y sectores sociales, que son portadores de mane-
ras de entender el mundo y organizar la vida originadas en la civilización 
mesoamericana, forjada a lo largo de un dilatado y complejo proceso histó-
rico [Bonfil, 1989]. La población indígena presenta la misma problemática 
que otros sectores sociales.

Desde décadas anteriores, sobre todo a partir de los años veinte, los 
indígenas fueron tema de estudio al abordarse en México el tan nombrado 
asunto de la búsqueda de la identidad nacional.



Marcela Quiñones Martínez 18
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

Ser indio en México no es simplemente tener una cierta apariencia físi-
ca, según palabras de Carlos Montemayor, “es hablar una lengua indígena, 
ocupar un territorio ancestral, practicar ciertas costumbres y tradiciones y 
asumir los valores milenarios de la comunidad en cuyo seno viven” [Mon-
temayor, 2009: 11].

Según cifras de la Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pue-
blos Indígenas (cndpi), en México existen más de 60 grupos indígenas.12 En 
los años noventa, estas comunidades empezaron a ser noticia: el gobierno 
mexicano presentaba nuevas leyes de tierras y el descontento lentamente se 
fue incrementando en las comunidades de campesinos e indígenas. Los pe-
riodistas y fotoreporteros de La Jornada fueron testigos de ello y recreaban 
para los espectadores lo que sucedía, cómo vivían y se veía en aquel mo-
mento a los indígenas, sus necesidades, sus desplazamientos; Frida Hartz 
estaba allí y formó parte de esa mirada social. 

Dentro de dichos pueblos, las mujeres son parte imprescindible. Según 
el autor Abelardo Hernández:

Ya desde su nacimiento, las mujeres tienen asignada una función en la comuni-
dad, citado en el texto: no ser niña, trabajar mucho cuidando a los hermanitos, 
cortar y cargar leña; de mujer: tener los hijos y verlos morir y casi nunca llegar 
a vieja [Hernández, 1998: 101]. 

En las reivindicaciones políticas de los pueblos indígenas, las mujeres 
han sido entendidas como las guardianas de la cultura, aportando a la vida 
y a la continuidad de los mismos pueblos. Mientras los hombres negocian 
en la parte externa, las mujeres sostienen la cultura a lo interno de las fami-
lias y las comunidades [Unifem, 2009]. 

Ahora bien, la lucha de las mujeres indígenas en toda Latinoamérica y 
en el mundo aporta elementos importantes para cuestionar la situación en 
la que ahora viven. Ante todo las mujeres han sido pioneras en las luchas 
indígenas, en las que han integrado sus conocimientos y saberes. Como Sil-
via Soriano cita en su libro Mujeres y guerra en Guatemala y Chiapas, las con-
diciones sociales fueron cambiando el papel de algunas de sus mujeres, la 
guerra vivida en las comunidades indígenas de Centroamérica modificó las 
relaciones de género. Pero más que referirme a la guerra, quiero ahondar en 
la lucha. Esa lucha de comunidades en Guatemala a partir de las moviliza-

12	Esta cifra es sin contar a todos los demás que habitan Centroamérica, región que será 
también parte del registro fotográfico que conformará Frida Hartz.



19Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

ciones de tierras le dio a algunas mujeres un papel diferente: se prepararon 
para pelear, quienes tomaban un arma lo hacían convencidas de que ése era 
su destino, su misión en el mundo, una necesidad [Soriano, 2006]. La des-
aparición de algún familiar, la muerte de algún hijo, sacó a muchas mujeres 
de su espacio privado; como opción o forma impuesta, la guerra comenzó 
a formar parte de la vida de las mujeres en las zonas de Centroamérica, y 
ésas son las mujeres que he encontrado en las fotografías de Frida Hartz. 
Son mujeres que detrás tienen una historia de cambio, a veces violenta y 
en otros casos esperanzadora. Frida no siempre retrata la desesperanza o el 
sentimiento de lástima o desdicha de estas comunidades, también vemos  
el liderazgo y la participación de la mujer como agente de cambios sociales.

El imaginario de una nueva Frida

Y por eso queremos tanto a los fotógrafos, 
porque ofician como puente entre mundos que hay que acercar. 

Por eso queremos tanto a Frida, porque nos trae a esos personajes.
Paco Ignacio Taibo II

Fue a través de distintos elementos compositivos y estéticos que se seleccio-
naron ocho fotografías, como el resultado de un trabajo de investigación en 
el que se hace una relectura del imaginario de Frida Hartz sobre las mujeres 
indígenas. Son ocho representaciones diferentes que se han encontrado en 
la revisión del trabajo de la fotógrafa y que rompen con ciertos estereotipos 
de la mujer. No existe una relación lineal entre las imágenes que se presen-
tan a continuación, sólo han sido unidas mediante una mirada de autora.

Pero lo que comunican las fotografías de Frida Hartz también va más 
allá de una lectura estética. Éstas tienen, según palabras de la fotógrafa, un 
compromiso con ella misma y con la sociedad:

Por esa razón hago fotoperiodismo, así lo conjugo, estoy donde quiero, veo la 
posibilidad de estar en diversos lugares, la noticia me lleva allí. A mí me sig-
nificó mucho de mi vida, mi objetivo es hacer fotografía, acudir a los lugares 
más difíciles, fotografiar y luego mostrar, publicar. Conjugué mi profesión, no 
separé ni lo estético ni lo periodístico.13

13	Entrevista realizada por Marcela Quiñones a Frida Hartz el 24 de enero de 2012 en la 
Ciudad de México.



Marcela Quiñones Martínez 20
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

La construcción que Frida crea de la mujer indígena, a través de su fo-
tografía, concierne a una condición social que para ella era muy necesaria 
mostrar. Lo que se percibe en las imágenes de Frida no es siempre la mujer 
del papel pasivo frente a los hechos sociales, la de estar sólo en sus labo-
res de madre o de casa salvaguardando las costumbres de su comunidad, 
o la posición de una mujer que sufre la pobreza y lucha en ciertas zonas 
bélicas, la que ha sufrido una pérdida o un desplazamiento de su tierra; la 
entiendo como la persona que mantiene sus costumbres pero que participa 
en un cambio, en un proceso, que se manifiesta en relación con los aconte-
cimientos que la rodean.

Las imágenes de Frida Hartz permiten ver el imaginario que ella cons-
truye a través de su experiencia vivencial con ciertas comunidades, con la 
vida cotidiana a la que tanto hace referencia como su tema principal, y para 
lo que se traslada a diversas zonas de Centroamérica con el fin de enfocar 
su lente en la mujer indígena. En palabras de John Berger: “Una fotografía 
irrefutable como evidencia, pero frágil en significado adquiere sentido a tra-
vés de las palabras, unidas, fotografía y palabra, adquieren poder” [Berger 
y Mohr, 1982: 92]. Es por medio de la palabra que se fortalece el significado 
de la imagen fotográfica, así como la foto inmortaliza ese instante, la palabra 
inmortalizará, por qué no, la voz de quien la describe y le da un significado, 
para no ser definitivamente, ese espectador pasivo. Como comentó Frida 
Hartz:

No voy a buscar a la mujer remota, aislada, la que está haciendo sólo sus de-
beres. No es en el sentido antropológico en el que hago esta búsqueda. Es en 
el contexto social, en el momento histórico que se está viviendo; y cómo esas 
mujeres que están afuera, que están en el mercado, que trabajan en el campo y 
en la lucha social, salen a denunciar. Me interesa dejar testimonio de lo que hace 
la mujer, de cómo lucha y cómo lleva un gran peso, primero en la vida cotidiana 
y no se diga en lo que va más allá.14

Las imágenes de Frida son congruentes con lo que piensa, están arrai-
gadas a un compromiso social y político, narran una historia o situación 
cultural que busca denunciar algo sin victimizar al personaje, intentan 
mostrar la realidad que éste enfrenta y expresar sus necesidades.

14	Entrevista realizada por Marcela Quiñones a Frida Hartz el 11 de abril de 2011 en la 
Ciudad de México.



21Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Más allá del hecho noticioso, las mujeres indígenas que fueron retrata-
das por Frida reflejan también una preocupación personal de la fotorepor-
tera frente a la naturaleza de ser mujer: 

Dentro de mi interés por fotografiar mujeres no es meramente que sean indí-
genas, que sean de ciudad, pobres o víctimas. Para mí las mujeres indígenas 
son las más olvidadas de las olvidadas, porque además de ser mujeres en 
esta sociedad patriarcal, son minoría, son en las que recae todo el atraso, y la 
complicación del país…, pero a la vez ella conserva su cultura, sus valores y 
rigen sus pequeños grupos sociales, su vida comunitaria. Eso es lo que yo veo 
en determinado momento y me sorprende toda esta carga, su propia lucha, 
además de ser violentadas dentro del mismo plano familiar y dentro de los 
roles que juegan en su círculo más íntimo hasta ya en términos sociales y de 
comunidad, ciudadanía.15

Por otra parte, en la visión del fotógrafo siempre ha influido la prensa, 
ya que el periodismo enseña parámetros de observación, maneras de ver y, 
por ende, se dice que enseña maneras de contar, cómo describir una escena 
o cómo fotografiarla: “Las mujeres se contemplan a sí mismas mientras son 
miradas. Las mujeres son representadas de una manera distinta al hombre, 
porque siempre se supone que el espectador ideal es varón y la imagen de 
la mujer está destinada a adularle” [Berger, 1975: 74]. 

Como afirma Peter Burke, los lectores que viven en una cultura o en una 
época distinta de aquélla en la que se realizaron las imágenes se enfrentan a 
problemas más graves que los contemporáneos de las mismas [Burke, 2001], 
pues el referente de la imagen y el contexto de la misma se deben investigar 
a profundidad para entender la intención de la composición.

Para lograr tal interpretación, dos de las seis imágenes están asociadas 
al texto con el que fueron publicadas. La imagen de Sepelio y Rigoberta Men-
chú fueron publicadas (en fechas diferentes) en la contraportada del diario 
La Jornada, lo que nos permitirá armar ese contexto o intertextualidad entre 
la imagen, su contenido y la noticia. Las cuatro imágenes intermedias fue-
ron halladas en el archivo personal de la fotógrafa e intentan interpretar 
ese cambio del imaginario femenino de la autora, mas no se relacionan con 
ningún texto, ya que algunas no fueron publicadas en el diario.

15	Entrevista realizada por Marcela Quiñones a Frida Hartz el 11 de abril de 2011 en la 
Ciudad de México.



Marcela Quiñones Martínez 22
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

Dos raíces se enlazan. Las mujeres indígenas en la mirada de Frida Hartz 

Foto 1  
Sepelio 

La fotografía Sepelio fue tomada en 1986 y publicada en enero de 1987 en la contra-
portada del diario La Jornada. Frida Hartz, Sepelio, 1986. Plata sobre gelatina, 
16 x 20 cm. Colección de Frida Hartz, México. 

Como se mencionó anteriormente, en 1986 Frida Hartz se iniciaba 
como fotoreportera. Meses atrás de que esta imagen fuera publicada, ella 
trabajaba en el laboratorio fotográfico de La Jornada y en el momento en que 
ocurrió la noticia el diario eligió una de sus fotografías para ilustrarla. 

En ella se observa un rostro cubierto por unas manos, en cuya piel se 
ve el paso de los años, una tez morena con una textura un tanto rugosa, 
propia de una mujer campesina de edad que muestra el gesto de dolor, 
pero se niega a mostrar su rostro; una mujer que no quiere ver ni ser vista. 
Como bien dice Roland Barthes en su libro La cámara lúcida: “Las imáge-
nes que nos impactan y conmueven fueron registradas por alguien que 



23Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

contó no sólo con la suerte de estar en el momento justo, sino que logró en 
su composición atraparnos con ese concepto denominado punctum, que 
es el elemento de la foto que nos punza” [Barthes, 1989], y que se repre-
senta como el vínculo de la imagen que nos toca, nos impacta, nos hace 
dialogar con una fotografía, nos conmueve.

Una imagen muy fuerte, de mucha violencia, de desesperanza, de una situa-
ción que viven los indígenas de este país; y lo descubro, lo vivo en carne propia. 
Conocía antecedentes de esta situación pero nunca había tenido contacto con 
ella hasta que finalmente lo vivo, y esa imagen para mí es como una influencia. 
Quiero que esa fotografía sea mostrada, las mujeres y lo que pasa en mi país. El 
título es Sepelio y no necesariamente es ese momento, es unos días después de 
que asesinaron a su familiar, ella está frente a una lápida.16

Sepelio obtiene el primer lugar en el concurso Mujeres vistas por muje-
res, auspiciado por la Comunidad Europea, en 1988. La imagen ilustra la 
noticia de una movilización de 3 000 indígenas de las Huastecas, quienes 
se dieron cita para honrar la memoria de cuatro campesinos muertos por 
las guardias blancas.17 El hecho se origina justo en ese momento: cuando las 
comisiones de 27 poblados de Hidalgo y Veracruz hicieron un recuento 
de las denuncias, los paramilitares organizados por los caciques embos-
caron a los campesinos con el apoyo de los soldados para desalojarlos de 
sus tierras, como lo habían hecho en años anteriores; uno de los hombres 
muertos era familiar de la mujer que cubre su rostro en la imagen.

La noticia es ampliada en las páginas internas del diario e ilustrada 
con más fotografías de Frida Hartz. El elemento de la imagen que logra 
despertar alguna emoción ante la escena representada es un factor huma-
no, importante para el objetivo de la fotografía. Frida lo afirma en la entre-
vista, quiere que todos seamos conscientes de la situación en que viven las 
comunidades indígenas, de su lucha, de cómo son afectadas las comunida-
des y, en este caso en particular, las mujeres. 

Frida Hartz me facilitó la hoja de contacto con la que podemos recrear 
ese momento que como fotógrafa presenció; y a través de los gestos, las 
miradas o los rostros de los personajes involucrados en sus imágenes po-
demos también sentir y presenciar subjetivamente ese instante captado con 

16	Entrevista realizada a Frida Hartz por Marcela Quiñones el 24 de enero de 2012 en la 
Ciudad de México.

17	Se entiende como “guardias blancas” a la policía particular de los propietarios de las 
tierras, de los terratenientes. 



Marcela Quiñones Martínez 24
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

la lente de Hartz. De esta secuencia de imágenes, una fue publicada en la 
contraportada de La Jornada y otras en las páginas interiores. 

Allí vemos en un plano abierto la cruz de una tumba, las mujeres y 
hombres que la rodean. Pero llega aquí el gesto humano, el primer plano 
de unas manos, su abrigo; las únicas miradas presentes son las de las otras 
mujeres que la acompañan desde atrás. Este ejercicio nos permite observar 
cómo Frida Hartz enfoca su lente en ciertas escenas o aspectos del acon-
tecimiento, cómo enmarca su foto, conocemos así una breve historia de la 
creación de la imagen que finalmente fue seleccionada para ubicarla en  
la primera página o contraportada del diario.

Los iconógrafos hacen hincapié en la creación consciente de significa-
dos y, por ende, hablan de la polisemia o de las diversas interpretaciones 
que podemos dar a una imagen, allí donde entran en juego infinitas sig-
nificaciones. En este caso apelaré a los hechos, a la historia, al texto, a la 
fotógrafa a quien he tenido la oportunidad de entrevistar, y a la imagen 
naturalmente.

Foto 2 
 Serie de imágenes del sepelio

Frida Hartz, Sepelio, 1986. Hoja de contacto. Colección de Frida Hartz, México.



25Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Crecemos pensando que la imagen publicada en prensa tiene gran va-
lidez o veracidad, damos por hecho que la imagen es fiel a la realidad. Sin 
embargo, es posible que nuestro sentido de conocimiento histórico haya 
sido modificado por la fotografía, como dijo en cierta ocasión Paul Valery 
[Burke, 2001]. Nuestros criterios de veracidad histórica nos llevan a pre-
guntarnos si tal hecho habría podido ser fotografiado del mismo modo que 
ha sido contado. Los periódicos llevan mucho tiempo utilizando la fotogra-
fía como testimonio de autenticidad. 

Según el Instituto Nacional Indigenista (ini), las etnias de la región 
huasteca comparten las mismas características: su origen mesoamericano, 
su carácter de campesinos enfrentados a las mismas formas de hacer pro-
ducir a la naturaleza y de organización. En los años setenta se agudizó la 
gravedad del conflicto agrario, los problemas generados por el Estado, en la 
nombrada paternalización de las tierras, trajeron cada vez más desigualdad 
y descontento entre los campesinos e indígenas de la zona. A partir de los 
ochenta la lucha agraria fue la bandera principal que sustentó el trabajo de 
organización. Posteriormente estas motivaciones empezaron a agotarse y el 
mecanismo de legitimación ante las bases campesinas se orientó a la bús-
queda de créditos, los que constituyen indudablemente una demanda real 
de los grupos campesinos [ini, 2012].

En esta situación política las mujeres de las Huastecas18 tuvieron muy 
poca participación como líderes, pese a que poco a poco han venido am-
pliando su campo de acción: desde las labores de cosecha y ganado has-
ta las de administración y organización de proyectos con pollos, cerdos y 
otros animales. En algunas comunidades las mujeres han decidido formar 
grupos de trabajo, ahorrar un poco, generalmente por su cuenta y lo que 
pueden, y entre varias poner una panadería, un molino de nixtamal o una 
tienda de ropa, por ejemplo [Bonfil et al., 1999].

Según el antes citado texto de investigación de La Comisión Nacional 
de la Mujer, en las Huastecas las mujeres se distinguen en la comunidad por 
guardar y transmitir la cultura (lengua, medicina tradicional, elaboración de 
artesanías, obtención de alimentos en el medio), por ser activas en materia 
política y por llevar la mayor carga de trabajo en la unidad doméstica. En 
ocasiones ellas son el pilar y la figura central del núcleo familiar, y a veces 
son elegidas por la comunidad para participar como autoridades civiles en 

18	Sin temor a equivocarme puedo afirmar que el papel de la mujer en esta zona no se 
diferencia entre las distintas Huastecas, es decir, tanto en la Hidalguense, Potosina o 
Veracruzana juega el mismo papel, aunque naturalmente ha venido cambiando lenta-
mente con los años. 



Marcela Quiñones Martínez 26
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

las representaciones agrarias de las comunidades, junto con los jueces o de-
legados municipales y en las comisiones para asuntos de interés comunita-
rio. Además, son las mujeres quienes se encargan de elaborar los alimentos 
para las celebraciones religiosas y las prácticas rituales. 

Si miramos nuevamente la imagen de Sepelio, veremos que Frida Hartz 
presenta a una mujer de la Huasteca hidalguense que ha perdido a un ser 
querido debido a la lucha territorial en la zona. Lo que refuerza el diario La 
Jornada es justo esa manifestación y movimiento plasmados en ese rostro 
negado. No es que los sucesos de esta zona se enfoquen en el género, es 
decir, en las mujeres indígenas, pero la visión de la fotoreportera se dirige a 
una de ellas para ejemplificar el dolor y el sufrimiento. 

Pienso que el imaginario de Frida Hartz se ha ido transformando a 
través de los años, dándole a la mujer indígena un papel diferente. En la 
fotografía Sepelio, hecha para ser publicada en prensa, y aunado a las imá-
genes intermedias, confirmo el cambio de mirada de la fotógrafa y llego a 
una conclusión: los años y el quehacer periodístico fueron presentándole 
a la fotoreportera una mujer indígena que inicia negando su rostro, pero 
que poco a poco, representada en ocho acercamientos diferentes, llega a ser 
alguien que lidera una causa y, orgullosa, genera un cambio. Con esto no 
quiero decir que las ocho imágenes demuestren una evolución de la fotó-
grafa, más que eso, son ocho visiones sobre la mujer indígena que, por moti-
vos periodísticos diversos, fueron capturadas por su lente. En sus primeras 
fotografías veo una lente privada que intenta introducirse en la vida perso-
nal, íntima o cotidiana, y que lentamente se va transformando en testigo de 
la participación de la mujer hasta convertirse en un personaje público que 
se manifiesta y lidera.

Hilando una historia de la mujer indígena a través de la fotografía  
de Frida Hartz

Las mujeres que aparecen en mi historia gráfica poco a poco 
se transforman, no sólo se tapan el rostro, están luchando, están educando,

 trabajando en su entorno, no doy una visión folclórica, porque no me parece
 verlas sólo como objetos antropológicos o de folclor, sino con toda una vida, 

con una circunstancia, una situación y un momento histórico.
Frida Hartz

Las siguientes imágenes trazan historias con la manera de ver de Frida 
Hartz, logran demostrar ese proceso de fotografiar y de imaginar a la 



27Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

mujer indígena. Si bien esta investigación inicia con la foto de Sepelio y 
concluye con la foto de Rigoberta Menchú, entre ellas hay un arco tem-
poral que quise narrar con otras seis imágenes, las cuales, a pesar de ser 
de geografías, tiempo y temáticas diferentes, me han permitido observar 
ciertos cambios en la construcción de la imagen. Son fotografías encon-
tradas en el archivo personal de la autora, pero me permiten ejemplificar 
cómo fue ese proceso de cambio. Es importante aclarar a los lectores que 
las siguientes seis imágenes que veremos, no todas fueron publicadas en 
el diario La Jornada, ni de ellas se analizan sus hojas de contacto, ni el 
texto que las acompaña, pues fueron escogidas del archivo personal de 
la fotógrafa. Sólo las fotos de Sepelio y Rigoberta Menchu aparecieron en la 
contraportada del diario, por eso a ellas dedico un análisis más detallado 
de su texto, pero con las demás sólo intento asociarlas como hilo conduc-
tor en la creación o construcción del imaginario. 

La fotografía Camino al poblado Todos los Santos fue tomada en 1988, 
cuando Frida pasó un mes en Guatemala haciendo un reportaje sobre la 

Frida Hartz, Camino al poblado Todos los Santos, 1988. Plata sobre gelatina, 16 x 20 cm. 
Colección de Frida Hartz, México.

Foto 3 
Camino al poblado Todos los Santos



Marcela Quiñones Martínez 28
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

vida de esta comunidad. Una tarde en la que Frida tuvo que trasladarse en 
un transporte público, empezó a tomar fotos del paisaje desde la ventana, 
cuando de pronto, al volver su vista hacia el camino por el que transitaba 
el autobús, vio a esta mujer caminando con su hija y sin dudarlo ni un se-
gundo las hizo parte del horizonte, de la composición. Con un solo disparo 
de cámara plasmó esta escena que indica que en el imaginario de la fotó-
grafa no sólo está la mujer que es noticia por su sufrimiento, sino también 
el registro de la cotidianidad de cualquier mujer en un momento íntimo, 
porque es un espacio en el que dos personas transitan y ascienden juntas 
en su camino. 

Son un cuerpo presente frente a la inmensidad del paisaje. Las nubes 
nos pueden referenciar características de la zona, y los atavíos de las perso-
nas permiten ver que pertenecen a una comunidad indígena, en tanto que 
su transitar por el camino le da movimiento a la imagen. La grandeza del 
espacio abierto evoca una fuerte presencia de la naturaleza y dentro de ella 
dos pequeños cuerpos que la caminan, la intervienen, la enriquecen. La 
composición puede ser meramente pictórica, es un paisaje, pero más que el 
elemento estético destaca la manera en que Frida interpreta la cotidianidad 
de una mujer que realiza sus tareas habituales en medio de una situación 
particular: para ella la mujer sigue una ruta en su camino, una ruta que es 
ascendente. Parte del poder de esta imagen se le puede otorgar al reportaje, 
el cual fue uno de muchos realizados durante una investigación sobre los 
desplazados y la repatriación de guatemaltecos en los meses de marzo y 
abril de 1988. La fotografía fue publicada en el suplemento “La Jornada del 
Campo” y considero que ejemplifica un proceso pausado y tranquilo en 
el que la mujer asume dicha movilización y, reitero, asciende un camino.  
La fotografía fue portada del suplemento, ocupó la página completa y 
sólo la acompañaban los títulos de los reportajes que contenía la publica-
ción. Lo que de ella se concluye en esta investigación es que para la autora 
esa fotografía es una manera de decirnos cómo la mujer, junto con su hija, 
son parte de la noticia, sin tener que observar tal desplazamiento desde un 
ángulo negativo. 

En la fotografía Sin título, de 1991, tomada en El Salvador, existe un 
cambio muy notable con respecto a las anteriores. En ella se ve a una mujer 
en primer plano, acompañada por un grupo de hombres, casi todos jóvenes. 
Es una mujer de edad avanzada y mantiene un brazo levantado, en señal de 
que el cuerpo envejecido no le impide participar en la lucha por una causa, 
sea cual sea, a la que se une, al igual que los hombres, y frente a una fila de 
uniformados. Para Frida esta mujer tiene detrás una historia, la cual ella 
recupera a través de la fotografía. La formación de los uniformados mar-



29Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

ca fuertemente una diagonal y el movimiento en la composición se dirige 
hacia el brazo levantado, ese brazo levantado como un gesto de presencia. 

Esta escena sucedió en el cerro de Guazapa, en El Salvador, en la parada 
militar realizada por los muy jóvenes guerrilleros cuando se firmó la paz 
entre la guerrilla y el gobierno de El Salvador y los habitantes de la comuni-
dad. Entre ellos estaba esta mujer de edad, dándoles la bienvenida. A Frida 
le impactó la presencia y vitalidad de esta combativa mujer que gritaba con-
signas frente a la formación y celebraba con ello el proceso de pacificación, 
pues la fotoreportera comenta que se encontraban justo frente a una entrega 
de armas.

El cerro Guazapa fue testigo del inicio de las acciones guerrilleras en 
la zona, así como de múltiples historias, algunas de luto por las masacres 
cometidas por el ejército; otras de hazañas heroicas de los insurgentes. Gua-
zapa se convirtió en la retaguardia estratégica para la operatividad de la 
guerrilla urbana del Gran San Salvador, pero también en un importante 

Frida Hartz, Sin título, 1991. Plata sobre gelatina, 16 x 20 cm. Colección de Frida 
Hartz, México.

Foto 4



Marcela Quiñones Martínez 30
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

frente de guerra, donde, a finales de 1980, cinco organizaciones constituye-
ron el Frente Farabundo Martí para la Liberación Nacional (fmln).

La fotografía de la mujer mayor, como antes comenté, se tomó en una 
parada militar de la guerrilla del fmln que se realizó después de la firma 
de la paz y el desarme durante mayo y junio de 1991, y durante el cual se 
entregaron condecoraciones a las viudas y familiares de los guerrilleros 
caídos. Frida no recuerda su publicación en el diario, pero en este estudio 
consideramos que la fotografía muestra cómo la fotoreportera rompe los 
estereotipos de edad al darle a esta mujer un papel protagónico, ya que 
la coloca delante de los hombres jóvenes para que, con su brazo erguido, 
ejemplifique la fuerza y la capacidad de lucha de la mujer indígena. 

Las imágenes de Hartz son de geografías diferentes, de países distintos, 
pero tienen un elemento en común, reflejan a las mujeres indígenas, aun-
que cada una en su propio y diferente contexto de vida, pero unidas en una 
tierra ancestral: la zona maya.

Frida Hartz, Valladolid, 1993. Plata sobre gelatina, 16 x 20 cm. Colección de Frida 
Hartz, México.

Foto 5 
Valladolid



31Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

La imagen titulada Valladolid, comenta Frida Hartz, fue tomada en el 
transcurso de un reportaje acerca de la vida de las comunidades de la zona. 
El reportaje incluyó una entrevista a una pareja de maestros dentro de su 
casa, durante la cual Frida retrató a la mujer, quien enseña en una comuni-
dad indígena en Quintana Roo. En esta fotografía vuelve a evocar lo íntimo 
por medio de una imagen casi poética, la silueta a contraluz de una mujer 
que está frente a la naturaleza y de espaldas a la cámara. En relación con 
esta imagen Frida me comentó que retrata a una mujer indígena abriendo 
las puertas de su casa para que dos reporteras de La Jornada indaguen sobre 
su trabajo y el papel que desempeña dentro de la comunidad. Esta imagen 
es el testimonio de que ella no sólo trabaja en su casa, sino que es una mujer 
que habla varios idiomas y que también cumple con su trabajo como maes-
tra, se trata de una mujer que va más allá. Un paisaje imponente de fondo 
y la fuerza de su pose con la que se enfrenta a él, de frente al exterior: una 
mujer reconociendo su horizonte; mientras desde adentro, Frida parecie-
ra intentar capturar una parte muy interna de ella, muy íntima. Hartz no 
recuerda si esta imagen fue publicada o no en La Jornada, pues se hizo un 
amplio reportaje de la zona en el que participaron muchas otras imágenes; 
pero para fines de este artículo, su objetivo sigue siendo el mismo y se ha 
cumplido: observar el imaginario y la representación que hace la autora a 
través de su lente fotográfico. 

Foto 6 
Protesta frente al Congreso

Frida Hartz, Protesta frente al Congreso, 1993. Plata sobre gelatina, 16 x 20 cm. Colec-
ción de Frida Hartz, México. 



Marcela Quiñones Martínez 32
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

Junto a aquella imagen íntima de una mujer proyectada hacia la vida 
pública desde su casa,  está Protesta frente al Congreso, fotografiada en el año 
1993. Sucede en Ciudad de Guatemala durante el golpe de Estado en el 
mandato del presidente Jorge Serrano Elías. Un gobierno muy corto (1991-
1993) recordado por un lento proceso de paz con la guerrilla y por un des-
contento social en el que, como la mayoría de la veces, se vieron afectadas 
las poblaciones campesinas e indígenas.

Desde inicios de 1993 se levantó en Guatemala un formidable movi-
miento de protesta y resistencia en todos los ámbitos de la sociedad: en los 
partidos, las ong de derechos humanos, el movimiento indígena, la Igle-
sia católica, el nuevo empresariado y las principales cabeceras de prensa, 
amén de la unánime condena internacional [cidob, 1999]. Es en una de esas 
protestas que podemos situar la fotografía anterior, en ella una mujer re-
presenta ese elemento personal y político enriquecido por medio de la in-
conformidad social, y que Frida Hartz plasma al reportar el acontecimiento 
en La Jornada. 

Por lo general, cuando en las comunidades indígenas se organizan en 
grupos o en eventos públicos, se dividen de un lado los hombres y del otro 
las mujeres para manifestarse. En este caso excepcional, al grupo de los 
hombres se integra una mujer, cosa no muy común de ver según palabras 
de Frida Hartz. Y por eso la escena la cautiva y decide registrar, por medio 
de su cámara, el acto de una mujer indígena manifestándose frente al go-
bierno, pero dentro de un grupo  masculino. 

La arquitectura intenta ser imponente y el cuerpo de esta mujer se en-
cuentra frente a él. De pie, entre pancartas y consignas, ella se presenta 
para defender una causa. Es la única de las imágenes seleccionadas que 
nos hace partícipes a través de la mirada de la mujer indígena. Ella no sólo 
enfrenta con su cuerpo al edificio de gobierno, también enfrenta su mirada 
a la de Frida Hartz y a nosotros como espectadores nos invita a unirnos a la 
situación. En palabras de Jean-Luc Nancy, la mirada es la cosa que sale, es 
la salida de sí, es la abertura hacia un mundo, pero también nos involucra 
[Nancy, 2006].

De no contextualizar estas características, no nos percataríamos que Fri-
da intenta representar a una mujer que se abre campo en medio de los hom-
bres, sin importar las convenciones o estereotipos en sus comunidades. Una 
mujer indígena frente a una arquitectura imponente, con un gesto retador 
frente a la cámara, una mirada fija, una posición diferente a la de los hom-
bres, un cuerpo que hace presencia ante la autoridad. La fotografía ilustra 
en las páginas del diario La Jornada la protesta, pero el texto no se enfoca en 
la mujer en particular, se refiere únicamente a la protesta, los puntos que de-



33Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

fienden y las consignas de los manifestantes, aunado a la situación política 
del país. Es para los ojos de Frida que adicionalmente esa imagen tiene otros 
significados, una particularidad que, más allá de la noticia, a nosotros como 
otro tipo de lectores, nos trae el caso de esa mujer que se enfrenta al gobier-
no. Es otra su manera de contar; es otro el papel que ella le da.

La mujer, la lucha y la paz

Frida Hartz, Rigoberta Menchú, 1993. Plata sobre gelatina, 16 x 20 cm. Colección de 
Frida Hartz, México. 

La fotografía Rigoberta Menchú fue la primera imagen que conocí de Fri-
da Hartz, por eso la presento aquí a manera de conclusión para mostrar 
cómo la artista resalta aquí el reconocimiento logrado por Rigoberta. Se trata 
de una mujer que lucha en vez de sufrir, y es reconocida tanto por la multi-
tud que la sigue como por nosotros. Vemos en un primer plano a la paloma, 
en contraste con un disco que se distingue en su pecho: la medalla del Pre-

Foto 7 
Rigoberta Menchú



Marcela Quiñones Martínez 34
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

mio Nobel de la Paz y que porta orgullosamente. Es el rostro de una mujer 
feliz, orgullosa, segura de sí misma. Frida estaba allí, esperando el momento 
exacto en el que la paloma, símbolo de la paz, partiera volando. 

Si se compara esta imagen con las anteriores, se vuelve evidente que 
con el paso del tiempo la fotoreportera ha transformado lentamente su 
visión de las mujeres indígenas. Puede ser que lo ejemplifique con temas 
diferentes, pero su manera de representar a la mujer mediante sus gestos 
y miradas, así como por medio de sus cuerpos y escenarios, deja claro ese 
cambio; ya no sólo la muestra como víctima, como en Sepelio, sino como 
una mujer lidereza. La conceptualización que parte del momento íntimo, 
como la tumba de un ser querido, también se transforma al trasladarse a un 
espacio público y político donde se movilizan las comunidades indígenas. 

Frida Hartz, Rigoberta Menchú, 1993. Hoja de contacto. 
Colección de Frida Hartz, México.

Foto 8 
Serie de Rigoberta Menchú



35Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Frida toma la fotografía Rigoberta Menchú el 23 de marzo de 1993 en 
la ciudad de Guatemala, mientras se lleva a cabo el primer encuentro de  
comunidades y pueblos indígenas en el país y Rigoberta Menchú da la 
bienvenida a los participantes. El encuentro promueve la lucha por la igual-
dad, que las voces de las comunidades indígenas sean escuchadas y que se 
plasme en las leyes el respeto por las mismas. 

La hoja de contacto que les comparto puede dar respuesta a otras in-
quietudes: cómo se desplaza Rigoberta en el lugar, exactamente qué lugar 
ocupa, qué quiere representar Frida Hartz no sólo con la mujer, la paloma 
y el Premio Nobel en su pecho, sino también con el gesto mismo y con su 
cuerpo. 

Lo que Frida Hartz quiere sintetizar en esta imagen es la composición 
y la necesidad de resolver estéticamente el hecho humano y el involucra-
miento del espectador. Cuando trabaja, los elementos más importantes para 
ella provienen de la visión de las imágenes que desea capturar antes de dis-
parar: observar la luz y la situación e intuir el momento preciso para tomar 
la fotografía. “No construyo la imagen, la siento”.19 La fotografía Rigober-
ta Menchú fue publicada en la contraportada del diario La Jornada el 25 de 
mayo de 1993. La noticia que relata el texto no se enfoca en un tema de gé-
nero, es decir, en el papel que desempeñan las mujeres en estos encuentros, 
más bien enfatiza las necesidades de los grupos campesinos e indígenas que 
promueven, con La Declaración de Chimaltenango, el cumplimiento de los 
derechos exigidos, como el respeto a la diversidad y los derechos humanos.

La noticia en el diario se titula: Representantes de 300 millones de indígenas 
piden respeto a los derechos, con el subtítulo: Inauguración de la primera cumbre. 

El propósito de La Declaración de Chimaltenango fue reflexionar sobre 
la defensa y reapropiación de los lugares sagrados, los centros ceremonia-
les, los artefactos y restos de origen ancestral, que deben volver a las na-
ciones indígenas. Cito algunos apartados de este documento [Ávila, 2012]: 

•	 La madre tierra y el territorio. Se sostiene la defensa de la tierra y 
territorialidad.

•	 La autodeterminación, legislación y normas indígenas. Se deman-
da el reconocimiento a la jurisdicción indígena sobre territorios y el 
cese de violaciones e intromisión desde fuera. 

19	Entrevista realizada por Marcela Quiñones a Frida Hartz el 11 de abril de 2011 en la 
Ciudad de México. 



Marcela Quiñones Martínez 36
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

•	 Las mujeres, familia y comunidad. Los participantes reconocieron 
a las […] mujeres como la fuente del orgullo cultural y preservadoras de 
la cultura nativa tradicional a través del hemisferio.

•	 La juventud, cultura y educación. Se reclamó que la educación en 
territorios indígenas debe tener como base la filosofía y opinión de 
la gente indígena.

Al mirar la fotografía Rigoberta Menchú intuimos el mensaje de la ima-
gen a través del gesto de la mujer, un rostro de felicidad la caracteriza, 
su mirada hacia arriba, orgullosa, victoriosa… porque el gesto es huma-
no podemos otorgarle el significado que queramos: sublimarlo [Benítez, 
1998] y exacerbarlo y, en este caso, darle una connotación de victoria y 
satisfacción ante la acción que se desarrolla. Como dice Vilem Flusser, una 
forma de interactuar se da mediante el gesto [Flusser, 1994], el lenguaje de 
los gestos, la postura no es solamente una clave para entender el carácter, 
también es una expresión de la actitud. Una mujer que lidera una causa y 
camina seguida de una multitud; con su presencia, con su rostro, otorga una 
representación absoluta a su causa; no la escuchamos, pero es de ese rostro, 
de esa mirada que nos involucra, que parte la identidad. La foto nos mues-
tra un gesto, ella no nos mira sólo con los ojos, sino con todo su ser, con su 
boca, su risa, con su brazo levantado.

Existe una manera de interpretar la mirada en el retrato; y es justo esa 
mirada la que nos hace salir del retrato y retornar a él. Ella es un guiño de 
la libertad que nos hace señas. La libertad expresa: ven afuera [Wohlfart, 
1995]. Salir, observar, extraer, pero volver a entrar a ella, a los ojos de una 
mujer indígena que mira y sabe que es observada. Nosotros la identifica-
mos con su atavío, con su tocado, con su premio colgado en el pecho, con 
los rasgos de su rostro, el brillo de sus ojos. Un rostro público, reconocido 
por cientos de personas de su comunidad y por el mundo entero. Ella en-
camina y lidera una causa y ese rostro representa esa causa, no sólo de las 
comunidades sino de las mujeres, las que participan y se movilizan para 
generar un cambio.

Su brazo levantado puede recordarnos a la anciana de El Salvador que 
se encontraba con los uniformados; se desplaza como la madre y su hija en 
el Camino al poblado Todos los Santos, su marcha es esa fuerte presencia que 
también estaba en Protesta frente al Congreso, su fuerza, su preparación tam-
bién puede evocar las características de la mujer de Valladolid. 

Se percibe un mensaje a través de su cuerpo; tal como indica Issa María 
Benítez Dueñas, historiadora de arte, quien afirma que la percepción que se 
tiene del cuerpo de otra persona y de las emociones que éste expresa es tan 



37Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

primaria como la percepción de nuestro propio organismo y de las emocio-
nes que éste manifiesta: 

En el campo de la percepción sensorial el propio cuerpo no difiere del de los de-
más, pues el modelo postular está en relación con los “otros”,20 los individuos 
se manifiestan a través de su propio cuerpo, se trata de un espacio expresivo. 
El cuerpo empieza a ser entendido como función de relación con su ambiente 
vital y social [Benítez, 1998: 139]. 

Conclusiones

Frida Hartz, a través de su lente, nos acerca a la vida de seis mujeres di-
ferentes y nos muestra cómo se desplazan en diversos escenarios. Frida 
las disloca en esos lugares comúnmente fotografiados, las impulsa y les 
da otra fuerza por medio de su imaginario. No se puede negar que fue el 
trabajo periodístico el que le abrió a Frida las puertas a estos espacios y que 
siguiendo una línea de tiempo fue como pude advertir un cambio en su 
imaginario fotográfico.

Esa variación en la representación de la mujer indígena, la encuentro 
estrechamente relacionada con la vida misma de Frida Hartz, quien en su 
momento, como fotoreportera, se destacó en un campo que era mayormente 
dominado por hombres. Y su fuerza como mujer, ciertamente la veo repre-
sentada en las imágenes que ha trabajado durante ya más de 20 años. Un 
proceso de transformación que está presente en sus fotos, en los rostros, 
gestos, manos, brazos levantados, y que es el vínculo entre la imagen que 
nos toca, que nos impacta, que nos conmueve, que nos hace dialogar con sus 
fotografías y, en este caso, las historias de mujeres. 

El abordar las imágenes partiendo de un análisis social, es decir, del es-
tudio de los acontecimientos históricos alrededor de la imagen, aunado al 
valor personal que aporta la fotógrafa y su interés de que sea publicado en 
la prensa, me han permitido llegar más allá del valor estético de la imagen, 
porque no se debe olvidar que la foto se encuentra estrechamente vincu-
lada con la sociedad que la produce y la consume, con cierta coyuntura 
histórica, y que es desde estas condiciones que la artista y nosotros como 
espectadores construimos su representación singular.

20	Entendidos los “otros” como aquellos individuos que de manera directa o indirecta se 
llegan a relacionar entre sí en cualquier circunstancia.



Marcela Quiñones Martínez 38
nú

m
er

o
 5

9,
 e

ne
ro

-a
b

ril
, 2

01
4

La oportunidad de observar el imaginario de Frida Hartz, no sólo inda-
gando sobre la historia de las mujeres que ha fotografiado, sino también co-
nociendo a la artista, debatiendo conceptos en la academia y entrevistando 
a los expertos, ha sido una experiencia muy grata que me ha acercado a la 
historia y sus acontecimientos, y espero que ustedes como lectores también 
lo hayan disfrutado tanto como yo. 

Bibliografía

Ávila M., Agustín 
s/f 	 ¿A dónde va la Huasteca?, <www.pa.gob.mx/publica/pa070503.htm>, 

consultado el 14 de agosto de 2012.
Barcelona Centre for International Affairs (cidob)
1999	 Biografías de líderes políticos, <www.cidob.org/es/documentacio/biogra-

fias_lideres_politicos>, consultado 	en febrero de 2013.
Barthes, Roland
1989	 La cámara lúcida. Notas sobre la fotografía, Barcelona, Paidós.
Bautista Flores, Elizabeth
1997	 Fotoperiodismo mexicano durante el conflicto armado chiapaneco, tesis de licen-

ciatura, México, Facultad de Ciencias Políticas y Sociales-unam.
Benítez Dueñas, Issa María 
1998	 “El cuerpo de carne y hueso”, en El cuerpo aludido: anatomías y construc-

ciones. México, siglos xvi-xx, México, Museo Nacional de Arte-Conaculta-
inba.

Berger, John
1975	 Modos de ver, Barcelona, Gustavo Gili.
Berger, John y Jean Mohr
1982  Otra manera de contar, Barcelona, Gustavo Gili.
Bonfil Batalla, Guillermo
1989	 México profundo, una civilización negada, México, Grijalbo/Consejo Nacio-

nal para la Cultura y las Artes. 
Bonfil Sánchez, Paloma, Marco del Pont et al. 
1999	 Las mujeres indígenas al final del milenio, México, Comisión Nacional de la 

Mujer.
Burke, Peter 
2001	 Visto y no visto. El uso de la imagen como documento histórico, Barcelona, 

Editorial Crítica. 
Cowrie, Christa
2003	 Imágenes de vida, México, Secretaría de Salud.
Debroise, Olivier
1994	 Fuga mexicana. Un recorrido por la fotografía en México, Barcelona, Gustavo 

Gili.
Flusser, Vilem
1994	 Los gestos, Barcelona, Herder.



39Mujeres indígenas a través de la lente de Frida Hartz

nú
m

er
o

 5
9,

 e
ne

ro
-a

b
ril

, 2
01

4

Fondo de desarrollo de las Naciones Unidas para la Mujer
2009	 <www.unifemweb.org.mx>, consultado en septiembre de 2012.
Frizot, Michel
2009	 Imaginario fotográfico, México, unam/Almadía/Fundación Televisa/Cona-

culta/Embajada de Francia.
Gallegos, Luis Jorge
2012	 Autorretratos del fotoperiodismo mexicano. 23 testimonios, México, Fondo de 

Cultura Económica. 
García Lozano, Itzel
2008	 El lado femenino del fotoperiodismo mexicano en la prensa del nuevo milenio, te-

sis de licenciatura, México, Universidad Nacional Autónoma de México. 
Hernández Millán, Abelardo
1998	 Los hijos más pequeños de la tierra, México, Plaza y Valdés.
Instituto Nacional Indigenista (ini)
	 “Diagnóstico de los pueblos indígenas de la Huasteca”, <www.ciesas.

edu.mx>, consultado en agosto de 2012.
Milarka, Vera 
2002	 “Años luz Frida Hartz”, Cuartoscuro, núm. 56, septiembre-octubre, pp. 

28-40.
Monsiváis, Carlos
1997	 “Prólogo”, en Carlos Cisneros et al., Imágenes de La Jornada, México, La 

Jornada, 150 pp. 
Montemayor, Carlos
2009	 Chiapas: la rebelión indígena de México, México, Debolsillo.
Mraz, John 
2001	 “Bienales de fotoperiodismo. Desencuentros de gremios”, Cuartoscuro, 

año VIII, núm. 51.
Nancy, Jean-Luc 
2006	 La mirada del retrato, Buenos Aires, Amorrortu.
Reed Torres, Luis y María del Carmen Ruiz
1974	 El periodismo en México, 500 años de historia, México, Editorial Tradición.
Sontag, Susan
2005	 Sobre la fotografía, Madrid, Alfaguara.
Soriano Hernández, Silvia
2006	 Mujeres y guerra en Guatemala y Chiapas, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México.
Wohlfart, Gunter
1995	  “Das Schweigen des Bildes”, en Gottfried Boehm (ed.), Was iste in Bild?, 

Munich, Fink.




